

আল্লামা জ্ঞালালৃদ্দীন আদৃর রহমান ইবনে আবী বকর আস সৃষ্ঠী (র.)
[৮৪৯—৯১১ হি. ১৪৪৫—১৫০৫ বি.]







১১, ১২, ১৩, ১৪ ও ১৫তম পারা

चळ्यांद्रज्ञांच

হ্যরত মাওলানা আহমদ মায়মূন সিনিয়র মুহাদিস, জামিয়া শারইয়্যাহ মালিবাগ, ঢাকা

অনুবাদ ও রচনায়

মাওলানা মোহাম্মদ আবুল কালাম মাস্ম কাবেলে দাকল উল্ম দেওবন, ভারত লেখক ও সম্পাদক, ইসলামিয়া কুতুবখানা, ঢাকা

প্ৰকাশনায

# ইসলামিয়া কুতুবখানা

৩০/৩২ নৰ্বক্ৰৰ হল ব্ৰোড, বাংলাবাজ্ঞার, ঢাকা ১১০০





#### তাফসীরে জালালাইন : আরবি-বাংলা

অনুবাদক 💠 মাওলানা মোহামদ আবুল কালাম মাসুম

মৃল 💠 আল্লামা জালালুন্দীন আন্দুর রহমান ইবনে আবী বকর আস সুয়ৃতী (র.)

সশাদনায় 🤣 মাওলানা আহমদ মায়মূন প্রকাশক 🚵 আলহাজ মাওলানা মোহাম্মদ মোভফা এম. এম.

[প্রকাশক কর্তৃক সর্বস্বত্ব সংরক্ষিত] প্রকাশকাশ 💠 ১৫ রমযান, ১৪৩১ হিজরি

১লা এপ্রিল, ২০১১ ইংরেজি ১১ ভদ্র. ১৪১৭ বাংলা

১১ ভাদ্র, ১৪১৭ বাংলা শব্দ বিন্যাস 💠 ইসলামিয়া কম্পিউটার হোম

> ২৮/এ, প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০ মুদ্রণে 🌣 ইসলামিয়া অফসেট প্রিন্টিং প্রেস

হাদিয়া 🤞 ৬২০.০০ টাকা মাত্র

www.eelm.weebly.com

প্যারিদাস রোড, বাংলাবাজার, ঢাকা-১১০০

## অনুবাদকের কথা

# ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَكَفَى وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِيْنَ اصْطَفَى آمَّا بَعْدُ ـ

হেরা থেকে বিচ্ছরিত বিশ্বব্যাপী আলোকজ্জ্বল এক দীপ্তিময় আলোকবর্তিকা আল-কুরআন। যা আল্লাহ রাব্দুল আলামীনের পক্ষ থেকে অবতীর্ণ সর্বশেষ এবং সর্বশ্রেষ্ঠ ঐশীগ্রন্থ। এর অনুপম বিধান সর্বজনীন ও বিশ্বজনীন। বিশ্ব মানবতার এক চিরন্তন মুক্তির সনদ এবং অনন্য সংবিধান আল-কুরআন। যে মহাগ্রন্থের আবির্ভাবে রহিত হয়ে গেছে পূর্ববর্তী সকল ঐশীগ্রন্থ। যার অধ্যয়ন, অনুধাবন এবং বাস্তবায়নের মাঝে রয়েছে গোটা মানবজাতির কল্যাণ এবং সার্বিক সফলতার নিদর্শন। মানুষের আত্মিক এবং জাগতিক সকল দিক ও বিভাগের পর্যাপ্ত ও পরিপূর্ণ আলোচনার একমাত্র আধার হক্ষে আল-কুরআন।

তার পরবর্তীকালে সাহাবায়ে কেরাম (রা.)-এর প্রদন্ত ব্যাখ্যাই ছিল কুরআন তাফসীরের অন্যতম অবলম্বন। তাঁদের পরবর্তী স্তরে তাবেয়ীগণ কর্তৃক প্রণীত ব্যাখ্যা ছিল প্রহণযোগ্যতার শীর্ষে। এর পরে ক্রমান্বয়ে যুগ থেকে যুগান্তরে অদ্যাবধি এ শাশ্বত গ্রন্থের তাফসীর চর্চা অব্যাহত রয়েছে।

পবিত্র কুরআনের তাফসীর জানার ক্ষেত্রে আল্পামা জালালুদ্দীন সুযুতী ও আল্পামা জালালুদ্দীন মহন্ত্রী (র.) প্রণীত 'তাফসীরে জালালাইন' গ্রন্থটি একটি প্রাথমিক ও পূর্ণাঙ্গ বাহন। রচনাকাল থেকেই সকল ধারার মাদরাসা ও কুরআন গবেষণা কেন্দ্রে এ মূল্যবান তাফসীরটি সমভাবে সমাদৃত। কারণ বাহ্যিক বিচারে এটি অতি সংক্ষিত্র তাফসীর হলেও গভীর দৃষ্টিতে এটি সকল তাফসীরের সারনির্যাস। হাজার হাজার পৃষ্ঠাব্যাপী রচিত কোনো তাফসীর গ্রন্থের অনেক পৃষ্ঠা অধ্যয়ন করে অতি কষ্টে যে তথ্যের খোঁজ পাওয়া যায়, তাফসীরে জালালাইনের আয়াতের ফাঁকে ফাঁকে স্থান পাওয়া এক-দুই শব্দেই তা মিলে যায়, যেন মহাসমুদ্রকে ক্ষুদ্র পেয়ালায় ভরে দেওয়া হয়েছে। একাধিক সম্ভাবনাময় ব্যাখ্যার মধ্যে সর্বাধিক বিতদ্ধ ও প্রাধান্যপ্রাপ্ত ব্যাখ্যাটি কোনো প্রকার অনুসন্ধান ছাড়াই অনায়াসে পাওয়া যায় সেখানে। তাফসীর গ্রন্থসমূহের ব্যাপক অধ্যয়ন করলে এ সভ্যটি সহজে অনুধাননযোগ্য।

বাংলা ভাষাভাষীদের জন্য তাফসীরে জালালাইন-এর একটি নাতিদীর্ঘ বাংলা ব্যাখ্যা গ্রন্থের প্রয়োজনীয়ত। প্রকটভাবে উপলব্ধি করছিলেন সচেতন পাঠক সমাজ। তাই যুগচাহিদার প্রেক্ষিতে বর্তমান বাংলাদেশে এ কিতাব থানার বঙ্গানুবাদ এখন সময়ের দাবি। সারা দেশের পাঠকবর্গের চাহিদা মিটাতে ইসলামিয়া কুতৃবখানা, ঢাকা-এর শিক্ষানুরাগী স্বনামধন্য স্বত্থাধিকারী আলহাজ হয়রত মাওলানা মোহাত্মদ মোস্তফা সাহেব [দা.বা.] জালালাইন শরীক্ষের একটি পূর্ণান্ধ বাংলা ব্যাখ্যাগ্রন্থ প্রকাশ করার উদ্যোগ গ্রহণ করেন। আমার অযোগ্যতা সন্ত্বেও তিনি আমাকে এগারো হতে পনেরোতম পারার [তৃতীয় খণ্ডটির] অনুবাদ কর্ম সম্পাদন করার জন্য মনোনীত করেন। আমি এটাকে মহাগনিমত মনে করে নিজের পরকালীন জখীরা হিসেবে এ কাজে আত্মনিয়োগ করি এবং অতি অল্পসময়ের মধ্যেই তৃতীয় খণ্ডর কাজ সমাপ্ত করতে সক্ষম হই।

আমি মূল কুরআনের অনুবাদের ক্ষেত্রে ইসলামিক ফাউণ্ডেশনের আল-কুরআনুল কারীমের অনুবাদের সাথে মিল রেখেই অনুবাদ করেছি এবং তাহকীক ও তারকীবের ক্ষেত্রে অধিকাংশই উর্দু ব্যাখ্যাগ্রন্থ জামালাইনের অনুকরণ করি। প্রাসঙ্গিক আলোচনার ক্ষেত্রে মা'আরিফুল কুরআন [মুফতি শফী (র.)], মা'আরিফুল কুরআন [আল্লামা ইদরীস কান্ধলতী (র.)], তাফসীরে মাজেদী, তাফসীরে ইবনে কান্থীর, হাশিয়াতুল জামাল, হাশিয়াতু সাবী, তাফসীরে উসমানি, তাফসীরে মাযেহারীসহ বিভিন্ন কিতাব থেকে উদ্ধৃতি গ্রহণে সচেষ্ট হয়েছি। তবে বাংলাদেশের খ্যাতিমান পুরুষ, বিদশ্ধ আলেম ও গবেষক মরহম আল্লামা আমীনুল ইসলাম (র.) রচিত তাফসীরে নুরুল কুরআন আমার বড় বড় তাফসীরের কিতাব অধ্যয়নকে অনেক সহজ করে দিয়েছে। কারণ এতে প্রায়্ম সকল তাফসীরের সারনির্যাস উল্লেখ করা হয়েছে। আমি সেখান থেকেও সিংহভাগ সহযোগিতা পেয়েছি। এছাড়া আয়াতের সৃষ্ম তত্ত্ব শিরোনামের বেশ কিছু তত্ত্ব কামালাইন থেকেও চয়ন করেছি। সর্বোপতির কুরআনের তাফসীরে অংশগ্রহণ খুবই দুঃসাহসিক ব্যাপার। কারণ এতে যেমনি পুণ্যের নিশ্চয়তা রয়েছে তেমনি পদশ্বলনরও সমূহ সম্ভাবনা রয়েছে; কাজেই আমার জ্ঞানের অপরিপঞ্কতা ও লা-ইলমির কারণে যদি কোনো পদশ্বলন ঘটেই যায় তবে সুধী পাঠক ও ওলামা হযরতের কাছে তা তথরে দেওয়ার জন্য বিনীত অনুরোধ রইল।

পরিশেষে দরবারে ইলাহীতে মিনতি জানাই আল্লাহ যেন এই প্রচেষ্টাকে প্রকাশক, লেখক ও পাঠকসহ সকলের পরকালীন নাজাতের জারিয়া হিসেবে কবুল করেন। আমীন, ছম্মা আমীন!

#### বিনয়াবনত

মোহাম্ম আবুল কালাম মাসৃম ফাযেলে দারুল উল্ম দেওবন্দ, ভারত। লেথক ও সম্পাদক ইসলামিয়া কুতুবথানা, ঢাকা।

# সূচিপত্ৰ

বিষয় পৃষ্ঠা বিষয় পৃষ্ঠা

## এগারোতম পারা : الجزء الحادي عشر

| সাহাবায়ে কেরাম জান্লাতি ও আল্লাহ তা'আনার <b>সভৃষ্টিপ্রা</b> ণ্ড ······ ২০ | স্রা ইউনুস                                        |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| সদাসৎ মিশ্রিত আমল কি?                                                      | নামকরণ ৫৩                                         |
| মুসলমানদের সদকা-জ্যকাত আদায় করে তা                                        | কাফের ও মুসলমান দুটি পৃথক জাতি-বর্ণ ও             |
| যথাযথ খাতে ব্যয় করা ইসলামি রাষ্ট্রের দায়িত্ব ২২                          |                                                   |
| জ্যকাত সরকারি কর নয়; বরং ইবাদত২৩                                          |                                                   |
|                                                                            | আল্লাহ ভা আলার এ বৈশিষ্ট্য বর্ণনার দুটি উদ্দেশ্য  |
|                                                                            | হযরত নৃহ (আ.)-এর তুফান কোথায় হয়েছে–১০           |
| দীনি ইলমের ফজিলত 8৩                                                        | যারা রক্ষা পেয়েছিলেন তাদের সংখ্যা ১০             |
| দীনি ইলম ফরজে আইন অথবা ফরজে কিফায়া হওয়ার বিবরণ 88                        | হযরত নৃহ (আ.)-এর প্লাবনের অবশিষ্ট্য নিদর্শনাবলি১০ |
|                                                                            | হযরত ইউনুস (আ.)-এর বিস্তারিত ঘটনা১১               |
| ওলামায়ে কেরামের দায়িত্ব ৪৬                                               | স্রা হুদ                                          |
|                                                                            |                                                   |

# । वादाण्य भावा : الجزء الثاني عشر

| রিজিক সম্পর্কে একটি প্রশ্ন ও তার জবাব ১৩২               | আল্লাহ পাকের নাফরমানির পরিণাম ভয়াবহ ১৭২                 |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| রিজিক পৌছাবার বিস্ময়কর ব্যবস্থাপনা ১৩৩                 |                                                          |
| হযরত নৃহ (আ.)-কে নৌকা তৈরি শিক্ষা দান১৫৯                | সালামের সুনুত ১৮৩                                        |
| হ্যরত নৃহ (আ.)-এর তরীর বিবরণ১৫৯                         |                                                          |
| প্রতিটি শিল্পকর্মের সূচনা ওহীর মাধ্যমে হয়েছে১৬০        | আহ্কাম ও মাসায়েল : মাপে কম দেওয়া ১৯৩                   |
| যানবাহনে আরোহণের আদব ১৬২                                | কাফেরদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী ১৯৯                         |
| প্রতিটি যানবাহনের গতি স্থিতি আল্লাহর কুদরতের স্বধীন ১৬২ | ভাগ্যবান ও হতভাগানের কথা ২০০                             |
| জুদী পাহাড়টি কোথায়;১৬৪                                | ভাগ্যবানদের বৈশিষ্ট্য : ভাগ্যবানদের পাঁচটি বৈশিষ্ট্য ২০০ |
| কাফের ও জালিমের জন্য দোয়া করা জায়েজ নয় ১৬৫           | ইন্তিকামতের তাৎপর্য, উপকারিতা ও মাসায়েল ২০৫             |
| মুমিন ও কাফেরের মধ্যে দ্রাভৃত্ব হতে পারে না ১৬৫         | রাসুলে পাক 😂 -এর মাহান্ত্যের প্রতি ইঙ্গিত ২০৮            |
| ওয়াজ্জ-নসিহত ও দীনি দাওয়াতের পারিশ্রমিক১৭০            | মতবিরোধ নিন্দনীয় ও প্রশংসনীয় দিক ২১১                   |
| আদ জ্ঞাতির তিনটি বৈশিষ্ট্য ১৭১                          |                                                          |

| विषग्र                                | পৃষ্ঠা | বিষয়                                                                   | পৃষ্ঠা |
|---------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------|--------|
| সুরা ইউসুফ                            | ২১২    | কাদিয়ানি দাজ্জালের একটি বিভ্রান্তি খণ্ডন                               | ২১৮    |
|                                       |        | কোনো সময় কাম্পের ও ফাসেক ব্যক্তির স্বপ্ন ও সত্য হতে পারে               |        |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক         | ২১৪    | গুনাহ থেকে বাচার প্রধান অবলহন স্বয়ং আল্লাহর কাছে অশ্রয় প্রার্কনা ···· | -২৩৭   |
| স্বপুর তাৎপর্য, স্তর ও প্রকারভেদ      | ২১৭    | একটি আশ্বৰ্য ঘটনা                                                       | ২৫১    |
| স্বপু নবুয়তের অংশ এর অর্থ ও ব্যাখ্যা | ২১৮    | পয়গাম্বর সুলভ অনুকম্পার অভিনব দৃষ্টান্ত                                | ২৫৩    |

# ভেরোতম পারা: الجزء الشالث عشر

| নিজের পরিত্রতা বর্ণনা করা দূরন্ত নয়, কিতু বিশেষ অবস্থায় ২৬৫ | প্রত্যেক কাজের পরিচালক প্রকৃত পক্ষে আল্লাহ              |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| মানব তিন প্রকার ২৬৫                                           | তা'আলা; মানবীয় পরিচালনা নামে মাত্র৩২৬                  |
| হ্যরত ইউসৃফ (আ.)-এর পদ প্রার্থনা বিশেষ                        | মৃত্যুর পর পুনর্জীবনের প্রমাণ ৩২৮                       |
| রহস্যের উপর ভিত্তিশীল ছিল ২৬৮                                 | প্রত্যেক সম্প্রদায় ও দেশে পয়গাম্বর আসা কি জরুরি? ৩৩০  |
| হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর অবস্থা সম্পর্কে পিতাকে                     | সূরা ইবরাহীম৩৬৮                                         |
| অবহিত না করা আল্লাহ তা'আনার আদেশের কারণে ছিল ২৭৫              | সূরা ও তার বিষয়বস্তু৩৭০                                |
| সন্তান ভূলক্রটি করলে সম্পর্কচ্ছেদের পরিবর্তে                  | পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৩৭০                       |
| সংশোধনের চিন্তা করাই একান্ত বিধেয় ২৭৭                        | হেদায়েত গুধু আল্লাহ তা আলার কাজ ৩৭১                    |
| তদবীর ও তকদীর২৭৯                                              | কুরআন পাকের তেলাওয়াত একটি স্বতন্ত্র লক্ষ্য৩৭২          |
| নির্দেশ ও মাসআলা ২৮৫                                          | কুরআন বুঝার ব্যাপারে কোনো কোনো ভ্রান্তির প্রতি          |
| বিধান ও মাসআলা ২৯৫                                            | অঙ্গুলি নির্দেশ ৩৭৩                                     |
| হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর প্রতি হযরত ইয়াকৃব                         | একটি সৃষ্ম তত্ত্ব৩৭৪                                    |
| (আ.)-এর গভীর মহব্বতের কারণ ২৯৭                                |                                                         |
| অদৃশ্যের সংবাদ ও অদৃশ্যের জ্ঞানের মধ্যে পার্থক্য ৩১৬          | কিয়ামতের দিন কাফেরদের আক্ষালন৩৮৭                       |
| সূরা আর-রা'দ৩২০                                               | কাফেরদের দৃষ্টান্ত ৩৯৫                                  |
| স্রায়ে রাদ প্রসঙ্গে ৩২৪                                      | ঈমানের বিশেষ প্রতিক্রিয়া৩৯৬                            |
| পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক ৩২৫                             | কবরের শান্তিও শান্তি কুরআন ও হাদীস দ্বারা প্রমাণিতে ৩৯৬ |
| হাদীসও কুরআনের মতো আল্লাহ তা আলার ওহী ৩২৫                     | সূরা আল-হিজর ৪১৭                                        |
| আকাশের দেহ দৃষ্টিগোচর হয় কি? ৩২৬                             | সূরা হিজর প্রসঙ্গে ৪১৮                                  |
|                                                               |                                                         |

# । الجزء الرابع عشر

| মমুদের দরবারে একটি ঘটন ৪২২                                                                                    | कूत्रप्राम दुवाद छन्। शमीम छक्रदि, शमीम प्रश्लेकाद      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| इनीम न्सकार ब्रह्म न्सकार सामा कर्क् 8२०                                                                      | কুরজন অই কারের নামন্তর                                  |
| मन्द्रस्य स्टन् <b>वेरिक्त शहरून्नि</b> ए सम्बद्ध १ सम्बद्धः ४२९                                              | क्रिकाम क्षाद्र छला उत्तरक बदर छला द्वाद्ध नह 8५)       |
|                                                                                                               | Justs digital the that 2546 827                         |
| সব সৃষ্টজীবনে পানি সরবরাহ করে অভিনব ব্যবস্থা — ৪২৮                                                            | জীবিকার শ্রেদি-বিভেদ মানুষের জন্য রহমত স্বরূপ ৫০৩       |
| স্বকাতে প্রশিক্ত হ'ল্ডা ও পিছিত্র করে মধ্যে পর্যক্র ———— ৪২৯<br>মানবদেকে আন্তা সঞ্চাবিত করা এবং তাকে          | গৃহ নির্মাণের আসল লক্ষ্য অন্তর ও দেহের শন্তি —— ৫০৯     |
| स्टब्स्ट स | তিনটি বিষয়ের অনুদেশ ও তিনটি বিষয়ের নিষেধান্তা— ৫১৯    |
| কহ ও নক্ষ্য সম্পূৰ্কে কাজি সাদাউল্লাহ পানিপতি                                                                 | ধোঁকা দেওৱার উদ্দেশ্যে কসম খেলে ঈমান থেকে               |
| (ই.)-এই তথ্যানুসন্ধান ৪৩৩                                                                                     | 1                                                       |
| মন্ত্রাহ তাজালার বিশেষ বাদ্যাগুণ পরতানের                                                                      | ঘুষ নেওয়া কঠোর হারাম এবং আল্লাহ ভা'আলার                |
| প্ৰভাবাধীন না হওয়ার কর্ম                                                                                     | সাপে বিশ্বাস ঘাত্ৰকলা                                   |
| জহল্লমের সাত দরজ্ঞ ৪৩৪                                                                                        | l                                                       |
| বেহেশভের বিবরণ———— ৪৩৭                                                                                        |                                                         |
| রাস্নুরাহ 🚍 -এর বিশেষ সন্মান ————— ৪৪১                                                                        | হায়াতে ভাইরেবা কিঃ ————— ৫২২                           |
| অক্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্যের কসম খাওয়া ——— ৪৪১                                                                | অল্লাহর প্রতি ঈমান ও তরস্য শরতানের অধিপত্য              |
| ষেসৰ বস্তির উপর আজাৰ <i>এ</i> সেছে সে <b>ড</b> লো <b>খে</b> কে                                                | থেকে মৃক্তির পথ ———— ৫২৪                                |
| শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত                                                                                         | न्द्रहरू मन्तर्क व्यक्तकान मस्यस्य व्यक्तकानम् कराव १२५ |
| ८मर होन क्म्बंद डेस्ब्स् 88३                                                                                  | জের জবরদন্তির সংজ্ঞা ও সীমা ———— ৫৩১                    |
| মছদী নমকরদের তৎপর্য                                                                                           | 1                                                       |
| হালরের ময়দানে কি সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ হবে ——— ৪৪৭                                                            | দোজৰ কোধা খেকে আনা হবে ———— ৫৩৫                         |
| भक्त देखीज़्त्व कारण मा १६० १७६९ व्यक्ति 889                                                                  | বাবেরাতের বালোচনা                                       |
| স্রা আন-নাহল 88৮                                                                                              | ति छनार वृत्व-भूत्व कडा २३ अवर ति छनार ना               |
| मूत्रा नारक - अर नारकदम 80)                                                                                   | Ara azi 58 445 000 Mai yia 500 Ara 600                  |
|                                                                                                               | হম্বত ইম্বাহীম (আ )–এর গুণামলি ———— ৫৪০                 |
| কুরবানে ক্রেল, মোটর ও বিমানের উল্লেখ ৪৫৩                                                                      | मानवाल व शहारका प्रकारित करः भर्मात्र कार्यक्रम १९३३    |
| न्यकरम्ब चर्चना 855                                                                                           |                                                         |
| সত্যন্ত্রাইনের উদ্দেশ্যে সতর্কবাদী ৪৬৭                                                                        |                                                         |
| हेम्परहार्यक्ष व्यवस्था स्थान ब्रम्म व्यवस्था स्थान स्थि                                                      | দাওয়াত দাত্যকে কেউ কট দিলে প্রতিশোষ প্রহণ              |
| হিকরত দুনিয়াতেও সক্ষল জীবিকার কারণ হয় ৪৭৫                                                                   |                                                         |
| দে <del>শত্যা</del> দ ও হিজনতের বিভিন্ন প্রকার বিধি-বিধান ৪ ৭৬                                                |                                                         |
| कुरुर्दिन रेक्टबन्त कनुमान कत्र कहाना हेन्स उद्यक्ति 8 १७                                                     | সাহাৰীদের পক্ষ থেকে নির্দেশ পালন                        |

# الجزء الخامس عشر ! الجزء الخامس عشر

| সূরা আল-ইসরা                                              | <b>Q8Q</b> | অঙ্গীকার পূর্ণ ও কার্যকর করার নির্দেশ                           | ৫৮২         |
|-----------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| কুরুক্তান ও হাদীস থেকে দৈহিক মিরাজের প্রমাণাদি ও ইজমা     | ৫৫৩        | কম মাপ দেওয়া ও কম ওজন করার নিষেধাজ্ঞা                          | ৫৮৩         |
| মিরাজের সংক্ষিপ্ত ঘটনা                                    |            | কান, চক্ষু ও অন্তর সম্পর্কে কিয়ামতের দিন জিজ্ঞাসাবাদ           | <b>৫৮8</b>  |
| মিরাজের ঘটনা সম্পর্কে একজন অমুসলিমের সাক্ষ্য              | ¢¢8        |                                                                 |             |
| ইসরা ও মি'রাজের তারিখ                                     | aaa        | হাশরে কাফেররাও আল্লাহর প্রশংসা করতে করতে উখিত হবে               | ৫৯১         |
| মসজিদে হারাম ও মসজিদে আকসা                                | ৫৫৬        |                                                                 |             |
| মসঙ্কিদে আকসা ও সিরিয়ার বরকত                             | ৫৫৬        |                                                                 |             |
| বনী ইসরাঈলের ঘটন্যবলি মুসলমানদের জন্য শিক্ষপ্রদ, বায়তুল  |            | অধিকাংশ সৃষ্টিজীবের উপর আদম সন্তানের শ্রেষ্ঠত্ব কেন             |             |
| মৃকাদানের বর্তমান ঘটনা, এ ঘটনা পরম্পরার একটি অংশ          | ৫৩৯        | মানুষের দৈহিক ও আধ্যাত্মিক মর্যাদা                              |             |
| কাফেররা আল্লাহর বান্দা, কিন্তু প্রিয় বান্দা নয়          | ৫৬০        |                                                                 |             |
| পবিত্র কুরআন বিশ্ব গ্রন্থ                                 |            |                                                                 |             |
|                                                           |            | তাহাজ্জুদ নামাজের সময় ও বিধানাবলি                              |             |
|                                                           |            | তাহাজ্জুদ ফরজ না নফল                                            |             |
| মূশরিক সন্তানসন্ততির আজাব হবে না                          | ৫৬৬        | তাহাজ্জুদ নফল না সুনুতে মোয়াকাদাহ                              | <i>6</i> 78 |
| ধনীদের প্রভাব প্রতিপত্তিশালী হওয়া একটি স্বাভাবিক ব্যাপার | ৫৬৭        | তাহাজ্ঞুদের রাকাত সংখ্যা                                        | ৬১৫         |
| বিদাস্তাত ও মনগড়া আমল যতই ভালো দেখা যাক গ্রহণযোগ্য নয়   | ৫৬৭        | পয়গাম্বর ও সৎলোকদের শাফায়াত গ্রহণীয় হবে                      | ৬১৫         |
| পিতামাতার আদব, সন্মান ও আনুগত্যের গুরুত্ব                 | ૯૧૨        | শাফায়াতের মর্তবা অর্জনে তাহাজ্জুদের নামাজের বিশেষ প্রভাব আছে … | ৬১৬         |
| পিতামাতার হক নষ্ট করার শান্তি দুনিয়াতেও পাওয়া যায়      | ৫৭২        | গুরত্বপূর্ণ লক্ষ্যের জন্য মকবুল দোয়া                           | ৬১৭         |
| পিতামাতার সেবাযত্ন ও সদ্মবহারের জন্য তাদের                |            | শিরক ও কৃফরের চিহ্ন মিটিয়ে দেওয়া ওয়াজিব                      | ৬১৭         |
| মুসলমান হওয়া জরুরি নয়                                   | ৫৭৩        | রূহ বলে কি বুঝানো হয়েছে                                        | ৬২১         |
| পিতামাতার আদরের প্রতি লক্ষ্য রাখা বিশেষত বার্ধক্যে        | ৫৭৩        | প্রত্যেক প্রশ্নের উত্তর দেওয়া জরুরি নয়, প্রশ্নকারীর           |             |
| একটি আশ্বর্য ঘটনা                                         | æ98        | ধর্মীয় উপকারিতার প্রতি লক্ষ্য রাখা অপরিহার্য                   | ৬২৩         |
| সকল আত্মীয়দের হক দিতে হবে                                | ৫१৫        | রুহের স্বরূপ সম্পর্কে কেউ জ্ঞান লাভ করতে পারে কি-নাঃ            | ৬২৩         |
| বরচ করার ব্যাপারে মধ্যবর্তিতার নির্দেশ                    | ৫৭৬        | রহের তাৎপর্য ও মাহাত্ম্য                                        | ৬২৪         |
| বিশৃঙ্খল খরচ নিষিদ্ধ                                      | ৫৭৭        | রূহের গত্তব্যস্থল                                               | ৬২৭         |
| অন্যায় হত্যার ব্যাখ্যা                                   | ৫৮১        | কিয়ামতের দিন পুনরুখানের পন্থা                                  | ৬৩৫         |
| কিসাস নেওয়ার অধিকার                                      | ሪታን        | নামাজে প্রিয়নবী 🏥 -এর কুরআন তেলাওয়াতের অবস্থা                 | ৬৪৮         |
| এতিমদের মাল সম্পর্কে সাবধানতা WWW.EE                      | ૯৮૨<br>M.  | weebly.com                                                      |             |

# ألْجُزْءُ الْحَادِيْ عَشَرَ

فَتَذَرُوْنَ النَّبِكُمُ فِي النَّبَخُلُفُ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ مِنَ الْغَزْوِ قُلُ لَهُمْ لَّا تَعْتَذُرُوا لَنْ نُزُمِنَ لَكُمْ نُصَدِقُكُمْ فَدْ نَبَّانَا اللُّهُ مِنْ اخْبَارِكُمْ و أَيْ أَخْبَرَنَا بِأَخْتُوالِكُمْ وَسَيَرَى اللُّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ ثُرٌ دُونَ بِالْبَعَثِ اللَّهِ عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ آي اللَّهِ فَلِنَبِنُكُمْ بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ فَيُجَازِيْكُمْ عَلَيْهِ.

٩٥. سَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْفَلَبْتُمْ رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ مِنْ تُبُوكُ أَنَّهُمْ مُعُذُورُونَ فِي التَّخَلُفُ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ مَا بِتَرُّكِ الْسُعَاتَبَةِ فَأَعْرِضُوا عَنْهُمُ مَ إِنَّهُمْ رجْسُ قِذْرٌ لِخُبَتْ بِاطِينِهِمْ وَّمَأُولُهُ جَهَنَّمُ عَجُزاً عُلِماً كَانُوا يَكْسِبُونَ .

تَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى عَنِ الْفَوْم الْفُسِقِينَ أَيَّ عَنْهُمْ وَلَا يَنْفُعُ

#### অনুবাদ :

٩٤ ৯৪. <u>তোমরা তাদের নিকট</u> যুদ্ধ হতে ফিরে আসলে তারা তোমাদের নিকট পশ্চাতে থাকার ব্যাপারে অজুহাত পেশ করবে তাদেরকে বল, তোমরা আর অজহাত দাড় করো না : আমরা তোমাদেরকে কখনো বিশ্বাস করব না । অর্থ- কখনোই তোমাদেরকে আমরা বিশ্বাস করব ন। <u>আল্লাহ আমাদেরকে</u> ভোমাদের খবর জানিয়ে দিয়েছেন। তোমাদের প্রকৃত অবস্থা সম্পর্কে তিনি আমাদেরকে অবহিত করেছেন। আল্লাহ ও তার রাসল তোমাদের কার্যকলাপ লক্ষা করবেন। অভঃপর যিনি অদশ ও দশ্যের পরিজ্ঞাত তার নিকট অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নিকট পুনরুথানের মাধ্যমে তোমাদেরকে প্রত্যাবর্তিত করা হবে এবং তোমরা যা করতে তা তোমাদেরকে তিনি জানিয়ে দেবেন : অর্থাৎ অতঃপর তোমাদেরকে তিনি তার প্রতিফল দিবেন।

৯৫. তোমরা তাবুক হতে তাদের নিকট ফিরে আসলে অর্থ- তোমরা ফিরে গেলে । পশ্চাতে রয়ে যাওয়ার অজহাত বর্ণনা করতে গিয়ে তারা আল্লাহর শপথ করবে যেন তোমরা শান্তি প্রদান না করে তাদেরকে উপেক্ষা কর। সুতরাং <u>তোমরা তাদেরকে উপেক্ষা</u> কর। যেহেতু তাদের অন্তর আবিলতাপূর্ণ সেহেতু তারা ঘণ্য অপবিত্র ৷ আর তাদের কৃতকর্মের ফল স্বরূপ জাহান্রাম হলো তাদের আবাসস্থল।

ज्ञागात्मत निक्षे नश्य करात गाएँ ाणावा जातन. يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضُوا عَنْهُمْ عِ فَالْ প্রতি তুর হও। তোমরা তাদের প্রতি তুর হলেও আল্লাহ সভাত্যাগী সম্প্রদায়ের প্রতি অর্থাৎ তাদের প্রতি তুষ্ট হবেন না ৷ আর আল্লাহ তা'আলার অসন্তুষ্টিতে তোমাদের সন্তুষ্টি কোনো উপকারে

اللهِ. www.eelm.weelly.com

مِنْ أَحْلُ الْمُدُن لِحِفَانِمِهُ وَاجْدُرُ أُولِنِي أَنْ أَيْ بِأَنَّ لَّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنْزَلُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنَ الْآحُكَامِ

مُ بِنُو اسَدٍ وَغِطْفَانٌ وَيُتَويُكُ بَنْتَظُو بِكُمُ الدُّوائِي ۚ دُوَائِيَ الرُّمَانِ أَنْ تُبرَةُ السُّوءِ بِالطُّبِّمِ وَالْفَتْعِ أَيْ يَكُوْدُ لْعَذَاتُ وَالْهَا لَاكُ عَلَيْهِمْ لاَ عَلَيْكُمْ وَاللُّهُ سَمِيتُمُ لِأَقْنُوالِ عِبَادِهِ عَبِلْتُمُ

غَفُرُ كُلَاهُ لِلطَاطَاعَتِيهِ رَحِيثُمُ بِهِمْ -

अक्षर बामवानी त्वमूननता कुरुति ७ . الأعْسَرابُ أَهْلُ الْبَدُو ٱشَدُّ كُفْرًا وَبَعْاتُ মনফিকীতে কুক্ষতা, কর্কশতা এবং করআন শ্রবণ হতে দরে থাকার দরুন নগরবাসীদের তুলনায় কঠোরতর এবং আল্লাহ তাঁর রাসলের প্রতি যা অবজীর্ণ করেছেন অর্থাৎ যে সমস্ত ভক্ম-আহকাম ও শ্রিয়তের বিধিবিধান অবতীর্ণ করেছেন তার সীমারেখার জ্ঞান লাভ না করারই অধিক উপযুক্ত। ব্ৰৰ্ভা অৰ্থ- অধিক উপযুক্ত। ্ৰ্যা এ স্থানে ্ৰ্টি অৰ্থে ব্যবহৃত হয়েছে৷ আল্লাহ তাঁর সৃষ্টি সম্পর্কে খুব অবহিত তাদের সাথে তাঁর কার্যে তিনি প্রজ্ঞাময়।

> ৯৮. মরুবাসীদের কেউ কেউ এমন যে আল্লাহ তা আলার পথে যা ব্যয় করে তাকে বাধ্যতামূলক করে অর্থাৎ দায় ও ক্ষতি বলে মনে করে : কেননা তারা তার ছওয়াবের আশা রাখে না। কেবলমাত্র ভয়ে ও আশঙ্কায় তারা তা ব্যয় করে। আর তারা তোমাদের ভাগ্য বিপর্যয়েরই অপেক্ষা করে। অর্থাৎ ভারা এ প্রতিক্ষায় আছে যে, কালের আবর্তনে তোমাদের উপর বিপদ নেমে আসবে আর তারা বেহাই পাবে। মন্দ ভাগ্যচক্র তাদেরই 🛂 🕮 -এর 🔔 -এ পেশ ও ফাতাহ উভয় হরকতসহ পঠিত রয়েছে ৷ অর্থাৎ তোমাদের উপর নয় বরং তাদের উপরই ধ্বংস এবং আজাব নেমে আসক। আল্লাহ তাঁর বান্দাদের কথাবার্তা খনেন, তাদের ক্রিয়া-কলাপ সম্পর্কে জানেন। এ আরবরা হলো আসাদ এবং গাড়ফান গোত।

৯৯. মরুবাসীদের কেউ কেউ আল্লাহ ও পরকালে ঈমান রাখে যেমন জুহাইনা এবং মুযাইনা গোত্র : তারা তাঁর [আল্লাহর] পথে যা ব্যয় করে তাকে আল্লাহর সান্লিধ্যে এবং তাদের স্বপক্ষে রাসূলের সালাওয়াত অর্থাৎ দোয়া পাওয়ার অসিলা হিসেবে মনে করে। গুনে রাখ বাস্তবিকই তা অর্থাৎ তাদের এ ব্যয় তাদের জন্য তাঁর সান্লিধ্য লাভের অবলম্বন। আল্লাহ তাদেরকে অচিরেই <u>তাঁর রহমত</u> জান্নাতে প্রবেশ করবেন। নিক্যুই <u>আল্লাহ</u> তাঁর অনুগতদের প্রতি ক্ষমাশীল, তাদের বিষয়ে প্রম দ্য়ালু। ুুঁ অর্থ- সান্নিধ্য লাভের অবলম্বন। غُرُبُ এর , অক্ষরটি পেশ ও সাকিন উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে।

#### ভাহকীক ও ভারকীব

ু বাকাটি كَانَا مِهُمُ مِهُ اللَّهُ مُوالَدُ وَيَعْتَمُوُونَ اللَّهُمُ مِنْ اللَّهُمُ اللَّهِمُ عَلَمُ اللَّهِم অগমে অবহু সম্পৰ্কে বিবিষ্কাৰী কারেছেন যে, যথন মুনাফিকদের সাথে তেমাদের সাঞ্চাং ঘটৰে তথন তবা বিভিন্ন ধবনেব ওছৰ পেশ করবে। এখানে يُلْ -এর মুখাভাব যদি রাস্ক ক্রে যেমনটি সুন্দাই। তবে ঠুঁ বহুবচনেব যমীর আন হায়েছে সম্মানার্থ আর যদি ঠুঁ যমীর ছারা রাস্ক ক্রি -এর সাহাবীগণ উদ্দেশ্য হন তবে সংখাধনের ক্ষেত্রে তাকে নির্দিষ্ট করা হারেছে স্বাধিনায়ক বা মহাপরিচালক হিসেবে।

এর দারা ইপিত করা হয়েছে যে, فَوْلُهُ تُصَافِعُمُ । এর দারা ইপিত করা হয়েছে যে, فَوْلُهُ تُصَافِعُمُ

এর আত্ত হলো عَلَيْ नास्त्र উপর। আর মাকখানে وَرُبَتُ এর মাফউলকে এটা প্রকাশ করার জন্য ক্রিছেন্ন হে, প্রতিদান ও ছওয়াব এবং ধমক ও শান্তির সম্পর্ক আল্লাহ তা'আলার ورُبِيّتُ নিরেছেন্ হে, প্রতিদান ও ছওয়াব এবং ধমক ও শান্তির সম্পর্ক আল্লাহ তা'আলার

আরবি عَرَبُ या तहतकातत पूরতে হরেছে। এটা عَرَبُ এর तहतकत नह। किना عَرَبُ वा तहतकातत पूরতে হরেছে। এটা عَرَبُ الأعَرابُ ভক্তীৰে বাদ্য সাই সে আমা হোক বা শহরে হোক। আন أعَرابُ वो أعرابُ वा वहतकत। वाद অর্থ আমা বান্ধি।

: এর অর্থ হলো- হৃদয়ের কাঠিন্য, স্কুলুম, অত্যাচার, নির্বাতন وَغُولُهُ حُفَّاءُ

। এর বহুবচন। অর্থ হলো– বানামসিবত وَرَائِرُ الزُّمَانِ؛ এর বহুবচন। অর্থ হলো– বানামসিবত واثرة (এটা : قَنُولُهُ النَّدُوانِيرَ

## গ্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববন্ধী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববন্ধী আরাতসমূহে সেসব মুনাফিকদের আলোচনা ছিল যারা গায়ওবারে তাবুকে বর্তরানা হরপ্রার প্রাঞ্জালে মিধ্যা অজুহাত দর্শিয়ে জিহাদে যাওৱা থেকে অপারগতা প্রকাশ করেছিল। উপরোদ্ধিবিত আরাতগুলোতে আলোচনা করা হচ্ছে সেসব পোকদের, যারা জিহাদ থেকে কিরে আসার পর রাস্কাল কারীম — এর বেদমতে উপস্থিত হয়ে নিজেদের জিহাদে অংশগ্রহণ না করার পক্ষে মিখ্যা ওজর-আপরি পেশ করছিল। এ আরাতগুলো মনিনার তাইয়োবার ফিরে আসার পূর্বেই অবতীর্ণ হয়ে গিরেছিল এবং তাতে পরবর্তী সমরে সংঘটিতবা ঘটনার সংবাদ দিরে দেবতা হাছেল হয়েছিল যে, আপনি যখন মদিনার ফিরে যাবেন, তখন মুনাফিকরা ওজর-আপরি নিরে আপনার নিকট আসবে। বস্তুত ঘটনাও তাই ঘট।

উল্লিখিত আয়াতগুলোতে তাদের সম্পর্কে রাসূনুল্লাই 🚐 -কে তিনটি নির্দেশ দেওয়া হয়েছে—

- ১. যখন এরা আগনার কাছে ওচন্ত আগনি পেশ করার জন্য আসে আগনি তাদেরকে বলে দিন যে, অষধা মিধ্যা ওচ্চর পেশ করো না : আমরা তোমাদের কথাকে সত্য বলে দীনার করব না । কারপ আলার তা আলা ওহীর মাধ্যমে আম্যানেরকে তোমাদের কথাকে সত্য বলে দীনার করব না । কারপ আলার তা আলা ওহীর মাধ্যমে আম্যানেরকে তোমাদের কাছে সুন্দাই হরে গেছে । কাজেই কোনো রকম ওচ্চর-আগনির কর্বনা আবহীন । তারপর কলা হরেছে বিশ্বনা তার আদ্যানির করে করাল নেওরা হরেছে, এখনো বেন তারা মুনাকিনী পরিহার করে সভ্যিকার মুসন্দান হরে বার করেণ এতে বলা হরেছে যে, পরবর্তী পর্বায়ে আলার তা আলা এবং তার রাসুল তোমাদের কার্বকলাপ দেখবেন যে, তারি এবং কোন ধরনের হয় । বলি তোমারা ওববা করে নিরে সভ্যিকার মুসন্দানন হয়ে বাঙ, তবে সে অনুবারীই ব্যবস্থা করা হবে তোমাদের পাণ মাক হয়ে বাবে । অন্যান্থার তা তোমাদের ক্যেকারই সাধন করবে না ।
- ২. দিঠীর আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, এসব লোক আপনার কিরে আসার পর মিখ্যা কসম থেরে থেরে আপনাকে আশ্বন্ধ করতে চাইবে এবং তাতে তাদের উদ্দেশ্য হবে مُنْمُونُوا مُنْفُونُوا مِنْفُونُوا করিছে অপনি বেন তাদের জিহাদের অনুশস্থিতির বিবরটি উপ্লেভা করেন এবং এবং সেজনা বেন কোনো তর্পনা না করেন। এবই ব্রেকিডে ইরলাদ হরেছে যে, আপনি তাদের এ

বাসনা পূরণ করে দিন। مَا عَرْضُوا عَنْهُمْ অর্থাৎ আপনি তাদের বিষয় উপেক্ষা করুন। তাদের প্রতি ভর্ৎসনাও করবেন না কিংবা তাদের সাথে উৎফুল্ল সম্পর্কও রাখবেন না। কারণ ভর্ৎসনা করে কোনো ফায়দা নেই। তাদের মনে যখন ঈমান নেই এবং তার বাসনাও নেই, তখন ভর্ৎসনা করেই বা কি হবে। অযথা কেন নিজের সময় নই করা।

৩. তৃতীয় আয়াতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে য়ে, এরা কসম বেয়ে খেয়ে আপনাকে এবং মুসলমানদেরকে য়িজ করাতে চাইবে। এ ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলা হেদায়েত দান করেছেন য়ে, তাদের প্রতি রাজি হবেন না। সাথে সাথে একথাও বলে দিয়েছেন য়ে, আপনি য়াজি হয়ে গেলেন বলে য়ি ধরেও নেওয়া য়য়, তবুও তাতে তাদের কোনো লাত হবে না এ কারণে য়ে, আল্লাহ তা'আলা তাদের প্রতি রাজি নন। তাছাড়াও তারা য়খন নিজেদের কুফরি ও মুনাফিকীয় উপরই অটল থাকল, তখন আল্লাহ তা'আলা কেমন করে রাজি হবেন!

वेशত আয়াতগুলোতে মদিনার মুনাফিকদের আলোচনা ছিল। আর বর্তমান আলোচ্য আয়াতসমূহে সে সমস্ত মুনাফিকদের কথা বলা হচ্ছে যারা মদিনার উপকণ্ঠে এবং গ্রামাঞ্চলে বসবাস করত।

عُمْرُبُّ \*स्मित उच्उठन नयः; रदः এটি একটি পদবিশেষ या শহরের বাইরের অধিবাসীদের বুঝাবার জন্য ব্যবহার করা হয়। এর একক করতে হলে اَنْضَارِيُّ -अत একবচन اَنْضَارُ \* وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

তাদের অবস্থা আলোচ্য আয়াতসমূহে বলা হয়েছে যে, এরা কৃষরি ও মুনাফিকীর ব্যাপারে শহরবাসী অপেকাও বেশি কঠোর। এর কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে যে, এরা ইলম ও আলেম তথা জ্ঞান ও জ্ঞানী লোকদের থেকে দূরে থাকার কারণে মূর্বতা কঠোরতায় ভূগতে থাকার দরুল মনের দিক দিয়েও কঠোর হয়ে পড়ে। তুর্ন তিন্তি কঠোরতায় ভূগতে থাকার দরুল মনের দিক দিয়েও কঠোর হয়ে পড়ে। তুর্ন তিন্তি কঠার করে পারেকাই অনেকটা এমন যে, এরা আল্লাহ কর্তৃক নাজিলকৃত সীমা সম্পর্কে অক্ত থাকে। কারণ না কুরআন তাদের সামনে আসে, না তার অর্থ-মর্ম ও বিধিবিধান সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করতে পারে।

দ্বিতীয় আয়াতেও এ সমস্ত বেদুইনেরই একটি অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, এরা জাকাত প্রভৃতিতে যে অর্থ বায় করে, তাকে একপ্রকার জরিমানা বলে মনে করে। তার কারণ তাদের অন্তরে তো ঈমান নেই, তপু নিজেদের কুফরিকে লুকাবার জন্য নামাজও পড়ে নেয় এবং ফরজ জাকাত দিয়ে দেয়। কিন্তু মনে এ কালিমা থেকেই যায় যে, এ অর্থ অনর্থক খরচ হয়ে গেল। আর সেজন্য অপেন্দায় থাকে যে, কোনো রকমে মুসলমানদের উপর কোনো বিপদ নেমে আসুক এবং তারা পরাজিত হয়ে যাক; তাহলেই আমাদের এহেন অর্থনও থেকে মুক্তিলাভ হবে। الْمُرُورُ अभि الْمُرُورُ الْمُراتِّ अमिरिक হয়ে যাক; তাহলেই আমাদের এহেন অর্থনও থেকে মুক্তিলাভ হবে। الْمُرَاتِّ अमिरिक হয়ে যাক; তাহলেই আমাদের এহেন অর্থনও বেকে মুক্তিলাভ হবে। الْمُرَاتِّ अদিদি হয়ে যায়। সেজনাই কুরঅন কারীম তাদের উত্তরে বলেছে অর্থনিত হয়ে যায়। সেজনাই কুরঅন কারীম তাদের উত্তরে বলেছে অ্বর্থন অ্বর্থাৎ তাদেরই উপর মন্দ অবস্থা আসবে। আর এরা নিজেদের সেসব কাজকর্ম ও কথাবার্তার কারণে অধিকর অপমানিত।

বেদুইন মুনাফিকদের অবস্থা বর্ণনার কুরআনী বর্ণনারীতি অনুযায়ী তৃতীয় আয়াতে সেসব বেদুইনের আলোচনা সঙ্গত মনে করা হয়েছে যারা সত্যিকার ও পাকা মুসলমান। আর তা এজনা যাতে একথা প্রতীয়মান হয়ে যায় যে, সব বেদুইনই এক রকম নয়। তাদের মধ্যেও নিঃস্বার্থ, নিষ্ঠাবান ও জ্ঞানী লোক আছে, তাদের অবস্থা হলো এই যে, তাঁরা যে সদকা-জাকাত দেয়, তাকে তারা আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য লাভের উপর এবং রাস্লুল্লাহ

—এর দোয়া প্রাপ্তির আশায় দিয়ে থাকে। সদকা যে আল্লাহ তা'আলার নৈকট্য লাভের উপায় তা সুম্পষ্ট। তবে রাস্লুল্লাহ

—এব দোয়া প্রাণ্ডির আশায় লিয়ে থাকে। যে, কুরআন কারীমে যেখানে রাস্লুল্লাহ

—ক মুসলমানদের কাছ থেকে জাকাতের মালামাল আদায় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, জাকাত দানকারীদের জন্য আপনি দোয়াও করতে থাকুন। যেমন, পরবরতী এক আয়াতে ইরশাদ হয়েছে নির্দ্ধিত তিনি তুলি তিনি কারা হয়েছে যে, তাদের রাস্লুল্লাহ

—ক সদকা উসুল করার সাথে সাথে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, ভাদের জন্য দোয়াও করন। এ নির্দেশটি এনেছে মাধ্যমে। বলা হয়েছে তুলি তুলি তি আয়াতে রাস্লে কারীম

—থর দোয়াকে শব্দের মাধ্যমে। বারুক করা হয়েছে ১০০০ তুলি তিনিত আয়াতে রাস্লে কারীম

—থবর দোয়াকে ১০০০ তিনি আয়াতে করা হয়েছে স্ক্রিক আয়াতে রাস্লে কারীম

—থবর দোয়াকে ১০০০ তুলি স্কিলাক স্করা হয়েছে স্ক্রিক তিনিত আয়াতে রাস্লে কারীম

—থবর দোয়াকে স্ক্রিক স্বার্থ স্থাম স্বার্থক করা হয়েছে স্ক্রিক তিনিত আয়াতে রাস্লে কারীম

—থবর দোয়াকে স্ক্রিক স্বার্থ স্থাম স্বার্থক করা হয়েছে স্ক্রিক স্বার্থক করা স্বার্থক করা হয়েছে স্ক্রিক স্বার্থক স্

. وَالسَّبِ عُنُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْسُهِ جِرِينُ وَالْانْصَارِ وَهُمْ مَنْ شَهِدَ بَنُوا اَوْ جَوِينُعُ الصَّحَايَةِ وَالْذِينَ اتَّبَعُوهُمْ إلى بَوْهِ الْقِينُمَةِ بِإِحْسَانٍ فِي الْعَمَلِ رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ بِطَاعَتِهِ وَرَضُوا عَنْهُ بِشُوالِهِ وَاعَدَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجْرِيْ تَحْتَهَا الْاَتْهُرُ وَلِينَ قِرَاءٌ بِزِينَاوَةٍ وِنِ الْعَلْدِينَ فِينَهَا الْاَتْهُرُ

أَبَدًا مِذَلِكَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ.

الأغراب مُسَانِعُونَ مَا أَهْلُ الْعَدِينَةِ مِسَنَ الْأَعْرَابِ مُسَانِعُونَ وَ كَاسَلَمُ وَاشْجَعَ وَغِفَارِ رَمِنَ اَهْلِ الْعَدِينَةِ عَد مُسَانِعُونَ ابَعْثًا مَرُدُوا عَلَى النِفَاقِ لَجُوا فِبنِهِ واسْتَعَرُوا لا تَعْلَمُهُمْ وَخِطَابُ لِلنَّبِي واسْتَعَرُوا لا تَعْلَمُهُمْ وَخِطَابُ لِلنَّبِي يَالْفَضِينَ نَعْلَمُهُمْ وَسَنَعَذَبُهُمْ مَرْتَتَنِ يَالْفَضِينَ حَمْ اَو الْفَشِلِ فِي الدَّنِيَ وَعَذَابِ الْفَيْرِ ثُمُّ يُرَدُّونَ فِي الأَخِرَةِ إلى عَذَابِ عَظِيمَ هُو النَّارِ.

١٠٢. و قَدَمُ أَخَرُونَ مُسِتَدَأً أَعَتَرَفُوا بِنُنُوبِهِمْ مِنَ التَّخْلِنِفِ نَعَتُهُ وَالْخَبُرُ خَلُطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَهُو جِهَادُهُمْ قَبَلُ ذَلِكَ أَو اعْتِرَافُهُمْ بِذُنُوبِهِمْ أَوْ عَبْرُ ذَلِكَ وَأَخْرَ سَيْنًا وَهُو تَخَلُّفُهُمْ عَسَى اللّٰهُ أَنْ يُتُوبُ عَلَيْهِمْ دَإِنَّ اللّٰهَ عَسَى اللّٰهُ أَنْ يُتُوبُ عَلَيْهِمْ دَإِنَّ اللّٰهَ عَمْرُ رُوجِنَمَ.

#### অন্বাদ :

- సం০. বুহাজির ও আন্সারণ্যের মধ্যে যার প্রথম আরেক্ট অর্থাৎ যার বদর মুদ্ধে দারিত ছিলেন তার বা সকল সাহাবীই তার অবর্জ্জ এবং যার কিয়মত পর্যন্ত কাজেকর্মে উত্তমত ও একনিষ্ঠতাসহ তালেরকে অনুগ্রমন করে অলুহু তার প্রতি আনুগতার করেশে তালের প্রতি প্রসায় তার প্রতি অনুগাতার করেশে তালের প্রতি প্রসায় তার প্রতি সম্প্রতি হরেশের ছিলার জন্ম প্রত্তাত করেছেন জান্নাত যার নিয়নেশে নদী প্রবাহিত অপর এক কেরাতে এই নিয়ালিক্ত করেছে। শ্রম্মিনির্ভারী করেই বা এই মহাসাহস্থা।
- ১০১, হে মদিনাবাসীগণ, মক্রনাসীদের মধ্যে যার:
  তামাদের আশেপাশে বরেছে তাদের কেউ কেউ
  মুনাফিক যেন আসলাম, আশজা ও গিফার গোত্র
  ব্রহ্য মদিনাবাসীদের মধ্যে কেউ কেউ মুনাফিক
  তারা মুনাফিকীতে সিদ্ধ: তাতেই তারা মন্ত এবং
  তাতেই তারা কালাতিপাত করে। ভূমি তালেরকে
  জান না মি তার্মি র শব্দটিতে তুমি বলে রাস্ব
  ক্রে সম্বোধন করা হয়েছে। আমি তালেরকে
  জানি। আমি তালেরকে দুনিয়ায় লাঞ্ছিত বা নিহত
  করে আর করের আজাব দিয়ে দুনবর শান্তি দেব
  অতঃপর তারা পরকালে প্রত্যাবর্তিত হবে
  মহাশান্তি অর্থাৎ মহাগ্রির দিকে।
- ১০২ এবং অপর কতক সম্প্রদায় ্র্র্টের বাটা নির্দ্ধের পকাতে থাকার অপরাধ স্বীকার করেছে। নির্দ্ধের এটা বিশেষণ আর । এটা বা বিধেষ। তারা সংকর্মের সালে অর্থাৎ পূর্বের জিহাদসমূহে অংশগ্রহণ করা বা এ অপরাধের স্বীকার করে নেওয়া বা ইত্যাদি অন্যান্য বে ধং আমলসমূহ ররেছে তার সাকে অপকর্মের অর্থাৎ এ জিহাদ হতে পকাতে থাকার মিশ্রণ করে কেলেছে। আরাহ হয়তো তাদেরকে কমা করবেন। আরাহ তাআলা ক্ষমানীল, পরম দ্যালু।

نَزَلَتْ فِى اَبُوْ لُبَابَةً وَجَمَاعَةٍ اَوْتَهُوا الْفَسَجِدِ لَمَّا الْمُسَجِدِ لَمَّا بَلُو لُمُالِكَ الْمُسَجِدِ لَمَّا بَلُخَهُمُ مَا نُوِّلَ فِى الْمُسَجَدِ لَمَّا بَلُخَهُمُ مَا نُوِّلَ فِى الْمُسَخَدِ لَكِفِيلُنَ وَكَالُمُمُ إِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ وَحَلَمُهُمْ إِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ إِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ إِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ لِكُمُ اللَّهِ مَلَى النَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ لِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ إِلَّا السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُ السَّبِسُ بَيْنَ فَعَلَمُهُمْ لَكُمْ اللَّهِ السَّبِسُ الْمُعَلِّمُ لَلْهُ السَّبِسُ اللَّهُمْ لَلْهُ اللَّهُ السَّمِيلُ اللَّهُ السَّلِيمُ اللَّهُ الْمُسْتُولُولُ اللَّهُ السَّلِيمُ اللَّهُ السَّلِيمُ اللَّهُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ اللَّهُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ اللَّهُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السُّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمِ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيمُ السُّلِيمُ السَّلِيمُ السَّلِيم

. خُذَ مِنْ أَصَوالِهِمْ صَدَقَةٌ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّنِهِمْ بِهَا مِنْ ذُنُونِهِمْ فَاخَذَ ثُلُثَ أَمُوالِهِمْ وَتَصَدُّقَ بِهَا وَصَلَّ عَلَيْهِمْ أَدْعُ لَهُمْ إِنَّ صَلُوتَكَ سَكَنَّ رَحْمَةً لَهُمْ وَوَفِيلًا طَفَالِيَا لَهُمْ وَوَفِيلًا طَفَالِينَةً بِقَابُولِ تَوْيَتِهِمْ وَاللَّهُ مَعْمَدًا عَلِيمَةً عَلِيمَةً وَاللَّهُ مَعْمَدًا عَلِيمَةً عَلِيمَةً وَاللَّهُ مَعْمَدًا عَلِيمَةً عَلِيمَةً عَلَيْمَ وَاللَّهُ مَعْمَدُهُمْ عَلِيمَةً عَلِيمَةً عَلَيْمَ وَاللَّهُ مَعْمَدُمُ عَلِيمَةً عَلِيمَةً عَلَيْمَ وَاللَّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ عَلَيْمَ عَلِيمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمٍ عَلَيْهِمْ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عِلْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عُلِيمًا عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلِيمُ عَلَيْمَ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمُ ع

الله يَعلَمُوا أَنَّ الله هُو يَغْبَلُ التَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ يَغْبَلُ الشَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ يَغْبَلُ الصَّدَفْتِ وَأَنَّ الله هُو التَّوابُ عَلَى عِبَادِهِ بِغَبُولِ تَوْرَسَتِهِمُ الرَّحِيْمُ بِهِمْ وَالْإَسْتِفْهَاءُ لِللَّ تَوْرَسُتِهِمُ الرَّحِيْمُ بِهِمْ وَالْإَسْتِفْهَاءُ لِللَّ عَنْ بِبَعْهُمُ وَالقَصْدُ بِهِ تَهْبِينَجُهُمُ لِلَى التَّوْرِيْرِ وَالْقَصْدُ بِهِ تَهْبِينَجُهُمُ لَالْحَدِيْرِ وَالْقَصْدُ قَالِهُ وَالْعَدَانِي الْحَدَانِي الْحَدَانِي اللهَا لَهُ اللهَا لَيْرِيْرِ وَالْقَصْدُ فِي الْحَدِيْرِيْرِ وَالْقَصْدُ وَالْعَدَانِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ السَّوْلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

যারা এ জিহাদ হতে পশ্চাতে রয়ে গিয়েছিল ডাদের
সম্পর্কে যে ছমকিপূর্ণ আয়াত নাজিল হয়েছে তা
জানতে পেরে হ্যরত আবৃ লুবাবা এবং তার মতো
আরা কডিপয় সাহাবী যারা এ যুক্তে শরিক
হননি। নিজেদেরকে মসজিদের স্তম্ভে বেঁধে রাকে
এবং শপথ করেন, রাস্লে কারীয় ত্রা নিজের
হত্তে বুলে না দেওয়া পর্যন্ত আমরা এ বন্ধন বুলব
না। তাদের সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়েছিল।
তা নাজিল হওয়ার পর রাস্ল

তি তাদের সম্পদ হতে সদকা গ্রহণ করবে। তার মাধ্যমে তুমি তাদরকে পাপ হতে পবিত্র করবে এবং পরিশোধিত করবে। এটা নাজিল হওয়ার পর রাস্ল তাদের সম্পদ হতে এক তৃতীয়াংশ নিয়ে সদকা করে দিয়েছিলেন। তুমি তাদের উপর সালাত বর্ষণ করবে অর্থাৎ তাদের জন্য দোয়া করবে। তোমার লামের জন্য প্রশান্তিকর, অর্থাৎ রহমতস্বরূপ। কেউ কেউ বলেন, তার 

তিব্যা কর্ব মাধ্যমে তা ভালের চিত্ত বর্বা কর্বা মাধ্যমে তা ভালের চিত্ত বর্বার মাধ্যমে তা ভালের চিত্ত বর্বার স্বর্বার মাধ্যমে তা ভালের চিত্ত বর্বার স্বর্বার স্

১০৪. তারা কি জানে না যে, আল্লাহ তা আলা তার বাদাদের তওবা কবুল করেন এবং সদকা গ্রহণ করেন, তা কবুল করেন। আল্লাহ তার বাদাদের তওবা কবুল করেত তাদের প্রতি <u>অতি ক্ষমা পরবশ,</u> তাদের সম্পর্কে প্রম দরালু: مُنْرُبُرُ এপ্রবাধকটি এ স্থানে সম্পর্কে প্রম দরালু: مُنْرُبُرُ বা বিষয়টিকে সুসাব্যন্ত করা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তার উদ্দেশ্য হলো, তওবা ও সদকার প্রতি মানুষকে আরো উন্নুক্ষ করে তোলা।

১০৫, তাদেরকে বা সকল মানুষকে বল, যা ইছা
তামরা কর; আল্লাহ তো তোমাদের কার্যকলাপ
লক্ষ্য করনে এবং তার রাস্লা ও মু'মিনগণও
করনে পুনকপানের মাধ্যমে অচিরেই তোমরা
অদৃশ্য ও দৃশ্য সকল কিছুর পরিজ্ঞাতার নিকট
অর্থাং অাল্লাহ তা আলার নিকট প্রত্যাবর্তিত হার
অভঃপর তোমরা যা করতে তিনি তা তোমাদেরকে
ভানিয়ে দেবন
অন্তর্গ তিনি তোমাদেরকে তার

وَاخْرُونَ مِنَ الْمُتَخَلِّفِينَ مُرْجَوُونَ بِالْهُسَرَةِ وَتَرَكِهِ مُوْخُرُونَ عَنِ التَّوْيَةِ لِأَمْرِ اللَّهِ فِسِيْهِمْ بِمَا يَشَاءُ إِلَّ لَي يَعْرَبُهُمْ بِاللَّهُ مَرِ اللَّهُ عَلَيْهُمْ بِاللَّهُ عَلَيْهُمْ بِاللَّهُ عَلَيْهُمْ بِاللَّهُ عَلَيْهُمْ بِاللَّهُ عَلَيْهُمْ بِلَا تَوْدَةٍ وَإِلَّ يَعْدُهُمْ إِلَّهُ عَلِيمَ وَهُمُ النَّلَاتُهُ مَكِينَمُ فِي صَنْعِهِ بِهِمْ وَهُمُ النَّلَاتُهُ مَكِينَمُ فِي صَنْعِهِ بِهِمْ وَهُمُ النَّلَاتُهُ مَحْكِنَمُ وَعُمْ النَّلَاتُهُ الْأَبُونَ الْمَرْبِينِعِ وَكَعْبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَهُمُ النَّلَاتُهُمْ النَّلُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَهُمُ النَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَهُمُ النَّيْرِي عَلَيْهُمْ وَمُعَلِيمًا وَلَمْ النَّهُمُ النَّهُ وَهُمَ وَمُعَلِيمًا وَلَمْ النَّهُمُ وَهُمُ النَّهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَمُعَلِيمًا لِللَّهُ وَهُمَ وَهُمُ النَّهُ وَهُمَ وَهُمُ النَّهُمُ اللَّهُ وَهُمَ وَهُمُ اللَّهُ وَهُمَ وَهُمُ اللَّهُ الْحُلُولُ اللَّهُ الْمُعْمِلِيْكُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعُمْ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْمُعُمْ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعُمْ الْمُعْمِلِي اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِهُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْ

النّهُمُ الّذِينَ النّخَذُوا مَسْجِدًا وَهُمُ النّهَ عَشَرَ مِنَ النّهُنَافِقِينَ ضِرَارًا النّهُ عَشَرَ مِنَ النّهُنَافِقِينَ ضِرَارًا النّهُمُ ابْنَوهُ إِلَى مَسْجِد قُبُاءٍ وَكُفْرًا لِلاَنَّهُمْ بَنَوهُ إِلَى مَسْجِد قُبُاءٍ وكُفْرًا لِلاَنَّهُمْ بَنَوهُ إِلَى عَلَيرِ الرَّاهِبِ لِلنَّهُمُ بَنَوهُ مِعْقَلًا لَهُ يَعْدَمُ فِنِهِ مَن يَبْاتِي مِنْ يَبْاتِي مِنْ يَبْاتِي مِنْ يَبْاتِي مِنْ يَبْتُودِ مِنْ عَبْدِهِ وَكَانَ وَهَبَ لِيمَاتِي يَعْقَلُ وَيَعْمَلُونَ بِعُنْدُودٍ مِنْ قَلْمُ وَنِينَا لِالنَّرِي عَلَيْهُ وَتَعَلِيمًا لِمَنْ مَسْرِوهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَسْرِوهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَسْرِوهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَسْرِوهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَسْرِوهِ مِنْ وَلَوْسَادُا تَدَقَبُهُ لَا لَيْ إِنْ مَسْرِوهِ مِنْ وَلَا لَكُنّا لِللَّهُ مَسْرِوهِ مِنْ وَلَوْسَادُا تَدَقَبُهُ لَا أَيْ فَيْلُ لِمُنْ مَسْرِوهِ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ قَبْلُ لَا لَكُهُ مَنْ حَارَبُ اللّهُ وَلَوْسَادُا تَدَقَبُهُ اللّهُ الْ فَعَلْ لِمُنْ حَارَبُ اللّهُ وَلَوْسَادُا تَدَقَلُهُمْ اللّهُ الْمُنْ عَارَبُ اللّهُ وَلَوْلَ الْمُنْ عَارَبُ اللّهُ وَلَا مِنْ قَبْلُ اللّهُ فَيْلُ مِنْ قَبْلُ لِمُنْ وَالْ فَالَا لِمُعْلَى الْمُنْ لَاللّهُ مِنْ قَبْلُ اللّهُ فَيْلُ مِنْ قُلُولُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّ

🤻 ১০৬, আর পশ্চাতে যারা রয়ে গিয়েছিল তাদের মধ্যে <u>অপর কতক এমন যাদের বিষয়টি আল্লাহর যদচ্ছা</u> সিদ্ধান্তের অপেক্ষায় স্থগিত রইল। 💥 📜 শব্দটির ্দ্র -এর পরে হামযাসহ ও তা ব্যতিরেকে উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে। তাদের তওবা কবল করা বিলম্বিত করা হলো। হয়তো আল্লাহ তা'আলা তওবাহীন অবস্থায় তাদের মৃত্যুদান করত তাদেরকে শাস্তি দেবেন, আর নয়তো ক্ষমা করবেন। আল্লাহ তার সৃষ্টি সম্পর্কে অবহিত এবং তাদের বিষয়ে তাঁর কার্যে তিনি প্রজ্ঞাময়। তারা হলেন ঐ তিনজন যাদের কথা পরে আসছে। অর্থাৎ হ্যরত মুরারা ইবনুর রবী, হ্যরত কা'ব ইবনে মালেক এবং হযরত হিলাল ইবনে উমাইয়া। তাঁরা মুনাফিকীতে নয়; বরং অলসতা এবং আরামের খেয়ালে পশ্চাতে রয়ে গিয়েছিলেন। রাসূল -এর প্রত্যাবর্তনের পর অন্যান্য মুনাফিকদের মতো মিথ্যা] অজুহাতও তারা প্রদর্শন করেননি। তাদের তওবার বিষয়টি পঞ্চাশ দিন পর্যন্ত স্থগিত ছিল। লোকেরা তাদের সাথে বয়কট করেছিল। শেষ পর্যন্ত পরে তাদের তওবা কবুল হওয়ার আয়াত নাজিল হয়।

\ . ∨ ১০৭. এবং তাদের মধ্যে একদল এমন যারা মসজিদ নির্মাণ করেছে তারা ছিল বারোজন মুনাফিকের একটি দল। <u>ক্ষতিসাধন</u> অর্থাৎ কৃবাবাসীদের ক্ষতি করা, কৃষ্ণরি মু'মিনদের মধ্যে অর্থাৎ যারা কৃবা মসজিদে নামাজ পড়তেন তাদের কিছু সংখ্যাককে এ তথাকথিত মসজিদে নিয়ে এসে পরস্পরে বিভেদ সৃষ্টির উদ্দেশ্যে তারা এ তথাকথিত মসজিদটি আবৃ আমির নামক ইসলামের দুশমন জনৈক খ্রিন্টান সন্যাসীর নির্দেশে নির্মাণ করেছিল। এটা ছিল তার চক্রান্তের ঘাঁটি। যারা তাঁর নিকট হতে গোপন সংবাদ নিয়ে আসত তারা এখানে অবস্থান করত। সে নিজে রাসূলে কারীম 🚃 -এর বিরুদ্ধে লড়বার জন্য রোম সম্রাট কায়সারের নিকট সৈন্য সাহায্যের উদ্দেশ্যে গিয়েছিল। <u>এবং ইতঃপূর্বে</u> অর্থাৎ তা নির্মাণের পূর্ব হতেই আল্লাহ ও তাঁর রাস্পার বিরুদ্ধে যারা সংগ্রাম করেছে অর্থাৎ তাদের নেতা আবৃ আমীরের <u>গোপন</u> ঘাঁটিস্বরূপ মুসলিমদের গতিবিধি ও তৎপরতা লক্ষ্য রাখার ঘাঁটিস্বরূপ। তারা

وَهُو اَيُو عَاصِرِ الْمَذَكُورُ وَلَبَحْلِفُنَّ إِنْ مَا أَرَوْنَا بِسِنَائِهِ إِلَّا الْفِعْلَةَ الْحُسْنَى مِنَ الرِّفْقِ بِالْمِسْكِيْنِ فِى الْمَطُورِ وَالنَّحَرِ وَالتَّمَوسُعَةِ عَلَى الْمُسْلِمِيْنَ وَاللَّهُ بَشْهَدُ اَنْهُمْ لَكُذِبُونَ فِي ذَٰلِكَ.

. وَكَأَنَ سَالُوا النَّبِيُّ عَلَيْ أَنْ يُصَلِّي فِينِهِ فَنَنَزَلَ لَا تَقَتُمُ تُكُلِّ فِينِهِ أَبَدًا ء فَأَرْسُلُ جَمَاعَةً هَدُمُوهُ وَ حَرَّقُوهُ وَجَعَلُوا مَكَانَهُ كُنَاسَةٌ تُلَقِّى فِيهَا النجبك كسمسجك أسس بنييت قَـُواعِـُدُهُ عَـلَى التَّـقَـُوى مِـنْ ٱوْلِ يَـوْم وُضِعَ يَكُومَ مُملِّلُتْ بِكَارِ الْهِجْرَةِ وَهُو مُسْجِدُ قُبُاءٍ كَمَا فِي الْبُخَارِيُ أَحَقُّ مِنْهُ أَنَّ أَيَّ بِأَنَّ تُقُومُ تُصُلِّيَ فِيهِ مَ فِيْهِ رِجَالٌ هُمُ الْانْصَارُ يُحِبُونَ أَنْ يُتَطَهُرُوا م وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُطَّهَرِينَ . أَى يُشْمِينُهُمُ وَفِيْهِ إِدْغَامُ السَّاءِ فِي الْاَصْلِ فِي الطَّاءِ - رَوَى ابْسُ خُزَيْسَةَ فِي صَحِينِجِهِ عَنْ عُوَيْجِرِ بَنِ سَاعِدَةً أنَّهُ عَلَيْهُ أَنَّاهُمْ فِي مُسْجِدٍ قُبُارٍ. আবশাই শপথ করে বলবে, এর নির্মাণে ভালো ব্যতীত আর কোনো উদ্দেশ্য নেই। । ুটি এই স্থানে না-বাচক শব্দ টে -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। টিইটা-ভালো এর বিশেষণ। অর্থাৎ তারা বলবে, গরম ও বৃষ্টির সময় দরিদ্র লোকদের জন্য কছু সুবিধা এবং মুসলিমদের স্থান সংকূলানের কিছুটা ব্যবস্থা করা ভিন্ন ভাতে আমাদের আর কোনো উদ্দেশ্য নেই। আরাহ সাক্ষা দিক্ষেন্ন যে, তারা এ কথায় বাস্তবিকই মিধ্যাবাদী।

\ · ∧ ১০৮, তারা রাসূল —কে এ তথাকথিত মসজিদটিতে নামাজ পড়তে অনুরোধ জানিয়েছিল। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, তুমি তাতে কখনো দাঁড়াইও না অর্থাৎ সালাত পড়ো না। অনন্তর রাসূল 🕮 একদল সাহাবী প্রেরণ করেন : তাঁরা এ তথাকথিত মসজিদটি বিধান্ত করে দেন এবং জ্বালিয়ে দেন। পরে ঐ স্থানটিকে আবর্জনা ফেলার স্থান হিসেবে নির্ধারণ করা হয়। মরা পশু ইত্যাদি সেই স্থানে ফেলা হতো। যে মসজিদের ভিত্তি প্রথম দিন হতেই স্থাপিত হয়েছে 🚄 অর্থ- ভিত স্থাপন করা হয়েছে ৷ তাকওয়ার উপর তাতেই তোমার <u>माँज़ाता</u> َ أَوْ عَادَہ عَرِيْ مِي عَلَيْهِ عَلَيْ অর্থাৎ সালাত আদায় করা এ ক্ষতিকর মসজিদটির তুলনায় অধিক সমূচিত ৷ যেদিন রাসুল 🚃 প্রথম হিজরত করে আসেন তখন এ মসজিদটি নির্মাণ করা হয়েছিল । বুখারী শরীফে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এ মসজিদটিই হলো কুবার মসজিদ। তাতে এমন লোক রয়েছে যারা পবিত্রতা ভালোবাসে। তারা হলেন আনসার সাহাবীগণঃ আর আল্লাহ পবিত্রতা অর্জনকারীদেরকে ভালোবাসেন। অর্থাৎ তিনি তাদেরকে তার বিনিময় দান করবেন। إدغاء जात्व मुनल له - व च अकत्तत ألْعُطُهُرُونَ বা সন্ধি সাধিত হয়েছে। ইবনে খুয়াইমা তৎসংকলিত সহীহ উআইমার ইবনে সায়িদা প্রমুখাৎ বর্ণনা করেন যে, একবার রাসূল 😅 মসজিদে কৃবায় তশরিফ নিয়ে আসলেন :

فَقَالُ إِنَّ اللُّهُ تَعَالُمِي قَدُ احْسَنَ عَلَيْكُمُ الثَّنَاءَ فِي الطُّهُورِ فِي قِصَّةٍ مُسْجِدِكُمُ فَمَا هٰذَا اللَّهُ هُورُ الَّذِي تُطَهَرُونَ بِهِ فَقَالُوا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا نَعْلَمُهُ شَيِئًا إِلَّا انَّهُ كَانَ لَنَا جِيْرَانً مِنَ الْبُهُودِ وَكَانُوا بِغَسِلُونَ ادْبَارُهُمُ مِنَ الْغَائِطِ فَعُسَلْنَا كَمَا غُسَلُوا وَفِي حَدِيثٍ رَوَاهُ الْبَزَّارُ فَقَالُوا كُنَّا نَتَّبِعُ الْحِجَارَةَ بِالْمَاءِ فَقَالًا هُوَ ذُلِكَ فَعَلَيْكُمُوا .

مَخَافَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَجَاءٌ رِضَوَانِ مِنْهُ خَيْرٌ أَمَّنُ اَسُسَ بُنيانَهُ عَلَى شَفَا طَرْفٍ جُرُفٍ بِنضَمَ الرَّاءِ وَسُكُونِهَا جَائِب هَارِ مُشْرِفٍ عَلَى السُّقُوطِ فَانْهَا ربه سَفَدَ مُعَ بَانِيْهِ فِي نَارِ جَهَنْمَ وَ خَيْرُ تَمْثِيْلِ لِلْبِنَاءِ عَلَى ضِدِ النُّقَوٰى بِمَا يُؤُوُّلُ رِالَيْسِهِ وَالْإِسْتِيفَهَامُ لِيلتُّ فَرِيْرِ أَى ٱلْأُولُ ﴾ خَيْرُ وَهُوَ مِشَالُ مَسْجِد قُبَاءٍ وَالثَّانِيُ مِثَالُ مَسْجِدِ الضِّرَادِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقُومَ الظُّلِمِينَ .

এবং বললেন, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের মসজিদ সম্পর্কে আলোচনা করতে গিয়ে তোমাদের পবিত্রতা সম্পর্কেও খুব সুন্দর প্রশংসা করেছেন। বল তো, তোমরা কি ধরনের পবিত্রতা অর্জন করে থাকা তাঁরা বললেন, হে আল্লাহর রাসূল 🚃 ! আল্লাহর শপথ! বিশেষ কিছু তো আমাদের জানা নেই, তবে এতটুকু বলতে পারি যে, আমাদের কতিপয় ইহুদি প্রতিবেশী ছিল। তারা শৌচকার্যে পানি ব্যবহার করত। তাদের মতো আমরাও তা করে থাকি। বাযযার বর্ণিত একটি হাদীসে আছে য়ে, তারা বলেছিলেন, আমরা শৌচকার্যে ঢিলা ব্যবহার করার সাথে সাথে পানিও ব্যবহার করে থাকি। তখন রাসূল 🚐 বললেন, আসলে তাই ঐ প্রশংসার কারণ। তোমরা এ আমল দৃঢ়ভাবে ধারণ করে থাক।

ভয় [ও] তাঁর সন্তুষ্টি লাভের আশার উপর স্থাপন করে সে উত্তম না ঐ ব্যক্তি উত্তম যে তার গৃহের ভিত্তি স্থাপন করে এক খাতের ধসন্ত্র त्र केनाता। شَغُا वर्ष- किनाता و شَغُا किनाता ر অক্ষরটি পেশ ও সাকিন উভয়র্মপে পাঠ করা যায়। অর্থ এক কিনারা। گار অর্থ- ধসনাুখ। <u>ফলে</u> যা তাকে তার নির্মাতাকে সহ জাহান্লামের অগ্নিতে পতিত হয়ঃ খসে পড়ে। তা তাকওয়া ও আল্লাহ ভীতির বিপরীত বস্তুর উপর ভিত্তি করত গৃহ নির্মাণের মারাত্মক পরিমাণের একটি উদাহরণ। বা বিষয়টির সুসাব্যস্ত ও সুপ্রতিষ্ঠা অর্থে, এ تَقْرِبُرُ স্থানে প্রশ্নবোধকের ব্যবহার করা হয়েছে, তার মর্ম হলো যে প্রথম ধরনের গৃহই উত্তম। প্রথমটি হলো মসজিদে কুবার উদাহরণ। আর দিতীয়টি হলো মসজিদে জিরার বা ঐ ক্ষতিকর মসজিদটির উদাহরণ। আল্লাহ তা'আলা সী<u>মালচ্মন</u>কারী সম্প্রদায়কে পথ প্রদর্শন করে<u>ন না।</u>

، ١١٠ لا يَتَوَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنُوا ربيَّةً ١١٠. لا يَتَوَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنُوا ربيَّةً شَكًّا فِئ قُلُوبِهِمُ إِلَّا أَنْ تَقَطُعَ تَنْفَصِلَ قُلُوبُهُمْ ﴿ بِالَّ يَهُونُوا وَاللَّهُ عَلِبَهُ بِخَلْقِهِ حَكِبَهُ . فِي صُنْعِهِ بِهِمُ

অন্তরে সন্দেহের কারণ হয়ে থাকবে 🕰, অর্থ-সন্দেহ : যে পর্যন্ত না তাদের অন্তর বিচ্ছিনু হয়ে যায়। অর্থাৎ মরে আলাদা হয়ে যায়। আল্লাহ তাঁর কার্যে তিনি প্রজ্ঞাময়।

#### তাহকীক ও তারকীব

. व বारकात मर्ता९कृष्टे छातकीव रहला এই य्य. . عَنُولُمهُ وَالسَّسابِ غُونَ الْأَوْلُونَ مِسْ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَمَا الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ विकार के अष्ठमूरू मिल युक्छाता ، مِنْ الْمُهَاجِرِيْنَ الْاَلْنِ هَالَّ مُرْضُونَ वरला السَّابِغُرَيْ তি ভাষের وَالْذَيْنَ हाला मा'ज्य وَالْدَيْنَ हाला हाला मांज्य وَالْدَيْنَ हाला بَالْكَانِيْنَ हाला بَالْكَانِيْنَ हाला وَالْدَيْنَ हाला وَالْدَيْنَ हाला हा के कि हाला हा है। अदे हाला हाला है वेद देश हो। अदे हाला हाला है वेद देश हो। अदे हाला हाला है वेद ह अथम जातकीय राना السَّابِعُرُنَ शतना जात وَهُمَّ राना जात وَهُ राना जात وَهُمَّ مَا الْمُرْدُونَ अथम जातकीय राना السَّابِعُرُنَ । হলো তার খবর مِنَ الْعُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ এর মধ্যকার দুটি উক্তির بَابِغِينَ ٱرْلِينَ ইবারতের মধ্যে ﴿ فَوْلُمُ مَنْ شَسَهَدَ بُدْرًا وُجُمِيعُ ٱلنَّصَّحَ

تجَرِّى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارَ هَوْ : खर्थार الْأَنْهَارَ अर्थार الْأَنْهَارَ هِنْ : कें وَلُمُ وَ فَرَاءَةَ بِذِيادَةَ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارَ فَانَ : खर्थार وَمَرَّانُوا عَلَيْهِ عَلَيْ

لَّا أَخُرُنَنَ नमि छेरा स्मतन এ প্রশ্নের সমাধান দিয়েছেন যে, মূবদাতার জন্য فَرْمُ : فَوْلُهُ قَوْم নয়; বরং তা وَصُف তাই وَرُمْ উহ্য মেনে ইন্সিত করে দিয়েছেন যে, ٱلْأَخُرُونَ (হলো সিফত আর তার মওসৃফ যা মূবতাদা তা হলো উহ্য 🍰 কাজেই কোনো প্রশ্ন বাকি থাকে না।

रला ککر، आत ککر، भूवणा २८० পात ना। এর জবাব کرم اُخْرُونَ , अठा त्राहे अर्थासत जाव राव ککر، केंद्रें ि تَوْمُ وَالْمُشَرُفُوا بِذُنُوبِهِمْ निसरहन त्य, تُركِرَة की تُومُ विहासहन त्य, أَوْمُ إِنْشُرُفُوا بِذُنُوبِهِمْ

বৈধ হয়েছে

এর বহুবচন, স্তভকে বলা হয়। سَارِيةُ पेंगे : قَنُوم سَنُوارِيْ

مُضَارِعُ الْمَ تَطَهُرُ : अशात : عَنُولُهُ वत निरक क्रिताह : قُولُهُ صَدُولَةٌ تُطَهُرُ अशात : قُولُهُ صَدُولَةٌ تُطَهُرُهُمْ بِهَا उत्ते वत तामून 🕮 - صَخَاطَبْ इत तामून وَمَخَاطَبْ क वत तामून وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ل

- عَمْ مَرْجُونَ ا مُوْقُرُونُونَ عَمَّ عَمْ مَا وَتُوْكَيْمِهُمْ مِهَا وَتُوكَيْمُ عَمْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ مُرجُونَ ا مُوقُرُفُونَ عَمَّ مُرجُدُونَ اللهِ مُرجُدُنَ अथान शमरा वाजीख्य अकिए कताज त्रस्ताह खर्थाए عَلَيْهُ صَوْمُهُ مُسْرِجِوُونَ - अर्थ (म नकन लाक यात्मव लनत्मन পরিহার করে জওয়। रेहा إرجاء विहास कर्ष करा प्रकार विहास करा करा प्रकार إرجاء স ছিল গাসীলুল মালাইকা হযরত হানযালা (রা.)-এর পিতা। সে খ্রিস্টান ধর্ম গ্রহণ করেছিল। تَوْلُـهُ أَبَـي عَـامِـر র্যথন রাসূল 🚃 মদিনায় আগমন করলেন তখন সে মহানবী 🚃 এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল।

: অর্থ- ठिकाना, আশ্রয়স্থল।

ইত্যাদি اَلْخُصَلَةَ कि اَلْغُمُلُةُ হলো সিফত আর তার মওস্ফ হলো أَلْحُسُنَى , এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে : قُولُـهُ ٱلْفِعُلـةَ যা উহা রয়েছে।

আবার কেউ কেউ বলেন যে, أَيَّادُ مُكَارِحُ का . يَا . وه مَارِخُ का مَارِخُ वाकी केंद्रें वाकील تَغْيِرُنُونَ عَ تعت مَارْ عَلَيْدِ عَلَيْهِ مَارْ عَلَيْهِ مَارْ عَلَيْهِ مَارْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ع

व्हानि । عَوْلُهُ مِنْعُ بَالْنِيْهِ अटल देश्कि तरहाह त्य, بِدِ अत मात्रा के مُولُهُ مِنْعُ بَالْنِيْم

रात تَعْيَيْلَ 100- بِنَا ، इत्यों उपी بَكُونَ व्या كَرْجِعَ 100- إِنْهِ ؛ فَقُوْلُهُ تَعْمِيْكُ لِلْبِعِنَاءِ مِمَّا يُكُولُ النَّيْمَ ठारु उपार विश्वीरत विनिर्मित दराहह । जर्शर بِنَشِيْمَ بِهِ अर्थर عَنْهِ الْعَالَمَةِ عَلَيْهِ अर्था विश्वीरत विभिन्न का अप्रताह । जर्भ مُرْتَبُ इत्ता ध्रमीय विधान ७ जामल जमूदरक कृकत ७ त्मांकत है १३ مُرْتَبُ का مَنْهُ رُبُّتُ का अर्थर : عَوْلُهُ رَبِّيةً अर्थर فَنْهِ عَنْهُ وَلِيْهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাগ কৰেকে। আজাতে সাধাৰণ নিষ্ঠাৰান মুমিনদেৰ আলোচনা হছে, যাতে তাদের মর্যানা ও ফজিলতেবও বিবেৰ ব্যক্তেন ছিল। এ আয়াতে সাধাৰণ নিষ্ঠাৰান মুমিনদেৰ আলোচনা হছে, যাতে তাদের মর্যানা ও ফজিলতেবও বিবেৰ ব্যক্তের ক্রিন ব্যক্তি তাৰকত ক্রিন ক্রেরে। একালতে করে মুহাজিরীন ও আনসারদের দৃটি শ্রেণিতে বিভক্ত করেছেন। ১. ঈমান এহণে ও হিজরতে যারা অথবতী এবং ২. অন্যান্য সাহায়ে কেরাম। এমন করার ক্রেত্রে মতবিরোধ রয়েছে। কোনো কোনো মনীয়ী সাহাবায়ে কেরামদের মধ্যে আনাল্য সাহায়ে কেরাম। এমন করার ক্রেত্রে মতবিরোধ রয়েছে। কোনো কোনো মনীয়ী সাহাবায়ে কেরামদের মধ্যে তাদেরকেই সাবাত্ত করেছেন, যারা উভয় কেবলা অর্থাৎ ব্যরত্বুল মুকাদাস ও বায়তুলাহা—এর নিকে মুখ করে নামার্জ পড়েছেন। অর্থাৎ যারা কেবলা পরিবর্তনের পূর্বে মুসলমান হয়েছেন তাদেরকে নির্মান্ত নামার্ক পড়েছেন। অর্থাৎ যারা কেবলা পরিবর্তনের পূর্বে মুসলমান হয়েছেন তাদেরকে তান্ত্রিট্রান ব্যক্তি বালা করেল। সার্বান বির্মান মার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বান বির্মান সার্বার বির্মান শারী (র.)-এর মতে যেসব সাহাবী হলারবিয়ার বায় আতে রেজওয়ানে অংশগ্রহণ করেছিলেন, তারাই সাবেকীনে আউওয়ালীন বির্মান মার্বান মুহাজির হোক বা আনসার সাবেকীনে আউওরালীনে। বিত্রত প্রতিটি মতানুযায়ী অন্যান্য সাহাবা মুহাজির হোক বা আনসার সাবেকীনে আউওরালীনে।

- দু তাফসীরে মাযহারীতে আরো একটি অভিমত উদ্ধৃত করা হয়েছে যে, এ আয়াতে إلى অবায়টি আংশিককে বুঝাবার উদ্দেশ্যে বাবহত হয়েছে। তখন এর মর্ম হবে এই যে, সমন্ত সাহাবায়ে কেরাম অন্য সমন্ত ই উচ্চতের তুলনায় সাবেকীনে আউওয়াদীন। আর بَالِيَمِينُ أَرْلِينُ ప్రాలం ই সারসংক্ষেপ উপরে উদ্ধৃত করা হয়েছে তাতেও এ ব্যাখ্যাই এইণ করা হয়েছে।
- ্থ প্রথম তাফসীর অনুযায়ী সাহারায়ে কেরামের দৃটি শ্রেণি সাব্যন্ত হরেছে। একটি হলো সাবেকীনে আউওয়ালীনের, আর বিতীয়টি হলো কেবলা পরিবর্তন কিংবা গন্ধবয়ায়ে বদর অথবা বাই আতে রেজওয়ানের পরে বারা মুসলমান হয়েছেন তাদের: আর বিতীয় তাফসীরের মর্ম হলো এই যে, সাহারায়ে কেরামই হলেন মুসলমানদের মধ্যে সাবেকীনে আউওয়াদীন। গুলারব সমান আনার ক্ষেত্রে তাঁরাই সমগ্র উন্মতের অর্থ্যবতী ও প্রথম।

ত্তি আছিব যারা আমল ও চরিত্রের ক্ষেত্রে প্রথম পর্যায়ের অথবর্তী মুসলমানদের অনুসরণ করেছে পরিপূর্ণভাবে। প্রথম বাক্যের প্রথম তাফসীর অনুমায়ী তাদের মধ্যে প্রথম প্রেণিতে রয়েছে সেসমন্ত সাহাবায়ে কেরাম, যারা কেরলা পরিবর্তন কিংবা গন্ধপ্রায়ে বদর অথবা বায় আতে হৃদাবিয়ার পর মুসলমান হয়ে সাহাবায়ে কেরামের অন্তর্তুক হয়েছেন। বিতীয় প্রোণি হলো তাদের পরবর্তী সে সমন্ত মুসলমানদের, যারা কিয়ামত অবধি ঈমান গ্রহণ, সংকর্ম ও সভারিত্রিকতার ক্ষেত্রে সাহাবায়ে কেরামের আদর্শের উপর চলবে এবং পরিপূর্ণভাবে তাদের অনুসরণ করবে।

আর ছিতীয় তাফসীর অনুযায়ী اَلَيْنِيَّنَ اَتَهُمُ वाकো সাহাবায়ে কেরামের পরবর্তী মুসলমানগণ অন্তর্ভুক্ত, যাকৌনকে পরিভাষাগতভাবে الله তিবেরী। বলা হয়। এরপর পরিভাষাগত এই তাবেরীগণের পর কিরামত অবধি আগত সে সময় মুসলমানও এর অন্তর্ভুক্ত যারা ইমান ও সংকর্মের ক্ষেত্রে পরিপূর্ণভাবে সাহাবায়ে কেরামের আনুগতা ও অনুসরণ করবে। সাহাবায়ে কেরামের আনুগতা ও অনুসরণ করবে। সাহাবায়ে কেরাম জারাতি ও আনুগত ভালার সন্তুষ্টিপ্রান্ত: মুহাম্মদ ইবনে কা'আব কুরবী (রা.)-কে কোনো এক ব্যক্তি

জিজেন করেছিলেন যে, রাসুলুয়াই —— এর সাহাবীণণ সম্পর্কে আপনি কি বলেনং ডিনি বলেন, সাহাবায়ে জেরামের সবাই জান্নাভবাসী হবেন, যদি দুনিয়তে তাদের কারো হারা কোনো ফ্রাটিবিছাতি হয়েও থাকে তবুও সে লোকটি জিজেন করল, একথা আপনি কোথেকে বলেছেন (এর প্রমাণ কিঃ) তিনি বলঙ্গেন, কুরআন কারীমের আয়াত পড়ে দেব— المَّالِينَ অবল পত্তীনভাবে সমন্ত সাহাবী সম্পর্কেই বলা হয়েছে- وَرَسِّي اللَّهُ مَنْهُمْ وَرَسُولُ مَنْهُ وَرَسُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمِنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمِنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُمُ وَمَالُولُ مَنْهُ وَمَالُهُ وَمَالُمُ وَمَالُولُ مَالُولُولُكُ مَالُّهُ وَمَالُمُ وَمَالُمُ لَا مُعَلِّمُ وَمِنْهُ وَمَالُمُ وَالْمُعَالِمُ وَمَالُمُ وَمَالُولُ مَالُولُ وَمَالُولُولُ وَلَا لَا مُعَلِّمُ وَمِنْ وَمِنْهُ وَمِنْهُ وَالْمُعَلِّمُ وَمِنْهُ وَالْمُؤْلُولُ وَمَالُولُ وَمِنْهُ وَمَالُولُولُ وَمِنْ وَالْمُؤْلُولُ وَمَالُولُ وَمَالُولُولُ وَمِنْ وَمَالُولُولُ وَمِنْ وَالْمُؤْلُولُ وَمَالُولُ وَمِنْ وَالْمُؤْلُولُ وَمِنْ وَمَالُولُولُ وَمَالُولُولُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَاللَّهُ وَمِنْ وَالْمُؤْلُولُولُ وَاللَّهُ وَمِنْ وَاللَّهُ وَمِنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُ وَاللّهُ وَلّمُ وَاللّهُ و

जिए नीति साकारतीए जे वक्वाणि जैक्क करात भर बना स्टारह ए. जामात साज नमख नारावार करायत कालां दिवसान कराता कर

জ্ঞাতব্য: যেসব লোক সাহাবায়ে কেরামের পারস্পরিক মতবিরোধ এবং তাঁদের মাঝে সংঘটিত ঘটনাবলির ভিন্তিতে কোনো কোনো সাহাবী সম্পর্কে এমন সমালোচনা করে, যার ফলে মানুষের মন তাদের উপর কুধারণায় লিও হতে পারে, তারা নিজেদেরকে এক আশকাজনক পথে নিয়ে ফেলছে। আল্লাহ রক্ষা করুন।

ভাগত জনেক আয়াতে সেসব মুনাফিকের বিষয় উল্লেখ করা হয়েছে, যাদের নেফাক তথা মুনাফিকের বিষয় উল্লেখ করা হয়েছে, যাদের নেফাক তথা মুনাফিকী তাদের কথা ও কাজে প্রকাশ পেয়েছিল এবং রাসূলুরাহ 🚃 নিজেও জানতেন যে, এরা মুনাফিক। এ আয়াতে এমন সব মুনাফিকের কথা আলোচনা করা হয়েছে, যাদের মুনাফিকী অতান্ত চমম পর্যায়ের ২ওয়ার দক্ষন এখনো রাসূলুরাহ 🚎 এর নিকট গোপনই রয়ে গেছে। এ আয়াত এহেন কঠিন মুনাফিকদের উপর আহেবাতের প্রেই দ্-রকম আজাব দানের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। একটি হলো দুনিয়াতে প্রতি মুকুতে নিজেদের মুনাফিকী পোকন রাখার চিত্তা এবং তা প্রকাশ হয়ে পড়ার ভয়ে পাতিত থাকা এবং ইসলাম ও মুসলমানদের সাথে চরম বিছেব ও শক্ষেতা পোষণ করা সত্ত্বেও প্রকাশো তাদের প্রতি সম্বান্ত উল্লেখ ক্ষম আন্তর্গ করা সত্ত্বেও প্রকাশো তাদের প্রতি সম্বান্ত ও আহেবাতের পূর্বে তারা তোপ করবে।

ান্দ্র পদ পদের করা হলে। এবং মুদলমানদেরকে যুদ্ধয়ারে তাবুকের জন্য যখন রাস্লুছাহ 🚃 এর পশ্ব থেকে সাধানণ গোমধা প্রচাধ করা হলে। এবং মুদলমানদেরকে যুদ্ধয়ারার নির্দেশ দেওয়া হলে। তবদ ছিল প্রচণ গরমের সময়। পত্তরাও ছিল পুরন্তান্তের, আর মোকাবিলা ছিল একটি বৃহৎ রাষ্ট্রের নিয়মিত প্রশিক্ষণপ্রাপ্ত সেনাবাহিনীর সাথে, যা ছিল উদলামি ইতিহাসের প্রথম ঘটনা। এসর কারণেই এ নির্দেশ সম্পর্কে জনগণের অবস্থায় বিভিন্নতা দেখা দেয় এবং তাদের নির্দাধন করেও প্রশিক্ষ করে। প্রতাধন করিক প্রথম প্রকাধন করিক প্রথম প্রকাধন করিক প্রথম প্রথম প্রকাধন করিক প্রথম পর্যথম পর প্রথম পর প্রথম পর প্রথম প্রথম পর প্রথম পর প্রথম পর প্রথম পর পর প্রথম পর পর পর পর পর পর

তে প্রথি ছিল নিষ্ঠাবান ও নিঃ বার্থ লোকদের যারা প্রথম নির্দেশ শোনার সঙ্গে সঙ্গে নির্দ্ধিয়া ভিহাদের জন্য তৈরি হয়ে দেন । বিভীয় প্রথিব প্রথম কৈছুটা বিধারত হয়ে পড়লেও পরক্ষণেই সঙ্গী হয়ে যান আছেতেন দিন্দির প্রথম কৈছুটা বিধারত হয়ে পড়লেও পরক্ষণেই সঙ্গী হয়ে যান আছেতেন দিন্দির প্রথম কিছুটা বিধারত হয়ে পড়লেও পরক্ষণেই সঙ্গী হয়ে যান আছেতেন নির্দ্ধির দিন্দির গোকের বার প্রকৃত মাজুর বা অক্ষম ছিলেন বলে যুদ্ধে যেতে পারেনিন। তাদের উল্লেখ কর হয়েছে ভুতীয় শ্রেণি দেসর গোকের যারা প্রকৃত মাজুর বা অক্ষম ছিলেন বলে যুদ্ধে যেতে পারেনিন। তাদের উল্লেখ কর হয়েছে শ্রেমার স্থাকের বার কোকের বার কর ওক্তর না থাকা সন্তেও শ্রেমার নির্দ্ধার বার কোনো রকম ওক্তর না থাকা সন্তেও বিশ্ব বিদ্ধার বিশ্ব বিশ্ব বার কোনা কর বার ক্রিয়ার বিশ্ব বার ক্রিয়ার ক্রিয়ার বিশ্ব বার ক্রিয়ার ক্রিয়ার ক্রিয়ার ক্রিয়ার বিশ্ব বার ক্রিয়ার ক্রিয়ার বিশ্ব বার স্থামিত তার বার স্বামার স্ক্রিয়ার বিশ্ব বার স্থামের বিশ্ব বার স্থামের ক্রিয়ার স্থামের ক্রিয়ার স্থানির বারণ ভির্মানে বর আরাতে বার্মানের কর বারা ক্রিয়ার মুম্মিন হওয়া সত্তেও বধু আলস্যের করণে ভির্মান অংশগ্রহণ করেননি।

প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে যে, কিছু লোক এমনও রয়েছে যারা নিজেদের পাপের কথা স্বীকার করে নিয়েছে। তাদের আমল ও কান্ধকর্ম সংমিশ্রিত কিছু কালো, কিছু মন্দ। আশা করা যায়, আল্লাহ তা'আলা ভাদের তওবা করুল করে নেবেন। হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, প্রথম দশ ব্যক্তি ছিল যারা কোনো রকম যথার্থ ওজর-আপত্তি ছাড়াই গায়ওয়ায়ে তাবুকে যাননি। তারপর তাদের সাতজন নিজেদেরকে মসজিদে নববীর খুঁটির সাথে বেঁধে নেন এবং প্রতিজ্ঞা করেন যে, যতক্ষণ পর্যন্ত আমাদের তওবা করুল করে নিয়ে স্বয়ং রাসুলুল্লাহ ক্রি আমাদেরকে না খুলবেন, আমারা এভাবেই আবদ্ধ করেদি হয়ে থাকব। এদার মধ্যে আব্ লুবারাহর নামের ব্যাপারে হাদীসের সমস্ত রেওয়ায়েতকারী একমত। অন্যান্য নামের ব্যাপারে বিভিন্ন রকম রেওয়ায়েত রয়েছে।

রাস্নুরাহ ক্ষে খখন তাদেরকে এভাবে বাঁধা অবস্থায় দেবলেন এবং জ্ঞানতে পারনেন যে, যতক্ষণ পর্যন্ত রাস্নুনুরাহ ক্ষে ভাদেরকে না বুলবেন, ততক্ষণ পর্যন্ত এ অবস্থায়ই থাকবেন বলে প্রতিজ্ঞা করেছেন, তখন তিনি বলনেন, আমিও আল্লাহর কসম খান্দি যে, ততক্ষণ পর্যন্ত আমি এদেরকে বুলব না, যে পর্যন্ত না আল্লাহ তাআলা বয়ং আমাকে এদের বাধন খোলার নির্দেশ দান করেন। এদের অপরাধ বড়ই মারাত্মক। এবই প্রেক্ষিতে উল্লিখিত আয়াতটি নাজিল হয় এবং রাস্নুলুরাহ ক্রিমে বাধন খুলে দেবার নির্দেশ দান করেন। অতঃপর তাদের খুলে দেবায়া হয়। —[ভাফসীরে কুরতুরী]

সাঈদ ইবনে মুসাইয়াব (র.) থেকে বর্ণিত রয়েছে যে, আবু লুবাবাহকে বাঁধনমুক্ত করার যধন সংকল্প প্রকাশ করা হয়, তখন তিনি অধীকার করেন এবং বলেন, যতক্ষণ স্বয়ং রাস্পুল্লাই 🊃 রাজি হয়ে নিজের হাতে না ধুনবেন, আমি বাঁধাই থাকব। সূতরাং ভোরে যধন তিনি নামাজ পড়তে আসেন, তখন পবিত্র হস্তে তাঁকে ধুলে দেন।

্সদাসৎ মিশ্রিড আমল কি? আয়াতে বলা হয়েছে, তাদের কিছু আমল ছিল নেক, কিছু ছিল মন্দ্র। তাদের নেক আমল তো

हিল তাদের ঈমান, নামান্ধ, রোজার অনুবর্তিতা এবং উক্ত জিহাদের পূর্ববর্তী গায়ওয়াসমূহে মহানবী ==== এব সাধে

অংশগ্রহণ, স্বয়ং এই তাবুকের ঘটনায় নিজেদের অপরাধ স্বীকার করে নেওয়া এবং এ কারণে লচ্চিত ও অনুভঙ হয়ে তওবা

করা প্রভৃতি। আর মন্দ্র আমল হলো গায়ওয়ায়ে তাবুকে অংশগ্রহণ না করা এবং নিজেদের কার্যকলাপের ছারা মুনাফিকের

সাম্বাহ্মসা বিশ্বর করা।

বি বেসৰ মুসলমানদের আমল মিশ্রিত হবে কিরামত পর্বন্ত তারাও এ হকুমেরই অন্তর্ভুক্ত : তাফগাঁরে কুরতুরীতে উল্লেখ বিচেছে যে, এ আয়াতটি যদিও একটি বিশেষ জামাত তথা দলের ব্যাগারে অবতীর্ণ হরেছে, কিন্তু এর কুকুম কিয়ামত পর্বন্ত গ্রাগার । যে সমত্ত মুসলমানদের আমল ভালো ও মধ্যে মিশ্রিত হবে, তারা যদি নিজেদের পাপের জন্য তওবা করে নের, বিচারে জন্যও মাণকেরাত ও কমাধ্যান্তির আশা করা যায় ।

্রি ুাব্ ওসমান (র.) বলেছেন, কুরআন কারীমের এ আন্নাতটি উন্নতের জন্য বড়ই আশাবাঞ্জক। সামুরাহ ইবনে জুনদুর
ি ন:)-এই রেওরান্তেতক্রমে বুখারী শরীকে মি'রাজ সম্পর্কিত এক বিজ্ঞানিত হাসীসে বর্ণিত হরেছে যে, সঙ্কম আকাশে হধরত
বিজ্ঞানিক বিজ

ভারতির মটনা হলা এই যে, উপরে যাদের কথা বলা হয়েছে অর্থাং যারা রকম ওজর- আপতি ছাড়াই তাবুক যুদ্ধে অংশগ্রহণে বিরত থাকেন এবং পরে অনুতপ্ত হয়ে নিজেদেরকে মসজিদের বুঁটির সাথে আবদ্ধ করে নেন। অতঃপর উল্লিখিত আয়াত তাদের তওবা কবুল হওয়ার বিষয় নাজিল হয় এবং বন্ধনান্তির পর তারা তকরিয়া বরুপ নিজেদের সমস্ত ধনসম্পদ সদকা করে দেওয়ার জন্য পেশ করেন। তাতে রাস্লে কারীম আর্থা এই বলে তা গ্রহণে অস্বীকৃতি জানান যে, এসব মালামাল গ্রহণের নির্দেশ আমাকে দেওয়া হয়নি। এরই প্রেক্ষিতে এ আয়াত নাজিল হয় যে, ক্রটা ক্রটা ক্রটা এদের মাল থেকে গ্রহণ করুন। ফলে তিনি সমগ্র মালামালের পরিবর্তে এক-তৃতীয়াংশ মার্লের সদকা গ্রহণ করতে সম্মত হন। কারণ আয়াতে ইপিত করা হয়েছে যেন সমগ্র মাল নেওয়া না হয়; বরং তার অংশবিশেষ যেন নেওয়া হয়।

মুসলমানদের সদকা-জাকাত আদায় করে তা যথাযথ খাতে ব্যয় করা ইসলামি রাষ্ট্রের দায়িত্ব: এ আয়াতের শানে নুযুল অনুযায়ী যদিও বিশেষ একটি শ্রেণি বা দলের সদকা বা দান গ্রহণ করার নির্দেশ হয়েছে, কিন্তু তা নিজ মর্ম অনুযায়ী ব্যাপক।

তাফদীরে কুরতুবী, আহকামূল কুরআন জাস্দাস, মাজহারী প্রভৃতি প্রস্থে একেই অগ্রাধিকার দেওয়া হয়েছে। তাছাড়া কুরতুবী ও জাস্দাস একথাও পরিষার করে দিয়েছেন যে, এ আয়াতের শানে নুযূল অনুযায়ী যদি সেই বিশেষ ঘটনাকেই নির্দিষ্ট করে দেওয়া হয় যা উপরে উল্লেখ করা হয়েছে তবুও কুরআনি মূলনীতির ভিত্তিতে এ হকুমটি ব্যাপক ও সাধারণই থাকবে এবং কিয়ামত পর্যন্ত আগত মুসলমানদের জন্য বলবৎ থাকবে। কারণ কুরআনের অধিকাংশ বিশেষ বিশেষ বিশেষ বিশেষ ঘটনাকে কেন্দ্র করেই নাজিল হয়েছে, কিন্তু তার কার্যকারিতা পরিধি কারো মতেই সেই বিশেষ ঘটনা পর্যন্তই সীমাবদ্ধ থাকে না, বরং যে পর্যন্ত নির্দিষ্টতার কোনো দলিল না থাকবে, এই হকুম সমস্ত মুসলমানের জন্য ব্যাপক বলেই গণা হবে এবং সবাইকে এর অন্তর্ভূক করা হবে।

তাঞ্চসিরে জালানাইন **আরবি-কালে (১**ম বণ্ড)-২ (ব)

এতে এ ইপ্লিতই ছিল যে, যারা জাকাতের হুকুমকে শুধুমাত্র মহানবী — এর সাথে নির্দিষ্ট করত এবং তাঁর অবর্তমানে তা রহিত হয়ে যাওয়ার পক্ষে ছিল, তারা অদ্র ভবিষ্যতে এমনও বলতে পারে যে, নামাজও মহানবী — এর সাথেই নির্দিষ্ট ছিল। কারণ কুরজানে কারীমে بَالْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ

এখানে উল্লেখ্য, জাকাত-সদকা উসুলে দু-ধরনের উপকার পাওয়া যায়। প্রথমত এক উপকার স্বয়ং ধনী লোকদের জন্য। কারণ এর দ্বারা ধনী লোকেরা গুনাহ ও অর্থসম্পদের মোহজাত স্বভাব রোগের বিষাক্ত জীবাণু থেকে পাকসাফ হয়ে যায়। দ্বিতীয়ত এর দ্বারা সমাজের সেই দুর্বল শ্রেণির লালনপালনের ব্যবস্থা হয়, যারা নিজেদের জীবিকা আহরণে অসমর্থ ও অপারগ। যেমন- এতিম, বিধবা, বিকলাঙ্গ, ছিন্নমূল, মিসকিন ও গরিব প্রভৃতি।

কিন্তু কুরআনের এ আয়াতে শুধু প্রথমোক্ত উপকারিতার উল্লেখ রয়েছে। এতে ইন্সিত রয়েছে যে, সেটিই হলো জাকাত ও সদকা উসুলের মুখ্য উদ্দেশ্য। দ্বিতীয় পর্যায়ের উপকারিতাগুলো হলো আনুষঙ্গিক। সূতরাং কোথাও এতিম, বিধবা ও গরিব-মিসকিন না থাকলেও ধনী লোকদের পক্ষে জাকাতের হুকুম রহিত হয়ে যাবে না।

একটি প্রশ্ন : এখানে প্রশ্ন উঠে যে, উপরিউক্ত ঘটনায় তাদের তওবা যখন কবুল হয়েছে বলে আয়াতে বলা হলো, তখন বোঝা গেল যে, তওবার ফলেই গুনাহের মার্জনা ও পরিগুদ্ধি হয়ে গেল। এরপরও সদকা উসুলকে পরিগুদ্ধির মাধ্যম বলা বলো কেন? জবাব এই যে, তওবা দ্বারা যদিও গুনাহ মাফ হলো, কিন্তু তার পরও গুনাহের কিছু কালিমা, মলিনতা থাকা সম্ভব যা পরবর্তীকালে গুনাহের কারণ হতে পারে। সদকা আদায়ে সে মলিনতা দূর হয়ে পূর্ণতর বিতদ্ধ হয়ে উঠতে পারবে। সদকা আদায়ে সে মলিনতা দূর হয়ে পূর্ণতর বিতদ্ধ হয়ে উঠতে পারবে। কর্তা এ বাক্যে তর্মা তর্মা তর্মা করা। রাসূলে কারীম তর্মা থেকে বর্ণিত আছে যে, তিনি কারো কারোর জন্য ত্রা ক্রিট্র ক্রিক পরবর্তীকালে। ত্রা করি বিশেষ আলামতে পরিণত হয়। সে জন্য অধিকাংশ ফিকহবিদের মতে অন্য কারো জন্য তর্মা করা দোয়া করা যাবে না; বরং শব্দটি নবীগণের জন্য নির্দিষ্ট থাকবে, যাতে কোনো সন্দেহের উদ্রেক না হয়। -[বয়ানুল কুরআন প্রভৃতি]

এ আয়াতে মহানবী = -এর প্রতি সদকা আদায়কারীদের জন্য দোয়া করার আদেশ হয়। এ কারণে কতিপয় কিফহবিদ বলেন, ইমাম ও আমীরদের পক্ষে সদকাদাতাগণের জন্য দোয়া করা ওয়াজিব। আর কেউ কেউ এ নির্দেশকে মোন্তাহাবও মনে করেন। -[কুরতুবী]

যে দশজন মুমিন বিনা ওজরে তাবুক যুদ্ধে অংশগ্রহণে বিরত ছিলেন তাদের স্থাজন মুমিন বিনা ওজরে তাবুক যুদ্ধে অংশগ্রহণে বিরত ছিলেন তাদের সাতজন মুমিন বিনা ওজরে তাবুক যুদ্ধে অংশগ্রহণে বিরত ছিলেন তাদের সাতজন মুমিন মুদ্ধিন বুলি ক্রি সাথে নিজেনের বৈধে নিয়ে মনের অনুতাপ-অনুশোচনার প্রকাশ ঘটিয়েছেন। এদের উল্লেখ রয়েছে بَا مُرْمُونُ مُرَامُ مُرْمُونُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُونُ مُرْمُ مُرْمُونُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُونُ مُرْمُ مُونُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرَامُ مُرْمُ مُونُ مُونُ مُرْمُ مُونُ مُونُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرِمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرْمُ مُرِمُ لِمُ مُرْمُ لِعُونُ مُونُ مُرْمُ مُرِمُ لِمُ مُرِمُ لِلْمُ مُونُ مُونُ مُونُونُ مُونُ مُونُ مُونُ مُونُ مُونُونُ مُونُ مُونُ مُونُ مُونُ مُونُ

তওবা করে নেন। ফলে তাদের জন্য ক্ষমার আদেশ দেওয়া হয়। -[বুখারী ও মুসলিম]

: মুনাফিকদের অবস্থা ও তাদের ইসলাম বিরোধী তৎপরতার কথা
উপরের অনেক আয়াতে উল্লিখিত হরেছে। আলোচ্য আয়াতগুলোতে রয়েছে তাদের এক ষড়যন্ত্রের বর্ণনা। তা হলো,
মদিনায় আব্ আমের নামের এক ব্যক্তি জাহিলি যুগে খ্রিস্টার্মর্থ গ্রহণ করেছিল এবং আব্ আমের 'পাদ্রি' নামে খ্যাত হলো।
তার পুত্র ছিলেন বিখ্যাত সাহাবী হযরত হানযালা (রা.) যার মরদেহকে ফেরেশতাগণ গোসল দিয়েছিলেন। কিছু পিতা
নিজের গোমরাহি ও খ্রিস্টবাদের উপর অবিচল ছিল।

হয়রত নবী করীয় হৈজরত করে মদিনায় উপস্থিত হলে আবু আমের তাঁর সমীপে উপস্থিত হয় এবং ইসলামের বিরুদ্ধে নানা অভিযোগ উত্থাপন করে। মহানবী তার অভিযোগের জবাব দান করেন। কিন্তু তাতে সেই হতভাগার সান্থানা আসল না। অধিকন্তু সে বলন, "আমরা দুজনের মধ্যে যে মিথ্যুক সে যেন অভিশপ্ত ও আত্মীয়স্বজন থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে মৃত্যুবরণ করে।" সে একথা বলল যে, আপনার যে কোনো প্রতিপক্ষের সাহায্য আমি করে যাব। সে মতে হুনাইন যুদ্ধ পর্যন্ত সকল রণাঙ্গনে সে মুসলমানদের বিপরীতে অংশ নেয়। হাওয়াযিনের মতো সূবৃহৎ শক্তিশালী গোত্রও যথন মুসলমানদের কাছে পরাজিত হলো, তথন সে নিরাশ হয়ে সিরিয়ায় গেল। কারণ তথন এটি ছিল খ্রিফানদের কেন্দ্রস্থল। আর সেখানে সে অত্মীয়স্বজন থেকে বিচ্ছিন্ন অবস্থায় মৃত্যুবরণ করল। সে যে দোয়া করেছিল তা ভোগ করল। আসলে লাঞ্কুনা ভোগ কারো অদৃষ্টে থাকলে সে এমনই করে এবং নিজের দোয়ায় নিজেই লাঞ্জিত হয়।

তবে আজীবন সে ইসলাম বিরোধী বড়যন্ত্রে লিও থাকে। সে রোমান স্মাটকে মদিনায় অভিযান চালিয়ে মুসলমানদের দেশান্তরিত করার প্ররোচনাও দিয়েছিল। এ বড়যন্ত্রের শুরুতে সে মদীনায় পরিচিত মুনাফিকদের কাছে চিঠি লিখে যে, "রোমান স্মাট কর্তৃক মদিনা অভিযানের চেষ্টায় আমি আছি। কিন্তু যথাসময়ে স্মাটের সাহায্য হয় মতো কোনো সম্মিলিত শক্তি তোমার থাকা চাই। এর পন্থা হলো এই যে, তোমরা মদিনার মসজিদের নাম দিয়ে একটি গৃহ নির্মাণ কর, যাতে মুসলমানদের অন্তরে কোনো সন্দেহ না আসে। অতঃপর সে গৃহে নিজেদের সংগঠিত কর এবং যতটুকু সম্ভব যুদ্ধের সাজ-সরঞ্জাম সংগ্রহ করে সেখানে রাখ এবং পারম্পরিক আলোচনা ও পরামর্শের পর মুসলমানদের বিরুদ্ধে কর।" তার এ পত্রের ভিত্তিতে বারোজন মুনাফিক মদিনার কোবা মহল্রায়, যেখানে রাস্বলে কারীম ত্রিকার করে এসে অবস্থান নিয়েছিলেন এবং একটি মসজিদ নির্মাণ করেছিলেন, ভথায় অপর একটি মসজিদের ভিত্তি রাখল। ইবনে ইসহাক (র.) প্রমুখ ঐতিহাসিক এ বারোজানের নাম উল্লেখ করেছেন। সে যা হোক, অতঃপর তারা মুসলমানদের প্রতারিত করার উদ্দেশ্যে সিদ্ধান্ত নিল যে, বয়ং রাস্বলে কারীম ত্রিকা এক ওয়াক্ত নামান্ত সেখানে পড়াবে। এতে মুসলমানগণ নিশ্চিত হবে যে, পুর্বনির্মিত মসজিদের মতো এটিও একটি মসজিদ।

এ সিদ্ধান্ত মতে তাদের এক প্রতিনিধিদল মহানবী — এর খেদমতে হাজির হয়ে আরজ করে যে, কোবার বর্তমান মসজিদটি অনেক ব্যবধানে রয়েছে। দুর্বল ও অসুস্থ লোকদের সে পর্যন্ত যাওয়া দুর্বর। এছাড়া মসজিদটি এত প্রশন্তও নয় থে, এলাকার সকল লোকের সংকুলান হতে পারে। তাই আমরা দুর্বল লোকদের সুবিধার্থে অপর একটি মসজিদ নির্মাণ করেছি। আপনি যদি তাতে এক ওয়াক্ত নামাজ আদায় করেন, তবে আমরা বরকত লাতে ধনা হব।

রাস্লে কারীম 🚃 তথন তাবুক যুদ্ধের প্রস্তুতিতে ব্যস্ত ছিলেন। তিনি প্রতিশ্রুতি দিলেন যে, এখন সফরের প্রস্তুতিতে আছি। ফিরে এসে নামাজ আদায়ে করব। কিন্তু ভাবুক যুদ্ধ থেকে ফেরার পরে যখন তিনি মদিনার নিকটবর্তী এক স্থানে বিশ্রাম নিচ্ছিলেন, তখন উপরিউক্ত আয়াতগুলো নাজিল হলো, এতে মুনাফিকদের স্কড্যস্ত ফাঁস করে দেওয়া হলো। আয়াতগুলো নাজিল ইওয়ার পর তিমি কভিপয় সাহাবীকে যাদের মধ্যে আমের ইবনে সাকস এবং হ্যরত হাম্মা (রা.)-এর হস্তা 'ওয়াহশী'ও উপস্থিত ছিলেন। এ ভ্কুম দিয়ে পাঠালেন যে, একুণি গিয়ে মসজিদটি ধ্বংস কর এবং আগুন লাগিয়ে এসো: আদেশমতে তাঁরা গিয়ে মসজিদটি সমূলে ধ্বং করে মাটিতে মিশিয়ে দিয়ে আসলেন। এসব ঘটনা তাঞ্চলীরে কুরতুহী ও মায়হারী থেকে উদ্ধৃত করা হলো।

তাফগীরে মাযহারীতে ইউসুফ ইবনে সালেহীর বরাত দিয়ে উল্লেখ করা হয়েছে যে, নবী করীম 🏥 মদিনায় পৌছে দেখন যে, সে মসজিদের জায়গাটি ফাঁকা পড়ে আছে। তিনি আসেম ইবনে আদীকে সেখানে গৃহ নির্মাণের অনুমতি দান করেন। তিনি বললেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ, যে জায়গা সম্পর্কে কুরআনের আয়াত নাজিল হয়েছে, সেই অভিশপ্ত স্থানে গৃহ নির্মাণ আমার পছন্দ নয়। তবে সাবেত বিন আকরামের ভোগ-দখলে জায়গাটি দিয়ে দিন। কৈন্তু পরে দেখা যায় যে, সে ঘরে তারও কোনো সন্তান-সন্ততি হয়নি কিংবা জীবিত থাকেনি। ঐতিহাসিকগণ নিখেছেন, সে জায়গায় মানুষ তো দূরের কথা, পাথিকুল পর্যন্ত অবস্থাত যে বাছনা দেওয়ার যোগাতা হারিয়ে ফেলে। তাই সেই থেকে আজ পর্যন্ত মসজিদে কোবা থেকে কিছু দূরত্বে অবস্থিত সে জায়গাটি বিরান পড়ে আছে।

ঘটনার বিবরণ জানার পর এবার আয়াতের প্রতি দৃষ্টিপাত করুন। প্রথম আয়াতে বলা হয়- الَّذِينَ اَتَخَذُواْ مَسْعِدًا উপরে অপরাপর মুনাফিকের আজাব ও লাঞ্জনার বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। আলোচ্য মুনাফিকরাও ওদের অন্তর্ভুক, যারা মুসলমানদের ক্ষতি সাধনের উদ্দেশ্যে মসজিদের নামে গৃহ নির্মাণ করেছে।

এ আয়াতে উক মসজিদ নির্মাণের তিনটি উদ্দেশ্য উল্লিখিত হয়েছে। প্রথমত দ্র্যুঁতি, অর্থাৎ মুসলমানদের ক্ষতিসাধন। কুন্ ও কুন্দুঁত শব্দের অর্থ ক্ষতিসাধন। তবে কতিপয় অতিধান প্রণেডা এ দুটির মধ্যে কিছু পার্থকা রেবেছেন। তারা বলেন, কুন্দু সেই ক্ষতিকে বলা হয়, যা ক্ষতি সাধনকারীর পক্ষে হয় লাভজনক, আর তার প্রতিপক্ষের জন্য হয় ক্ষতিকারক। আর কুন্দুল যা ক্ষতি সাধনকারীর পক্ষেও মঙ্গলজনক হয় না। সেহেতু উক্ত মসজিদ নির্মাতাদের মঙ্গলের পরিবর্তে একই পরিগতি ভোগ করতে হয়েছে, তাই আয়াতে কুন্দুল ক্ষায়ত হয়েছে।

ছিতীয় উদ্দেশ্য হলো, تَوْمُونَا بَيْنُونَا بَيْنُونَا بَكُونُا عَلَيْهُ অর্থাৎ অপর মসজিদ নির্মাণ ছারা মুসলমানদেরকে ছিধাবিভক্ত করা। একটি দল সে মসজিদে নামান্ত আদায়ের জন্য পৃথক হয়ে যাবে, যার ফলে কোবার পুরাতন মসজিদের মুসন্ত্রী হ্রাস পাবে।

ভূতীয় উদ্দেশ, أَيْضَادًا لِسَنْ حَارَبُ اللَّهُ अर्थाৎ সেখানে আল্লাহ ও রাস্কের শক্রনের আশ্রয় মিলবে এবং তারা বসে বসে ষভ্যন্ত পাকাতে পারবে ।

এ আলোচনা থেকে প্রতীয়মান হলো যে, যে মসজিদকে কুরজান মাজীদ "মসজিদে যিরার" নামে অভিহিত করেছে এবং 
যাকে মহানবী 
এন এর আদেশে ধ্বংস ও ভক্ষ করা হয়েছে তা মূলত মসজিদই ছিল না, নামান্ত আদারের জন্য নির্মিত 
হয়নি: ববং তার উদ্দেশ্য ছিল ভিন্ন, যা কুরজান চিহ্নিত করে দিয়েছে। এ থেকে বুঝা শেল যে, বর্তমান সুপে কোনো 
মসজিদের মুকাবিলায় তার কাছাকাছি জন্য মসজিদ নির্মাণ করা হলে এবং এর পেছনে যদি মুসলমানদের বিভক্তকবণ ও 
পূর্বতন মসজিদের মুসন্তি হ্রাস প্রভৃতি অসং নিয়ত থাকে, তবে এতে মসজিদ নির্মাতার ছওয়াব তো হবেই না, ববং বিজেদ 
সৃষ্টির অপরাধে সে গুনাহগার হবে। কিন্তু এ সার্বেও পরিয়ত মতে সে জারগাটিকে মসজিদেই বলা হবে এবং মসজিদের 
আনব ও কুমতলো এখানেও প্রযোজ্য হবে। একে ধ্বংস করা কিবো আছন লাগিয়ে তক্ষ করা জায়েজ হবে না। এ ধরনের 
মসজিদ নির্মাণ মূলত গুনাহের কান্ত হলেও যারা এতে নামান্ত আদায়ে করবে, তাদের নামান্তকে অভন্ত বলা যাবে না। এ 
থেকে অপর একটি বিষয় পরিকার হয়ে যার যে, কেউ যদি জিদের বলে বা লোক দেখানোর উদ্দেশ্য কোনো মসজিদ নির্মাণ 
করে, তবে যদিও মসজিদ নির্মাণের ছওয়াব সে পাবে না; বরং গুনাহগার হবে; কিন্তু একে আয়াতে উল্লিভ 
মসজিদে 
যিরাব' বলা যাবে না। অনেকে এ ধরনের মসজিদকে "মসজিদে যিরার' নামে অভিহিত করে বাকে। কিন্তু তা ঠিক নম্ব। 
তবে একে মসজিদে যিরার' -এর মতো বলা যায়। তাই এর নির্মাতাকে এ প্রচেটা থেকে নিবৃত্ত বাবার। বেলে। ব্যমন্ত 
পূর্বতন মসজিদে যিরার' -এর মতো বলা যায়। তাই এর নির্মাতাকে এ প্রচেটা থেকে নিবৃত্ত বাবাকে। বিষন্দ, 
হযবত বন্ধৰ ক্ষমতে ও সৌন্ধর্য গ্রাস পার। নালালালাল।

উপরিউক্ত মসজিদে যিরার সম্পর্কে দিতীয় আয়াত মহানবী 🏯 -কে হকুম করা হয় যে, أَيُمْ بِنُهُ لِمُنَا لَا عَلَيْهُ لَهُ अवात्म দাঁড়ানো অর্থ নামাজের উদ্দেশ্যে দাঁড়ানো। অর্থাৎ আপনি এ তথাকথিত মসজিদ কবনো নামান্ত আদায় করবেন না।

মাসজালা : এ বাকা থেকে জানা যায় যে, বর্তমানকালেও যদি কেউ পূর্বতন মসজিদের নিকটে নিছক লোক দেখানোর উদ্দেশ্যে বা জিদের বশে কোনো মসজিদ নির্মাণ করে, তবে সেখানে নামাজ তদ্ধ হলেও নামাজ পড়া তালো নয়।

এ আয়াতে মহানবী 🚃 -কে হেদায়েত দেওয়া হয়েছে যে, আপনার নামাজ সে মসজিদেই দুরন্ত হবে, যার ভিত্তি রাখা হয় প্রথম দিন থেকে তাকওয়া বা আল্লাহভীতির উপর। আর সেখানে এমন লোকেরা নামাজ আদায় করে, যারা পাক-পবিত্রতায় পূর্ব সতর্কতা অবলম্বনে উন্প্রীব। বস্তুত আল্লাহ নিজেও এমনিতর পবিত্রতা অর্জনকারীদের ভালোবাদেন।

আয়াতের বর্ণনাধারা থেকে বোঝা যায় যে, সে মসজিদটি হলো মসজিদে কোবা, যেখানে মহানবী ত্র্ তখন নামাজ আনায় করতেন। হাদীসের কতিপয় রেওয়ায়েত থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। وَعُمْرُ اللّهُ عَنْ عَبْسُ مِنْ مُعْرَبُهُ عَنْ سَهْلِ الْأَنْصَارِيْ وَابْنُ خُزَيْمَةً فِيْ صَحِيْجِهِ عَنْ مُعَرِبْهِ مِنْ سَاعِدَةً

অর্পর কতির্পয় রেওয়ায়েত মতে এর অর্থ যে মসজিদে নববী নেওয়া হয়েছে, তাঁ আয়াতের মর্মের পরিপন্থিও নয়। কেননা মসজিদে নববীর ভিত্তি যে তাকওয়ার উপর প্রতিষ্ঠিত তা বলাই বাহুল্য। কেননা তাঁর চেয়ে অধিক পবিত্র আর কে হতে পারে? অতএব এ মসজিদটিও আয়াতের উদ্দেশ্য। -[তির্মিয়ী, কুরতুবী]

এন নামাজের অধিকতর হকলার বলে অভিহিত করা হয়, যার ভিন্তি শুরু থেকেই তাকওয়ার উপর রাখা হয়েছে। সে হিসেবে মসজিদে কোবা ও মসজিদে নববী উভয়টিই এ মর্যালায় অভিহিত । সে মসজিদেরই ফজিলত বর্ণনা প্রসাক্ষর যে, তথাকার মুসল্লিগণ পাক-পবিত্রতা অর্জনে সবিশেষ যত্মবান। পাক-পবিত্রতা বলতে এখানে সাধারণ নাপাকী ও ময়লা থেকে পাক-পবিত্রতা ববং তৎসঙ্গে গুনাহ ও অল্লীলতা থেকে পবিত্র থাকা বুঝায়। আর মসজিদে নববীর মুসল্লিগণ সাধারণত এসর ওগেই গুণান্বিভ

ফায়দা: উক্ত আয়াত থেকে একথাও বুঝা গেল যে, কোনো মসজিদের মর্যাদা সম্পন্ন হওয়ার পূর্বশর্ত হলো, তা ইখলাসের সাথে তধু আল্লাহর ওয়ান্তে নির্মিত হওয়া এবং তাতে কোনো লোক দেখানো মনোবৃত্তি ও মন্দ উদ্দেশ্যের সামান্যতম দখলও না থাকা। আর একথাও জানা গেল যে, নেককার, পরহেজগার এবং আলেম ও আবেদ মুসন্ত্রির গুণেও মসজিদের মর্যাদা বৃদ্ধি পায়। তাই যে মসজিদের মুসন্ত্রিগণ আলেম, আবেদ ও পরহেজগার হবে, সে মসজিদে নামাজ আদায়ে অধিক ফজিলত লাভ করা থাবে।

ভৃতীয় ও চতুর্থ আয়াতে সেই মকবুল মসজিদের মোকাবিলায় মুনাফিকদের নির্মিত মসজিদে যিরারের নিন্দা করে বলা হয়েছে, তার তুলনা নদীর জীরবতী এমন মাটির সাথেই করা যায়, যাকে পানির টেউ নিচের দিকে সরিয়ে দেয়, কিন্তু উপর থেকে মনে হয় যেন সমতল ভূমি। এর উপর কোনো গৃহ নির্মাণ করলে যেমন অচিরেই তা' ধসে যাবে, মসজিদে যিরার-এর ভিত্তিও ছিল তেমনি নড়বড়ে। সূতরাং অচিরেই সেটি ধসে গেল এবং জাহান্নামে পতিত হলো। জাহান্নামে পতিত হওয়ার কথাটি রূপক অর্থেও নেওয়া যায় এ হিসেবে যে, এর নির্মাতারা যেন জাহান্নামে পৌছার পথ পরিষার করল। তবে কতিপয় মুফাসসির এর আক্ষরিক অর্থও নিয়েছেন। অর্থাৎ মসজিদটিকে ধ্বংস করার পর তা প্রকৃত প্রস্তাবেই জাহান্নামে চলে গেল। আল্লাহ সর্বজ্ঞ।

শেষের আয়াতে বলা হয়েছে, তাদের এই নির্মাণ কর্ম সর্বদা তাদের সন্দেহ ও মুনাফেকীকে উত্তরোত্তর বৃদ্ধি করে চলবে, যতক্ষণ না তাদের অত্তরগুলো ফেটে চৌচির হয়ে যায়। অর্থাৎ তাদের জীবন শেষ না হওয়া অবধি তাদের সন্দেহ, কপটতা, হিংসা ও বিদ্বেষ সমানভাবে বৃদ্ধি পেতে থাকবে।

অনুবাদ :

अनुन्द अनारमत दिनियर बाहुए हा आना ددد ۱۱۱ . إِنَّ اللَّهُ اشْتَ يُ مِنَ اللَّهُ مِنْكُ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنْ يَبِذُلُوهَا فِيَّ طَاعَتِهِ كَالْجِهَادِ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ مَ يُعَاتِكُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ فَيَغْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ جُمْلَةً إِسْتِيْنَافٌ بِيَاثُ لِلشِّراء وَفَيْ قِراءَةِ بِتَقَديْمِ الْمَبْنِي لِلْمَقْعُولِ أَنْ فَيُفْتَلُ بَعَضُهُمْ وَيُقَاتِلُ الْبَاقِيُّ وَعْدًا عَلَيْه حَقًّا مَصْدَرٌ انِ مَنْصُوبان بفعْلهما النمعُدُوْنِ فِي التَّوْرة وَالْإِنْجِيْلِ وَالْكُفُرَّأَنِ مَ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِسنَ السَّلِيهِ أَيْ لاَ احَدُدُ أُوفِيلَ مِسنَّهُ فَاسْتَبِشُرُوا فِيهِ إِلتَّنفَاتُ عَنِ الْغَيْبَةِ ببَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ ﴿ وَذُلِكَ ٱلْبَيْعُ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيْمُ الْمِنْدُا عَامَةً المُظلُوبِ.

مُبْتَدَأِ مِنَ الشِّرُكِ وَالنِّيفَاقِ ٱلْعُبِدُونَ الْمُخْلِصُونَ الْعِبَادَةَ لِلَّهِ ٱلْخُمِدُونَ لَهُ عَلَى كُلِّ حَالِ ٱلسُّنْحُونَ الصَّانِمُونَ السُّرُكُ عُسُونَ السُّبِجِدُونَ أَيْ ٱلْسُصَلُونَ ألأمسرُونَ بِالْسَعَدُرُوفِ وَالنَّسَاهُونَ عَسن الْمُسْكَر وَالنَّحْفِظُونَ لِحُدُوَّد اللَّهِ مَ لآحكاميه يبالعكمل بهكا وكثير ম'মিনদের নিকট হতে তাদের জীবন ও সম্পদ ক্রেয় করে নিয়েছেন। অর্থাৎ ম'মিনগণ জিহাদ ও এই ধবনের ফরমার্রদারীর কংজে নিজেদের জানমাল ব্যয় করে ৷ তারা আল্লাহ তা'আলার পথে জিহাদ করে: নিধন করে ও নিহত হয় : অর্থাৎ তাদের কতকজন যদ্ধে নিহত হয়ে যায় অ'র বাকিরা যুদ্ধে রত থাকে। এ বাকাটিতে ক্রয়ের বিবরণ প্রদত্ত হয়েছে। বস্তুত; তাওরাত, ইঞ্জিল ও কুরআন তিনি এই প্রতিশ্রুতিতেই আবদ্ধ<u>। নিজ</u> প্রতিশ্রুতি পালনে আল্লাহ তা'আলা অপেক্ষা অধিক শ্রেষ্ঠতর কে আছে? না তাঁর অপেক্ষা আর কেউ অধিক ওয়াদা পালনকারী নেই। তোমরা যে সওদা করেছ সেই সওদার জন্য সুসংবাদ লাভ কর এবং ভাই এই বিক্রয় কার্যই মহাসাফল্য কামনার চ্ডান্ত প্রাপ্ত। এই তা এটিটিটি বা নববাক্য। তাতে ক্রয়ের বিবরণ প্রদত্ত হয়েছে। 🚰 🚉 অপর এক কেরাতে ১ কর্মনাত অর্থাৎ কর্মনাচকরূপে প্রদন্ত বা রপটি [ুর্টার্ট্র-কে] অগ্রে উল্লেখ করা श्याह । مُصَدّر व पृष्टि , عُمّا - حَقًا वा कियाव মূল। এ স্থানে তা একটি সামর্থবোধক ক্রিয়ার মাধ্যমে এ দুটি مَنْصُوبُ [যবরযুক্ত] রূপে ব্যবহৃত হয়েছে । الْمُتَيْشُرُوا তাতে مَيْتُ অর্থাৎ নাম পুরুষ হতে হাঁটেটা বা রূপান্তর সংঘটিত হয়েছে।

তওবাকারী, তারা শিরক ও মুনাফেকী হতে তওবাকারী, ইবাদতকারী অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার ইবাদতে একনিষ্ঠ, সর্বাবস্থায়ই তাঁর প্রশংসাকারী, রোজা পালনকারী, রুকু-সিজদাকারী অর্থাৎ সালাত আদায়কারী সংকাজের নির্দেশদানকারী, অসৎ কাজ হতে বাধা প্রদানকারী এবং আমলের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলার সীমারেখার অর্থাৎ তাঁর বিধিবিধানের সংরক্ষক। আর ম'মিনদেরকে তমি জান্রাতের সুসংবাদ দাও ় নির্টাটি তার পূর্বে رَضُمُ عَلَى वा जात छत्मना शाकार जा مُسْتَدَأً [পেশযুক] مَرْفُرُهُ अर्थार প্রশংসাব্যঞ্জকভাবে مَرْفُرُهُ (পেশযুক) ব্যবহুত হয়েছে। السَّانِعُوْنَ অর্থ ব্যাজা

भागनकाडी । शामनकाडी । www.eebly.com

जीत ठाठा पाव् जित्तित छना 😅 जीत ठाठा पाव् जित्तित छना . وَنَزَلَ فِيْ اِسْتِغْفَارِهِ ﷺ لِعَيِّمَ اَسِيْ طَالِب وَاسْتغْفَار بَعْض الصَّحَابَةِ لِأَبَوَيْهِ الْمُشْرِكِيْنَ مَا كَانَ لِلنَّبِيّ وَالُّذِيْثَنَ أَمَنُنُوا أَنْ يَسْتَغُفُوا أَنْ للْمُشْرِكِيْنَ وَلَوْ كَانُواْ اوُلِيْ قُرْبِيٰ ذُويٌ قَرَابَةٍ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمَّ أنَّهُمْ آصْحُبُ الْجَحِيْمِ ٱلنَّارُ بِأَنَّ مَاتُوا عَلى الْكَفْرِ.

١١٤. وَمَا كَانَ إِسْتَغْفَارُ إِبْرَاهِيْمَ لِأَبِيْهِ إِلاَّ عَنِن مَنوَعِدَةِ وَعَدَهِ السَّاهُ عِبْقُولِهِ سَاسْتَغُفُر لَكَ رَبِّي رَجَاءً أَنْ يُسْلِمَ فَلَتَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌّ لِلَّه بِمَوْتِهِ عَسلَتَى الْسكُنفُسِر تَسَبَراً مِنْسُهُ ط وَتَسَرَكَ الاستغْفَارَ لَهُ أَنَّ ابْرُهِيْمَ لَاَوَّأَهُ كَتُبُرُ التَّضَرُّعِ وَالدُّعَاءِ حَلْمِهِ صَبُورٌ عَلَى الْأَذَى .

هَدُهُمْ لِثُلَسْلَامِ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّكُفُونَ مِنَ الْعَصَلِ فَلاَ يَتَّفُتُوهُ فَيَسْتَحِقُّوا الْاضْلَالَ إِنَّ اللَّهُ بِكُلَّ شَيْع عَلِيم وَمِنْهُ مُسْتَحِق الْاضْلَال وَالَّهِدَايَةِ. ইস্তেগফার করেছেন। তখন কতিপয় সাহাবীও তাঁদের মুশরিক পিতামাতার জন্য ইন্তেগফার করেছিলেন। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন- আত্মীয় হলেও আত্মীয়তার অধিকারী হলেও মুশরিকদের জন্য ইস্তেগফার কর নবী এবং মু'মিনগণের পক্ষে সঙ্গত নয়, এরা কৃষ্ণরি অবস্থায় মারা যাওয়ায় তাদের নিক্ট ও কথা সুস্পষ্ট হয়ে যাওয়ার পর যে তারা জাহান্রামি অগ্নিবাসী। الْجَهَنَّمُ অর্থ- অগ্নি, দোজখ।

১১৪. ইবরাহীম তার পিতার জন্য যে ক্ষমা প্রার্থনা করেছিল তা ছিল একটি প্রতিশ্রুতি যা সে তাকে দিয়েছিল। তার ঈমানের আশায় তিনি বলেছিলেন 'আমি তোমার জন্য আমার প্রভুর নিকট সত্তর ক্ষমা প্রার্থনা করব।' কিন্ত কফরি অবস্থায় সে মৃত্যুবরণ করায় যখন তা তার নিকট সুস্পষ্ট হয়ে গেল যে, সে আল্লাহ তা'আলার শক্র তথন ইবরাহীম তা হতে আলাদা হয়ে গেল। এবং তার জন্য ইন্তেগফার করা ছেড়ে দিল। ইবরাহীম তো কোমল হৃদয়, আল্লাহর দরবারে খুবই ক্রন্দনকারী ও দোয়াকারী, সহনশীল দুঃখকষ্টে ধৈর্যশীল।

১١٥ ، وَمَا كُمَانَ اللُّهُ لِيُضِيُّلُ قَوْمًا بَعْدُ إِذْ সম্প্রদায়কে আল্লাহ তা'আলা পথভ্রষ্ট করেন না যতক্ষণ না তিনি তাদেরকে এ কথা সুস্পষ্টরূপে ব্যক্ত করে দেন যে, কি কার্যে তারা তাকওয়া অবলম্বন করবে। কিন্তু তা সুস্পষ্ট করার পরও কেট কেট তাকওয়া অবলম্বন করে না ফলে তার পথভ্রষ্টতার যোগ্য হয়ে পড়ে। আল্লাহ সর্ববিষয়ে সবিশেষ অবহিত। কে হেদায়েতের আর কে গুমরাহির যোগ্য তাও তার অন্তর্ভক্ত ।

يُحْيِي وَيُمِينَ م وَمَا لَكُمْ أَيْهَا النَّنَاسُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَىْ غَيْدِهِ مِنْ وَلَىّ يَنْحُفَظُكُمْ مِنْهُ وَلاَ نَصِيْرٍ يَمْنَعُ عَنْكُمْ ضَرَرَهُ .

١١٧. لَفَدْ تَابَ اللُّهُ أَيْ أَدَامَ تَسَوْبَتَهُ عَـلَى النَّبيِّي وَالْمُهَاجِرِيْنَ وَالْانَصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ في سَاعَةِ الْعُسرَةِ أَيْ وَقْتَهَا وَهِي حَالُهُمْ فِي غَرْوَه تَسَبُوكَ كَانَ الرَّجُ لَأَن يَقْتَسِ مَان تَـمَرَة والنَّعَشَرةُ وُ يَعْتَقَبُوْنَ الْبَعِيْرَ الْوَاحِدَ وَاشْتَدَّ الْحَرُّ حَتَّى شَرِبُوا الْفَرَثَ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزَيْغُ بِالتَّاء وَالْيَاءِ تَمِيْلُ قُلُوبَ فَرِيْق مِنْهُمْ عَنْ إِتِّبَاعِهِ إِلَى التَّخَلُّف لَمَّا هُمَّ فِينِهِ مِنَ الشِّدَّةِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهم مَ بِالنُّبَاتِ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوكَ رَّحِيمُ.

١١٨. وَ تَابَ عَلَى التَّفَلْثَةَ الَّذِيْنَ خُلَفُوا عَن التَّوْسَةِ عَلَيْهِمْ بِقَرِيْنَةِ حَتَّى إذاً ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱنفُسُهُمْ قُلُوبُهُمْ لِلْغَمِّ وَالْوَحْشَة بِتَاخِيْرِ تَوْبَتِهِمْ فَلاَ بُسَعْهِيا مروة ولا انسس وظَ سُروا أيسْ مَسُوا أَيْ عَسَدُوا أَنْ مُخَفَّفَةُ لَا مَلْجَا مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَهِ مِ ثُمُّ تَابَ عَلَيتِهِمْ وَفَعْهُمْ لِلتَّوْيَةِ لِيَنْزُبُوا مُ انَّ اللَّهَ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِبْمُ -

- अज्ञानमध्नी व পृथ्वीत जार्त् क्रमा आहार . انَّ اللَّهُ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ م মৃত্যু ঘটান। হে মানুষ সকল। আল্লাহ তা আলা বাতীত তোমাদের কোনো অভিভাবক নেই যে তোমাদেরকে তার আজাব হতে রক্ষা করবে, এবং কোনো সাহাধ্যকারী নেই যে তোমাদের হতে তার ক্ষতিসাধন বাধা দিয়ে রাখতে পারবে। دُوْن اللّٰه অর্থ- আল্লাহ বাতীত।
  - ১১৭. আল্লাহ অনুগ্রহ পরবশ হলেন সর্বদাই তিনি তাঁর অনগ্রহদষ্টি রাখেন নবীর প্রতি এবং মুহাজির ও আনুসার্গণের প্রতি যারা তার অনুগমন করেছিল সংকট মহর্তে কঠিন সময়ে। তাবুক যুদ্ধকালে তাদের এ ধরনের কঠিন অবস্থা ছিল। এমনকি দুজনে আহারের জনা একটি খেজর পেতেন। পরপর দশজনকে একটি উটে আরোহণ করতে হতো। এতো প্রচন্দ্র গরম ছিল যে উটের নাডিভঁডি চধে তাদেরকে পিপাসা নিবারণ করতে হয়েছিল। এমনকি তখন এই নিদারুণ কষ্টের কারণে তাদের একদলের মন বক্র হয়ে গিয়েছিল। অর্থাৎ তারা অনসরণ করা হতে বিরত হয়ে পশ্চাতে রয়ে যাওয়ার প্রতি ঝুঁকে পডেছিল। অতঃপর আল্লাহ তাদেরকে দৃঢ়তা দান করত ক্ষমা করলেন। তিনি তাদের বিষয়ে দয়র্দ্র, পরম দয়ালু টেট তা অর্থাৎ নাম পুরুষ পুংলিক ও ত অর্থাৎ নার্ম পরুষ ন্ত্ৰীলিক উভযুক্তপেই গঠিত বয়েছে।
  - ১১৮, এবং তিনি ক্ষমা পরবশ হলেন অপর তিনজনের প্রতিও আদের তওবা কবুলের বিষয়টি স্থৃ<u>গিত রাখা হয়েছিল।</u> শেষ পর্যন্ত পৃথিবী বিস্তৃত হওয়া সন্ত্রেও অর্থাৎ তার বিস্তৃতি সম্ভেও তাদের জন্য সংকচিত হয়ে পড়েছিল। এমন কোনো স্থান তারা পাচ্ছিল না যেখানে তারা স্বস্তি পেতে পারে। তওবা করল হতে বিলম্ব দেখে দক্তিন্তা ও আশব্ধায় তাদের হৃদয় কঞ্চিত হয়ে পডেছিল। ফলে সেখানে কোনো আনন্দ ও প্রীতির অবকাশ ছিল না। তারা ধারণা করেছিল তাদের প্রতীতি জন্মিল যে আল্লাহ তা'আলার [শান্তি] হতে [বাঁচার] তিনি বাতীত আর কোনো আশ্রয় নেই। অতঃপর তিনি তাদের প্রতি অনুগ্রহ পরববশ হলেন। তাদেরকে তওবা করার তাওফীক দান করলেন যেন তারা তওবা করে। নিক্যুই আল্লাহ তা'আলা অতি ক্ষমাপ্রবশ প্রম प्रशाल । النَّذَي خُلُفُوا अर्थाए याएनत उत्तराहि স্থৃপিত রাখা হযেছিল। তার প্রমাণ ও আলামত হলো مَا काबे مَا رُحُيتُ - حَتُّم إِذَا ضَافَتُ صَاعَتُ مَا مُعَيِّر وَا শদটি مَصْدَرِيَّة অর্থাৎ ক্রিরার মূল অর্থ ব্যঞ্জক। অর্থ তার [পৃথিবীর] বিস্তৃতি সন্ত্রেও। কর্মান আর্থ- তাদের ক্রন্ম। ঠ তা এ স্থানে ক্রিক্তি হয়ে রপে বাবহত হয়েছে।

### তারকীব ও তাহকীক

এটা একটি দৃষ্টান্ত। অর্থাৎ মুজাহিদগণকে স্বীয় জানমাল সম্পর্কে আল্লাহ্ তা আলার পর্যে ব্যয় করার বিনিময়ে জান্নাত দেওয়াকে 🚉 ছারা ব্যক্ত করেছেন। কাজেই বাস্তবিক ক্রয়বিক্য ংগ্যা জগ্ন ন্য । এর ইরত হয়েছে وصل হতে مَا سَبَقَ विषे : قَوْلَهُ جُمْلَةُ إِسْتَنْهَافُ

نَجْهُرِلَ , अ तृिक्षिकत्त चाता এ প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে य. قَوْلُهُ فَيَقْتَلَ بَعْضُهُمْ وَيَقَالُ الْبَاقَيْ মুকাদ্দম হওয়ার সুরতে যখন সে নিহত হয়ে যায়, তখন সে যুদ্ধ কিভাবে করে?

উন্তর : উত্তরের সারকথা হলো এই যে, ﴿اللَّهُ হলো সকল মু'মিন অর্থাৎ যখন তাদের মধ্যে কতেক নিহত হজে তথন বাকিরা হতবিহ্বল হয়ে পলায়ন করতেন না; বরং বীর বিক্রমে যুদ্ধি চালিয়ে যেতেন।

কে'লে। তেওঁ তীয় উভয়তি সীয় উহ্য কে'লে। قَوْلُـةُ مَصْدَرَان مَـنُصُوْبَان بِفِعْلِهِ مَا الْمَحُذُوفِ कातरा मानभूव रख़रह। উरा देवातं रहाा - وَعَدَمُمْ وَعَدًا رَحَنَّ الْوَعَدِ خَفَّ (विक्राहि) कातरा मानभूव रख़रह र्यानि । त्यमनि कि तक विलाहन, किनना व مَرْنُرُع अणे भूवाना शिखात कातरा : فَوْلُـهُ رُفِعَ عَـلَى الْمَدْح সুরতে অহেতুক খবরকে উহা মানার প্রয়োজন পড়ছে। مَرُفُرُع بُالْمِدَعُ -এর সুরতে যদিও مَذِنْ আবশ্যক হচ্ছে; কিন্তু জ ফায়দামুক্ত নয়। যেমনটি সুস্পষ্ট।

ُمْم आत তा रला : बेंबीमें بِتَقَدِيْرِ النَّمُبِتَدَا

श्यरह । अज्ञाह مُتَعَلَقُ १८२८ अहु विज्ञाह وه- التَّتَأَنِّيْنَ हिल्लाह । . ﴿ فَوْلَهُ مِنَ الشِّسَرَّيِّ وَالسَيْفَاقَ سَبَّاحَةُ اُمْتَى الصَّرَمُ – इतमान करतरहन ﷺ وجوام विवतन । अग्न قَضْفُ وَ فَوْلَهُ الصَّالِمُونَ व्या आजा आतृ ठानित यथन जीवन अपूत्र रहें। وَنَوْلَهُ وَنَوْلَ فَيْ اسْتَيْفْفَارِه ﷺ لِعَمِّهِ أَبَى طَالِب রাঁসূল 🏥 খাজা আবৃ তালেবকৈ বললেন, চাচা কালিমায়ে শাহাদাত পাঠ করুন। আমি এর দ্বারা আল্লাহ তা'আলার সম্মূরে প্রমাণ উপস্থাপন করব। কিন্তু খাজা আবৃ তালিব অস্বীকার করল। তখন রাস্ল 🚎 বললেন- 🛣 বললেন 📆 🗋 🗀 🖹 🚅 -[বুখারী ও মুসলিম]

অনুরূপভাবে হযরত আলী (রা.) হতে বর্ণিত রয়েছে, আমি এক ব্যক্তিকে তার পিতামাতার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করতে গুনেছি। তখন আমি তাকে বললাম, তুমি তোমার পিতামাতার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করছ অথচ তারা কাঞ্চের ছিল। তখন সে বলল, হযরত ইবরাহীম (আ.) তাঁর পিতার জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করেছিলেন, অথচ তাঁর পিতা মুশরিক ছিল। এই ঘটনা রাসুন

🕮 -এর সম্মুখে উল্লেখ করা হলো এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। –[তিরমিষী] এর ওজনে মুবালাগার সীগাহ। অর্থ বেশি বেশি আফসোসকারী / আহকারী। নরম দিল। ﴿ فَصَّالُ اللَّهِ } وَهُولُكُ ٱوَالْهُ े এটা একটি উহা প্রশ্নের উত্তর। প্রশ্ন হলো, তওবা কবুল হওয়ার জন্য প্রথমে গোনাহে লিপ্ত হওয়া: ﴿ عَنْوَلُمُ تُنُولُكُ আবশ্যক। কেননা তওবা গ্রহণ হওয়া গুনাহে লিপ্ত হওয়ার শাখা। অথচ রাসুল 🚐 হলেন নিম্পাপ/মাসুম। আর সাহাবায়ে কেরামও এ ঘটনায় কোনো প্রকার গুনাহে লিপ্ত হননি। এরপরও তওবা গ্রহণীয় হওয়ার উদ্দেশ্য কি?

। তথা তওবার উপর সুদৃঢ় থাকা উদ্দেশ্য وأنْبَاتُ عَلَى التَّوْبُهَ এবং دَوَامُ : উত্তর

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্বাপর সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বিনা ওজরে জিহাদ থেকে বিরত থাকার নিন্দা করা **হয়েছে**। আলোচ্য আয়াডে রয়েছে মুজাহিদগণের ফজিলতের বর্ণনা।

শানে নুযুল: অধিকাংশ মুফাসসিরের ভাষ্যমতে এ আয়াতগুলো নাজিল হয়েছে 'বায়আতে আকাবায়' অংশগ্রহণকারী লোকদের ব্যাপারে। এ বায় আত নেওয়া হয়েছিল মক্কায় মদিনার আনসারদের থেকে। তাই সূরাটি মাদানী হওয়া সত্ত্বেও এ আয়াত গুলোকে মাক্কী বলা হয়েছে।

আকাবা' বলা হয় পর্বতাংশকে। এখানে আকাবা বলতে বৃষ্ধায় 'মিনা'র জমরায়ে আকাবার সাথে মিলিত পর্বতাংশকে।

এখানে হাজীদের সংখ্যাধিকোর দক্তন পর্বতের এ অংশটিকে ওধু জমরা বাদ দিয়ে মাঠের সমান করে দেওয়া হয়েছে।
এখানে মদিনা থেকে আগত আনসারগগের তিন দক্ষে বায়'আত নেওয়া হয়। প্রথম দক্ষে নেওয়া হয় নবৃয়তের একাদশ
বর্ষে। তবন মোট ছয়জন লোক ইসলাম গ্রহণ করে বায়'আত নিয়ে মদিনায় ফিরে যান। এতে মদিনার যরে যরে ইসলাম ও
নবী করীম ::: এর চর্চা শুক্ত হয়। পরবর্তী বছর হজের মৌসুমে বারোজন লোক সেখানে একত্রিত হন। এদের পাঁচজন
ছিলেন পূর্বের এবং সাতজন ছিলেন নতুন। তাঁরা সবাই মহানবী :: এর হাতে বায়'আত নেন। এর ফলে মদিনায়
মুসলমানদের সংখ্যা উল্লেখযোগ্য হারে বৃদ্ধি পায়। অর্থাৎ চল্লিশজনেরও বেশি। তারা নবী করীম :: এব কাছে আবেদন
জানান যে, তাঁদেরকে কুরআনের তালিম দানের উদ্দেশ্যে সেখানে কাউকে প্রেরণ করা হোক। তিনি ইয়রত মুসআব ইবনে
উমাইর (রা.)-কে প্রেরণ করেন, যিনি তথাকার মুসলমানদের কুরআন পড়ান ও ইসলামের তাবলীগ করেন। ফলে মদিনার
বিরাট অংশ ইসলামের ছায়্যতলে এনে যায়।

অতঃপর নবুয়তের ত্রয়োদশ বর্ষে সন্তরজন পুরুষ ও দুজন মহিলা সেখানে একত্রিজ হন। এ হলো তৃতীয় ও সর্বশেষ বায় আতে আকাবা। সাধারণত বায় আতে আকাবা বলতে একেই বুঝানো হয়। এ বায় আতে ইসলামের মৌল আকিদা ও আমল, বিশেষত কাফেরদের সাথে জিহাদ এবং মহানবী হা হিজরত করে মদিনা গেলে তাঁর হেফাজত ও সাহাযা-সহযোগিতার জন্য নেওয়া হয়। বায় আত গ্রহণকালে সাহারী হয়রত আদুল্লাহ ইবনে রাওয়াহা (রা.) বলেছিলেন, ইয়া রাসুলাল্লাহ হা এখন অঙ্গীকার নেওয়া হচ্ছে, আপনার রব কিংবা আপনার সম্পর্কে কোনো শর্তারোপ থাকলে তা পরিকার বলে দেওয়া হোক। হল্পর ক্রান্তর বাপারে বাপারে পর্তারে করিছে যে, তোমরা সবাই তাঁরই ইবাদত করবে, তাঁকে ছাড়া কারো ইবাদত করবে না। আর আমার নিজের বাপারে পর্ত হলো, তোমরা আমার হেফাজত করবে যেমন নিজের জানমাল ও সন্তানের হেফাজত কর। তাঁরা আরজ করলেন, এ শর্ত দৃটি পূরণ করলে এর বিনিময়ে আমরা কি পাবং তিনি বললেন, জান্নাত। তাঁরা পুলকিত হয়ে বললেন, আমরা এর জন্য রাজি এমন রাজি যে, নিজেদের পক্ষ থেকে এ চুক্তি রহিত করার আবেদন কোনোদিনই পেশ করব না এবং রহিতকরণকে পছন্দও করব না।

বায় আতে আকাবার ব্যাপারটি দৃশ্যত লেনদেনের মতো বিধায় এ সম্পর্কে অবতীর্ণ আয়াতে ক্রয়বিক্রয় সংক্রান্ত শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে। ক্রিটানিক বিধায় এ আমাত তনে সর্বপ্রথম হয়রত বারা ইবনে মান্তর, আবুল হায়সম ও আসআদ (রা.) নিজেদের হাত মহানবী ক্রিক এর হস্ত মোবারকের উপর রেখে বললেন, এ অঙ্গীকার পালনে আমরা দ্তুরতিক্ত। আপনার হেফান্তত করব নিজের পরিবার-পরিজ্ঞন ও সন্তানদের মতো। আর আপনার বিরুদ্ধে সমগ্র দুনিয়ার সাদা কালো স্বাই সমবেত হলেও আমরা স্বার সাথে যুদ্ধ করে যাব।

আয়াত থেকে বুঝা যায় যে, জিহাদের হুকুম পূর্ববর্তী উম্বতগ্রেষ জন্যও সকল কিতাবে নাজিল হর্মেছিল। ইঞ্জিলে (বাইবেলে) জিহাদের হুকুম নেই বলে যে কথা প্রচলিত রয়েছে, াতা সম্বত্ত এজন্য যে, প্রবতী খ্রিটানরা ইঞ্জিলের যে বিকৃতি ঘটিয়েছে তার ফলে জিহাদের হুকুম সম্বলিত আয়াতভলো ; বাবিত হয়ে যাত্ত- আছাহ সর্বজ্ঞ।

া বায়'আতে আকাবায় রাস্লুরাহ — এর সাথে যে অসীকার করা হয়, ह দুশাত ক্রর্বিক্রয়ের মতো। তাই আয়াতের শুরুতে ক্রম' শনের ব্যবহার করা হয়। উপরিউক্ত বাক্যে মুসলমানদের বাদ্ধু হছে যে, ক্রয়বিক্রয়ের এই সওদা তোমাদের জন্য লাভজনক ও বরকতময়। কেননা এর ছারা অস্থায়ী জানমালের বিনিম্বে ছায়ী জান্নাত পাওয়া গেল। চিন্তা করার ব্যাপার যে, এখানে ব্যায় হলো শুধু মাল। কিন্তু আত্মা মৃত্যুর পরও বাকি থাকবে। চিন্তা করলে আরো দেখা যায় যে, মালামাল হলো আল্লাহরই দান। মানুষ শূন্য হাতেই জন্ম নেয়। অতঃপর আল্লাহ তা আল্ল তাকে অর্থসম্পদের মালিক করেন এবং নিজের দেওয়া সে অর্থের বিনিম্বেই বান্দাকে জান্নাভ দান করবেন। তাই হয়রে ওমর ফারুক (রা.) বলেন, "এ এক অভিনব বেচাকেনা, মাল ও মূল্য উভয়ই তোমাদেরকে দিয়ে দিলেন আল্লাহ তা আলা। হয়রত হাসান বসরী (র.) বলেন, "লক্ষ্য কর, এ কেমন লাভজনক সওদা, যা আল্লাহ সকল মু'মিনের জন্য সুযোগ করে দিয়েছেন।" তিনি আরো বলেন, "আল্লাহ তা আলা তোমাদের যে সম্পদ দান করেছেন, তা থেকে কিছু বায় করে জান্নাও ক্রয় করে নাও।"

ं و গুণাবলি হলো সেসব মু'মিনের, যাদের সম্পর্কে পূর্বের আয়াতে বলা হয়েছেআরাহ তা'আলা জান্নতের বিনিময়ে তাদের জানমাল খরিদ করে নিয়েছেন।" আয়াতটি নাজিল হয়েছিল বায়'আছে
আকাবায় অংশগ্রহণকারী একটি বিশেষ জামাত সম্পর্কে। তবে আল্লাহ তা'আলার রাহে জিহাদকারী সবাই এ আয়াজে
মর্মভুক্ত। আর التَّانِيْنِ (থকে শেষ পর্যন্ত যে গুণাবলির উল্লেখ হয়েছে, তা শর্তারূপে নয়। কারণ আল্লাহ তা'আলার রাহে
কবল জিহাদের বিনিময়েই জান্নাতের প্রতিশ্রুতি দেওয়া হয়েছে। তবে এ গুণাবলি উল্লেখর উদ্দেশা এই যে, যায়
জান্নতের উপযুক্ত তারা এ সকল গুণারও অধিকারী হয়। বিশেষত বায়'আতে আকাবায় অংশগ্রহণকারী সাহাবীদের এ সকল
গুণা ছিল।

অধিকাংশ মুফাসসিরের মতে اَسَانِكُوْنَ -এর অর্থ اَسَانِكُوْنَ অর্থাৎ রোজা পালনকারী। শব্দটি سَانِكُوْنَ (দেশ অমণ) থেকে উত্তুত। ইসলামপূর্ব যুগে খ্রিষ্ট ধর্মে দেশ অমণকে ইবাদত মনে করা হতো। অর্থাৎ মানুষ পরিবার-পরিজন ও ঘরবাড়ি ত্যাগ করে ধর্ম প্রচার করার উদ্দেশ্যে দেশ-দেশান্তরে ঘুরে বেড়াত। ইসলাম ধর্মে একে বৈরাগ্যবাদ বলে অভিহিত করে নিষিদ্ধ ঘোষণা করা হয়েছে এবং এর পরিবর্তে রোজা পালনের ইবাদতকে এর স্থলাভিষিক্ত করা হয়েছে। কারণ দেশ অমণের উদ্দেশ্যে সংসার ত্যাগ। অথচ রোজা এমন এক ইবাদত, যা পালন করতে গিয়ে যাবতীয় পার্থিব বাসনা ত্যাগ করতে হয় এবং এরই ভিত্তিতে কতিপয় রেওয়ায়েতে জিহাদকেও দেশ অমণের অনুরূপ বলা হয়। এ হাদীসটি ইবনে মাজাহ, হাকেম ও বায়হাকী প্রমুখ মুহাদ্দিস সহীহ সূত্রে বর্ণনা করেছেন। রাস্কলে কারীম ক্রেই ইরশাদ করেছেন, আন্ট্রান্টি আন্ট্রান্টি আন্ট্রান্টি আন্ট্রান্টি আন্ট্রান্টি শ্রান্টি ইবনে মাজাহ, হাকেম ও বায়হাকী প্রমুখ মুহাদ্দিস সহীহ সূত্রে বর্ণনা করেছেন। রাস্কলে কারীম ক্রেই ইরশাদ করেছেন, আন্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রান্ট্রেই বিশ্ববিদ্বাহা।"

হয়রত আঁদ্রুল্লাহ ইবনে আব্রাস (রা.) বলেন, কুরআন মাজীদে ব্যবহৃত سَانِحِيْنَ শব্দের অর্থ রোজাদার। হয়রত ইকরিমা (রা.) سَانِحِيْنَ শব্দের ব্যাখ্যায় বলেন যে, এরা হলো ইলমে দীনের শিক্ষার্থী, যারা ইলম হাসিলের জন্য ঘরঘবাড়ি ছেড়ে বের হয়ে পড়ে।

আলোচ্য আয়াতে মু'মিন-মুজাহিদের সাতটি গুণ, যথা- تَانِيْنُ، أَمِرُونَ - الْكَامُونَ عَلِيهُ وَمَ مَالِيُونَ، مَا وَهُونَ مَالِيُونَ، مَالِيُونَ مَالِيُّامُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ لَالْمُالُكُونَ وَالْنَامُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ فَعِن الْمُنْكُرِ الْمُنْكُرِ وَالْنَامُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ فَعِن الْمُنْكُرِ الْمُنْكُرِ وَالَّامُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ فَعِن الْمُنْكُرِ وَالْمُنْكُرِ اللهِ উপরিউক সাতটি গুণের সমাবেশ। অর্থাৎ সাতটি গুণের মধ্যে যে তাফসীল রয়েছে, তার সংক্ষিপ্ত সার হলো এই যে, এঁর নিজেদের প্রতিটি কর্ম ও কথায় আল্লাহ কর্তৃক নির্ধারিত সীমা তথা শরিয়তের হকুমের অনুগত ও তার হেফাজতকারী।

আয়াতের শেষে বলা হয় وَمُشِيِّرِ ٱلْمُؤْمِنِيِّينَ अর্থাৎ যে সকল মু'মিনের উপরিউক্ত গুণাবলি রয়েছে, তাদের এমন নিয়ামতের সুসংবাদ দান করুন, যা ধারণার অতীত, যা ভাষায় ব্যক্ত করা যাবে না এবং যা এ পর্যন্ত কেনতনি অর্থাৎ জান্নাতের নিয়ামত।

خَوْلُهُ مَاكُمَانَ لِلسَّبِيِّ وَالَّذِينَ امَنُوا التَّعِ وَالَّذِينَ امَنُوا التَّعِ وَالَّذِينَ امَنُوا الت হকুম-আহকাম সংবলিত। সূরাটি তরু হয় مَرَا لَمُ مِنَ اللّهِ বাক্য দিয়ে। এজন্য এটি সূরা 'বারাআত' নামেও খ্যাত। এ পর্যত যতগুলো হকুম বর্ণিত হয়েছে তা ছিল পার্থিব জীবনে কাফের ও মুশরিকদের সাথে সম্পর্কছেদ সম্পর্কিত। কিন্তু আলোচা

আয়াতে বর্ণিত সম্পর্কছেদের হকুম হলো পরজীবন সংক্রান্ত। তা হলো এই যে, মৃত্যুর পর কাফের ও ত্বশরিকদের জনা মণফিরাত কামনাও জায়েজ নেই। যেমন, পূর্ববর্তী এক আয়াতে নবী করীম 🚎 -কে মুনাফিকদের জানাজার নামাজ পড়তে বারণ করা হয়েছে।

এতে কোনো কোনো মুসলমানদের মনে প্রশ্ন জাগে যে, তাহলে হযরত ইবরাহীম (আ.) নিজের কাফের পিতার জন্য দোয়া করেছিলেন কেন? এ প্রশ্নের উত্তররূপে পরবর্তী আয়াতটি নাজিল হয়- مَا كَانُ السَّفِفُالُ إِنْ رُفِيمَ لَهُ وَهُمَا اللهُ اللهُ اللهُ وَهُمَا اللهُ اللهُ اللهُ وَهُمَا اللهُ الل

কুরআনে যে সকল আয়াতে হয়রত ইবরাহীম (আ.) কর্তৃক ধীয় পিতার জন্য দোয়া করার উল্লেখ রয়েছে তা সবই ছিল উপরিউজ কারণের প্রেক্ষিতে অর্থাৎ তাঁর দোয়ার উদ্দেশ্য ছিল যাতে পিতা ঈমান ও ইসলামের তাওকীক লাভ করে এবং তাতে তাঁর মাণফিরাত হতে পারে।

ওছদ যুদ্ধে যথন কাফেররা মহানবী === -এর চেহারা মুবারকে আঘাত করে তখন তিনি নিজ্ক হাতে গওদেশের রক্ত মুছতে দ্বায়ে করেছিলেন اللَّهُمَ أَغَيْرُ لِعَرْضُى إِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُ الْعَالَمُ مَا لَكُمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ اللَّهُمْ الْعَالَمُ اللَّهُمُ الْعَالَمُ اللَّهُمُ الْعَالَمُ اللَّهُمُ الْعَالَمُ اللَّهُمُ الْعَالَمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ الْ

ইমাম কুরতুরী (ব.) বলেন, এ আয়াত থেকে বুঝা গেল যে, জীবিত কাফেরের জন্য ঈমানের তাওকীক লাভের নিয়তে দোয়া করা ভাষেক রয়েছে, যাতে সে মাগফিরাতের যোগা হতে পারে। أَوَادُ أَوْلُ وَالْمِيْمُ كَرُأَةً ثُولِهُ اللهِ अध्या क्रा ভাষেক রয়েছে, যাতে সে মাগফিরাতের যোগা হতে পারে। বিশ্বনি ক্রিটি শিক্ষি বিশ্ব অর্থে ব্যবহৃত হয়। আল্লামা কুরতুরী (ব.) এর ১৫টি অর্থ উল্লেখ করেছেন, তবে সবই সমার্থবাধক। প্রকৃতপক্ষে ভাতে তেমন ব্যবধান নেই। তন্যধাক করেকটি অর্থ এই অতিশয় হা-স্তাশকারী, অত্যধিক প্রার্থনাকারী, মানুষের প্রতি দয়াশীল। হয়রত আদুরাহ ইবনে মাসউল (বা.) থেকে শেষাক্ত অর্থ বর্ণিত হয়েছে।

المَّمْ اللَّهُ عَلَى المَّمْ اللَّهِ عَلَى المَّمْ اللَّهِ عَلَى المَّهِ اللَّهِ عَلَى المَّهِ اللَّهِ عَلَى المَّهِ اللَّهِ عَلَى المَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الله عَلَى ا

প্রশ্ন আসে, তওবা করতে হয় পাপাচার ও নাফরমানির কারণে। অথচ রাস্থল কারীম 🚃 হলেন নিষ্পাপ, তাঁর তং কবুলের অর্থ কিঃ এছাড়া মুহাজির ও আনসারগণের মধ্যে যারা তরুতেই জিহাদের জন্য প্রস্তুত ছিলেন, তাঁদের তো কো দোষ ছিল না। এ সন্তেও তাঁদের তওবা কোন অপরাধে ছিল, যা কবুল হয়।

এ প্রশ্নের উন্তরে বলা যার যে, আপ্লাহ তা'আলা গোনাহ থেকে তাঁদের রক্ষা করেছেন, যাকে তাওবা নামে অভিহিত ব হয়েছে। কিংবা এর অর্থ এও হতে পারে যে,, আপ্লাহ তা'আলা তাদেরকে তওবাকারীতে পরিণত করেছেন। এতে ইচি রয়েছে যে, কোনো মানুষ তওবার প্রয়োজনীয়তাকে অবীকার করতে পারে না, তা বুয়ং রাসূলে কারীম ক্রিকিবা ছ বিশিষ্ট সাহাবী যেই হোক না কেনা যেমন, অপর আয়াতে আছে— والمن المنافقة المن المنافقة আমাতে আছে তা'আলার কাছে তওবা কর।" এর তাৎপর্য এই যে, আপ্লাহ তা'আলার নৈকটোর অনেকগুলো স্তর রয়েছে। যে যেখার্ট পৌছাক না কেন, তারপরেও অন্য স্তর থেকে যায়। তাই বর্তমান স্তরে স্থির থাকা অলসতার নামান্তর। মাওলানা ক্রমী (র বিষয়টিকে এভাবে বাজ করেছেন—

#### ائے برادر ہے نہایت در گہی ست هرچه بروئے می رسی بروئے مأیست

অর্থাৎ "হে আমার ডাই, আল্লাহ ডা'আলার দরবার বহু উচ্চে, তাই যেখানে পৌছাবে সেখানেই স্থির হয়ে থেকো না অতএব আলাহ ডা'আলার মা'রেফাত বর্তমান স্তরে থেকে যাওয়া হতে তওবার আবশ্যক আছে, যাতে পরবর্তী স্তরে পেঁ যায়। ﴿

যায় : ﴿

স্ক্রআন মাজীদ জিহাদের এ মূহূর্তকৈ সংকটময় মূহূর্ত বলে অভিহিত করেছে। কারণ সেস মূসলমানগণ বড় অভাব-অনটনে ছিলেন। হযরত হাসান বসরী (র.) সে অবস্থার বর্ণনা দিতে গিয়ে বলেছেন, সে স দশজনের জন্য ছিল একটি মাত্র বাহন, যার উপর পালাবদল করে তারা আরোহণ করতেন। তদুপরি সফরের সম্বলও দিনতাত অপ্রত্ন। অন্যদিকে ছিল গ্রীম্বকাল, পানিও ছিল পথের মাত্র ক্ষেকেটি স্থানে এবং তাও অভি অল্প পরিমাণে।

ু আয়াতের এ বাক্যে যে কিছু লোকের অন্তরের বিচ্যা কথা উল্লেখ করা হয়েছে, তার অর্থ ধর্মাত্তর নিয়া বরং এর অর্থ হলো, কড়া গ্রীষ ও সম্বলের অল্পতা হেতু সাহস হারি ফেলা এবং জিহাদ থেকে গা বাঁচিয়ে চলা। হাদীসের রেওয়ায়েতগুলোও এ অর্থেরই সমর্থক। এই ছিল তাদের অপ্য যেজন্য তারা তওবা করেন এবং তা কবুল হয়।

এখানে خَلَفُوا ﴿ عَلَيَ الشَّالَـ ﴿ الْمَالَـ الْمَالِكِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

মানাৰ্ক : এই সাথে বিভিন্ন ভিষ্যান শবিক হাবছিলেন। ভিন্তু এ সময় ঘটনাচক্রে ভানের বিচ্যুতি ঘটে যায় অনানিকে যে মুনাভিকবা কলটভার দক্ষম এ যুদ্ধে শবিক হাবনি, ভারা ভানের কুপরামার্ল নিয়ে দুর্বল করে ভুলল। অভ্যানর যান মান্ত্র আরু করে এ মিখ্যা শব্দর বার বার বার করে হাবন সম্পূল কর্মী : ভিষ্যান থেকে জিরে আসালেন, তখন মুনাভিকরা নানা অভ্যাত দেখিয়ে ও মিখ্যা শব্দর বার ভারে সমুদ্ধী করে চাইল আর মহানবী : ভাল ও ভানের যোগন অবস্থাকে আল্লাহ ভাজানার সোপর্ন করে তানের মিখ্যা শব্দর ইন্দেন কলে ভারা নিবি আবামে সময় অভিবাহিত করে চালে ঐ তিন বুজুর্গ সাহাবীকে লহামার্ল নিয়ে কলান যে, আপনার ও মিখ্যা অভ্যানত শেখিয়ে করা আই তারা পরিকার তামার বিবহু করা । জিরু তানের বিবেক সার নিলা না । কারণ প্রথম অপরাধ ছিল ভিয়ান থেকে বিবহু পাকা, বিজ্ঞান বিবাহ নামার নিজানের অপরাধ ছিল ভিয়ান থেকে বিবহু পাকা, বিভাগ করিবার ভাষার নিজেনের অপরাধ স্বীকারে করিব করে নিলেন, যে অপরাধের সাজান্তর করে আল্লেন নিওলা হয় আর এনিকে ক্রমান মাজীন সকল গোপন রহস্য উনহাটন এবং মিখ্যা শব্দর করে অভ্যাত সৃত্তিকারীনের প্রকৃত অবস্থাত জান করে করে আ সূর্বার ১৪ বেকে ১৮ আয়ে ভালি নিয়া প্রথম আন্থিন নি ভিন্ন তার করে করে করে তান করে করে করে বিলাক করেছেন, অর অস্ত্র ভালি করিবার তানের তার বার করেছেন, অর অস্ত্রতার নির্মাণ তানের ভালি করে বিলাক করেছেন, অর অস্ত্রতার নির্মাণ তানের ভালি করে বিলাক তানের প্রথম প্রথম স্বীকার করেছেন, অর অস্তরতার নির্মাণ তানের ভালি বিলাক করেছেন, অর অস্ত্রতার নির্মাণ তানের ভালি বিলাক হানের দ্বিবিতর করেন ভ্রের বালানের ভ্রের বালানের করে করে স্বিলাক করেছেন করে করেনিত করেছেন করে করিবার করে মনের স্বাণ্ডার বালানির মনের মার বিলাক করেছেন, আর অসমার বিলাক করেছেন স্বাণ্ডার আন্থিয় না বিলাক স্বান্তর করেছিন করেছেন স্বান্তর করেনিত করেনিত করেনিত স্থান স্বান্তর করানিক করেছেন স্বান্তর করেনিত করেনিত মান স্বান্তর করেনিত স্বান্তর করানিক করেছেন স্বান্তর করানিক স্বান্তর করানিক স্বান্তর করিবার করিবার স্বান্তর করানিক স্বান্তর করানিক করেছেন স্বান্তর করানিক স্বান্তর স্বান্তর করানিক স্বান্তর স্বা

সহীত্ হাদীসের আলোকে ঘটনার বিষর্প : বুবারী, মুসলিম ও অন্যান্য হাদীসের কিতাবে হযরত কাজাব ইবনে মালেক বে.।-এর এ ঘটনার এক দীর্ঘ বর্ধনা উদ্ধৃত হয়েছে, যা বহু জারদা ও মাসারেল সংবলিত এবং জত্যন্ত তাৎপর্বপূর্ণ। সে জন্য পুরা হাদীসের তর্জমা এবানে পেশ করা সমীটীন মনে করছি। সে বিদম্ব তিন প্রস্কেরজনের একজন ছিলেন কাজাব ইবনে মালেক (রা.)। তিনি ঘটনার নিম্ন বিবরণ পেশ করেন–

ব্যস্ত্র কারীম ব্যবভাগো যুদ্ধে অংশগ্রহণ করেছিলেন, একমাত্র তাবুক যুদ্ধ ছাড়া বাকি সবন্ধলোতেই আমি তার সাথে প্রাগননে করি। তবে বনর যুদ্ধ যেহেতু আকমিকভাবে সংঘটিত হয় এবং এতে যোগ না দেওয়ার কেউ হযরত ব্রুক্ত এর বিরাগভাজন হয়নি ভাই এ যুদ্ধেও আমি শরিক হতে পারিনি। অবশ্য আমি বার আতে আকারার রাতে সেখানেও উপস্থিত ছিলাম এবং আমরা ইসলামের সাহায়্য হেকাজতের অসীকার করেছিলাম। বদর যুদ্ধের খাতি যদিও সর্বত্র, তথাপি বাই আকারার মর্যাদা আমার কাছে অবিক। তবে ভাবুক যুদ্ধে শরিক না হওয়ার কারণ হলো এই বে, তখনকার মতো এত প্রাপ্ত হার্ক্ত হর প্রক্রেক্ত পরবারী কানে বিরাগ করেছিলাম। আরাহর কমম করে কার্কি, বর্তমানের মতো দৃটি বাইন ইতঃপূর্বে কথনে। একতে আমার ছিল না। "যুদ্ধের বাাপারে রাস্থানে কারীম ব্রুক্ত এর অভ্যাস ছিল এই বে, মনিনা থেকে বের হয়র সময়্য গোপনীয়তা রক্ষার ভন্য ভিনি রবাসনে বিপরীত দিকে যাত্রা ত্রক করতেন, যাতে মুনাকিক ওক্তরেরা সঠিক পদ্ধরা সম্পর্কে পক্ষারে ইলিংয়ে করতে না পারে। আর প্রায়ই ভিনি বলতেন, যুদ্ধে (এ ধরনের) খোঁকা জারেজ আছে। "এমতাবন্ধার ভাবুক যুদ্ধের দামামা বেজে উঠে। (এ যুদ্ধিক করেকটি কারণে বৈশিক্তামনিতি) মহানবী ক্রিক্ত প্রায় ও দারুশ অভাব-অনটনের মধ্যে এ যুদ্ধের সংকল্প গ্রহণ করেন। সক্ষরও ছিল বন্ধ দ্ববের। শত্রুক্ত নিতে পারে। ছিল কন্ধেন বিশিন। তাই ভিনি স্থুক্তর ব্যাপক ও সাধারণ যোক্রণ বিনি নাক্ষার বাহাবর প্রস্তুতি নিতে পারে। "

মুসলিম শরীক্ষের রেওছারেও মতে এ জিহাদে হোগদানকারী যুসনামানের সংবা। ছিল দশ হাজারেওও বেশি। আর হাকেম , কর্তৃক বর্ণিত বেওছারেতে হ্যরত যুখ্যাব (রা.) বদেন, 'নবী করীম 🚐 -এর সাথে এ বুছে বওছানা হওছার সময় আমাদেন সংবা। ছিল বিশ হাজারের বেশি।'

"এ যুদ্ধে অংশগ্রহণকারীদের কোনো জলিকা প্রস্তুত করা হয়নি। কলে জিহানে কেন্তে বারা অনিজ্বক তানের এ সুবোগ হলো
্বে, তানের অনুপস্থিতির কথা কেন্ট জানবে না। বখন রাসুলে কারীয় ্ল্ল জিহানে বধ্বানা হলেন, তখন ছিল পেছ্র পাখার মৌসুম। তাই বেছুর বাগানের মালিকেরা এ নিরে মহাবান্ত ছিল। ঠিক এ সমর নবী করীয় ্ল্ল ও সাধারণ মুসলমানগণ এ বুছের প্রস্তুতি তক্ত করলেন। বৃহস্পতিবার তিনি বুছে বারা করেন। বে কোনো দিকের সকরে তা যুছের বিহাক বা অন্য কোনো উদ্দেশ্যে বধ্বানা হবারে জন্য বৃহস্পতিবার নিন্টকেই মহানবী ্ল্ল পছৰ করতেন। "এদিকে আমার অবস্থা ছিল এই যে, প্রতিদিন সকালে জিহাদের প্রকৃতির ইচ্ছা পোষণ করতাম, কিন্তু কোনোরূপ প্রকৃতি ছাড়াই ঘরে ফিরে আসতাম। মনে মনে বলতাম জিহাদের সামর্থা আমার আছে, বের হয়ে পড়াই আবশ্যক কিন্তু 'আজ'না কালে'র চক্করে পড়ে থাকলাম। এমতাবস্থায় নবী করীম 🚃 ও অপরাপর মুসলমানগণ জিহাদের উদ্দেশ্যে যাত্রা করেন। তবুও মনে আসত, এক্ষুণি রওয়ানা হয়ে যাই, পরে কোনোখানে তাঁদের সাথে মিলিত হব। হায়! যদি তাই করতাম, কতইনা তালো হতো। কিন্তু শেষ পর্যন্ত যাওয়া আর হলো না।

"রাসূলে কারীম — এর জিহাদে চলে যাওয়ার পর মদিনায় যে কোনো পথে চলতে গিয়ে একটি কথা আমাকে পীড়া দিত। আমি দেখতাম, মদিনায় রয়েছে মুনাফিক, সফরের অযোগ্য অসুস্থ কিংবা মাজুর লোকেরা। অপরদিকে চলার পথে মহানবী — কথনো আমাকে স্বরণ করেননি, অবশেষে তাবুক পৌছে তিনি বললেন, কা'আব ইবনে মালেকের কি হলোঃ [সে কোথায়া?] "উত্তরে বন্ সালামা গোত্রের এক ব্যক্তি জানালেন, 'ইয়া রাসূলাল্লাহ — । উত্তম পোশাক ও তৎপ্রতি দৃষ্টি নিবদ্ধ রাখার দক্ষন জিহাদ থেকে নিবৃত রয়েছে।' হয়রত মু'আয ইবনে জাবাল (রা.) ওকে উদ্দেশ্য করে বললেন, তুমি মন্দ্রকথা বললে। ইয়া রাসূলাল্লাহ — তার মাঝে ভালো ব্যতীত আমি আর কিছুই পাইনি।' একথা ভনে নবী করীম — নীরর হয়ে গেলেন।"

হযরত কা'আব (রা.) বলেন, "যখন খনতে পেলাম যে, রাসুলে কারীম — জিহাদ শেষে প্রভ্যাবর্তন করেছেন, তখন বড়ই চিন্তিত হয়ে পরলাম এবং তাঁর বিরাগভবাজন না হওয়ার জন্য যুদ্ধে না যাওয়ার কোনো একটি বাহানা দাঁড় করবার ইচ্ছাও করছিলাম এবং প্রয়োজনবোধ বন্ধুদের সাহায্যও নিতাম। কিন্তু (এ জল্পনা-কল্পনায় কিছু সময় অতিবাহিত হওয়ার পরা যখন খনলাম, নবী করীম — মদিনায় ফিরে এসেছেন, তখন মনের জল্পনা-কল্পনা সব তিরোহিত হয়ে পেল। আমি উপলব্ধি করলাম যে, কোনো মিখ্যা বাহানার আশ্রয় নিয়েই হয়রত — এর রোষাণল থেকে বাঁচা যাবে না। তাই সজ্ব বলার সংকল্প গ্রহণ করি। কারণ সত্য তখন আমাকে বাঁচাতে পারে।

"সূর্য কিছু উপরে উঠলে রাসূলে কারীম ﷺ মদিনায় প্রবেশ করেন। ঠিক এমনি সময় যে কোনো সফর থেকে ফিরে আসা ছিল তার অভ্যাস। আরেকটি অভ্যাস ছিল এই যে, কোনোস্থান থেকে ফিরে আসার পর প্রথমে মসজিদে গিয়ে দু-রাকাড নামাজ আদায় করতেন। অভঃপর হ্যরত ফাতেমা (রা.)-এর সাথে দেখা করতে যেতেন। তারপর স্ত্রীগণের সাথে সাক্ষাং করতেন।

"এ অভ্যাস মতে তিনি প্রথমে মসজিদে গমন করেন এবং দু-রাকাত নামাজ আদায় করেন, অতঃপর মসজিদেই বসে পড়েন। তথন যুদ্ধে যেতে অনিজ্বক মুনাফিকের দল, যাদের সংখ্যা ছিল আশিজনের কিছু অধিক হজুর — এর খেদমঙে হাজির হয়ে মিখ্যা বাহানা গড়ে, মিখ্যা শপথ করতে থাকে। রাস্লে কারীম — তাদের এ বাহ্যিক অজুহাত ও মৌথিক শপথকে কবুল করে নিয়ে তাদের বায়'আত গ্রহণ করেন। তাদের জন্য দোয়া করেন এবং তাদের গোপন বিষয়কে আল্লাহ তা আলার হাতে সমর্পণ করেন।

"ঠিক এ সময় আমিও তাঁর খিদমতে হাজির হই এবং তাঁর সামনে গিয়ে বসে পড়ি। আমি যখন তাঁকে সালাম দেই, তখন তিনি এমন ভঙ্গিতে একটু হাসলেন যেমন অসন্তুষ্ট লোকেরা হাসে।" কতিপয় রেওয়ায়েত মতে তিনি মুখ ফিরিয়ে নিলেন, আমি আরজ করলাম, ইয়া রাস্লাল্লাহ ﷺ। মুখ ফিরিয়ে নিচ্ছেন কেনা আলাহর কসম! আমি মুনাফেকী করিনি। আমার মনে দীনের ব্যাপারে কোনো সন্দেহ নেই এবং দীনের মধ্যে কোনো পরিবর্তনও আনিনি। এবার তিনি বললেন, তাহলে জিহাদে গেলে না কেনা তুমি কি সওয়ারি খরিদ করনি?

'আরজ করলাম, অবশ্যই ইয়া রাসূলাল্লাই ﷺ ! দুনিয়ার আর কোনো মানুষের সামনে যদি বসভাম তবে নিশ্চয়ই কোনো আজুহাত দাঁড় করিয়ে বিরাণভাজন হওয়া থেকে বাঁচভাম। কেননা বাহানা গড়ার ব্যাপারে আমি সিদ্ধহন্ত। কিন্তু আল্লাহর কসম! আমার বুঝতে বাকি নেই যে, কোনো মিথ্যা অজুহাত দেখিয়ে হয়তো আপনার সাময়িক সন্তুষ্টি লাভ করতে পারব, কিন্তু বিচিত্র নয় যে, আল্লাহ আমার প্রকৃত অবস্থার কথা আপনাকে জানিয়ে দিয়ে আমার প্রতি অসন্তুষ্ট করে দেবেন। আর্থ যদি আমি সত্য কথা বলি, তবে আপনি সাময়িকভাবে অসন্তুষ্ট হলেও আশা করি আল্লাহ তা'আলা আমাকে ক্ষমা করবেন। সূত্রাং সত্য কথা হলো এই যে, জিহাদ থেকে পিছিয়ে থাকার যথার্থ কোনো ওজর আমার ছিল না এবং এমনকি সে সময় যে আর্থিক ও শারীরিক শক্তি-সামর্থ্য আমার ছিল, তা অন্য কোনো সময় ছিল না।

"বাস্লে কারীম ﷺ বলনে, এ সতা কথা বলেছে। অতঃপর বললেন, এখন যাও, দেখি আল্লাহ তোমার ব্যাপারে কি
সিন্ধান্ত গ্রহণ করেন। আমি চলে আসলাম। চলার পথে বনু সালামার কিছু লোক আমাকে বলল, "আমাদের জানামতে
ইতঃপূর্বে তুমি কোনো অপরাধ করনি। এ কেমন নির্বৃদ্ধিতা। অন্যানা লোকের মতো তুমিও তো কোনো একটি বাহানা গড়ে
নিলে পারতে এবং তোমার অপরাধের জনা রাস্লুল্লাহ ﷺ মার্ণচিরাত কামনা করলে যথেষ্ট হতো। আল্লাহর কসম, তারা
আমার এই সত্যবাদিতার বারংবার নিশা করেছে। এমনকি আমারও মনে হয়েছে, আবার গিয়ে নবী করীম ﷺ কর কে বলে
আসি যে, আমার পূর্ব বক্তব্য মিথ্যা, আমারা যথার্থ ওজর রয়েছে। কিছু পরক্ষণেই মনে মনে বলেছি, অপরাধের উপর
অপরাধ কন করবা। এক অপরাধ করেছি জিহাদে না গিয়ে। দ্বিতীয় অপরাধ হবে মিথ্যা কথা বলে। কাজেই আমি তাদের
বলনাম, আমার মতো আর কি কেউ আছে, যারা নিজের অপরাধ বীকার করেছে। তারা বলল, ইয়া দুজন আরো আছে;
একজন মুরারা ইবনে রবিয়া আল আমেরী অপরজন হলেন হেলাল ইবনে উমাইয়া ওয়াকেফী (রা.)।

ইবনে আবী হাতেম (রা.)-এর রেওয়ায়েত মতে হয়রত মুরারা (রা.)-এর জিহাদ থেকে বিরত থাকার কারণ ছিল এই যে, তাঁর বাগানের ফল তখন পাকছিল। মনে মনে ভাবলেন, ইতিপূর্বে অনেক জিহাদেই তো শরিক হয়েছি। এ বছর বিরত থাকলে কি আর হবেং কিন্তু পরে যখন নিজের অপরাধ বুখতে পারলেন, তখন আল্লাহ তা'আলার সাথে অঙ্গীকার করে বললেন, এই বাগান আল্লাহর রান্তায় সদকা করে দিলাম।

হযরত হেলাল ইবনে উমাইয়া (রা.)-এর ব্যাপার ছিল এই যে, তাঁর পরিবারবর্গ ছিল দীর্ঘদিন ধরে বিচ্ছিন্ন। এ সময় তাঁরা পরশ্বর মিলিত হন। তখন তিনি চিন্তা করলেন, এ বছর জিহাদ থেকে বিরত থেকে পরিবার-পরিজনের সাথে কাটিয়ে নিই। কিন্তু পরে যখন অপরাধ বুখতে পারলেন, তখন প্রতিজ্ঞা করলেন, এখন থেকে পরিবারবর্গ থেকে বিচ্ছিন্ন থাকব।

হযরত কা'আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, "লোকেরা এমন দুজন সন্মানী ব্যক্তির নাম উল্লেখ করল, যাঁরা বদর যুদ্ধের মুজাহিদ। তাই আমি একথা বলে তাদের ত্যাপ করলাম যে, এ দুজন শ্রন্ধেয়জনের আমলই আমার অনুসরণীয়। "এদিকে রাস্প কারীম 🏥 সাহাবায়ে কেরামকে আমাদের তিনজনের সাথে সালাম-কালাম বন্ধ করার নির্দেশ দিলেন। অথচ পূর্বের মতোই আমাদের অপ্তরে মুসলমানদের ভালোবাসা ছিল। কিন্তু তারা সবাই আমাদের থেকে মুখ ফিরিয়ে নিলেন।

"ইবনে আবি শায়বার রেওয়ায়েতে আছে, এখন আমাদের অবস্থা এমন হলো যে, আমরা লোকদের কাছে যেতাম কিন্তু কেউ আমাদের সাথে না কথা বলত, না সালাম নিত, আর না সালামের জবাব নিত।"

মুসনাদে আপুর রাযযাকে বর্ণিত আছে, হ্মরত কা'আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, তবন দুনিয়াই যেন আমাদের জন্য বদলে গেল। মনে হছিল যেন এক অচেনা জগতে বাস করছি। নিজের ঘরবাড়ি, উদ্যান, পরিচিত লোকজন বগতে কিছুই যেন আমাদের নেই। সর্বাধিক চিন্তার বিষয় হলো যে, এ অবস্থায় যদি মৃত্যুবরণ করি তবে নবী করীম 
আমার জানাজার নামাজ আদায় করবেন না। কিংবা আরাহ না করুন যদি ইতোমধ্যে হয়রত — এর ইন্তেকাল হয়ে যায়, তবে সারা জীবন এ লাজুনার মধ্যেই ঘূরে ফিরতে হবে। এ চিন্তায় আমি বড় কাহিল হয়ে পড়লাম। এমনি অবস্থায় আমাদের পঞ্জাশ রাত কেটে গেল। আমার অপর দু-সঙ্গী (মুরারা ও হেলাল) এ অবস্থায় তগুরুদয়ে ঘরে বসে নিবারাত্র কান্নাকাটিতে মন্ত থাকে। তবে আমি ছিলাম যুবক, বাইবে যুরাফেরা করতাম, নামাজের জামাতে শত্তিক হতাম এবং বাজারেও যেতাম, কিন্তু কেউ আমার সাথে কথা বলত না, সালামের জবাব দিত না। নামাজের পর ছন্তুর — এর মজলিসে বসতাম এবং আদায় দিয়ে দেবতাম জবাবে তাঁর ওর্ভবয় নড়ছে কিনা। অতঃপর তাঁর পাশেই নামাজ আদায় করতাম এবং আড় চোবে তাঁকে বেকতাম, যবন আমি নামাজে মশত্তম তবন তিনি আমার প্রতি সময় সময় দৃষ্টি রাবতেন, কিন্তু আমি তাঁর দিকে তাজলৈ চোধ থিরিয়ে নিতেন।

"মুগলমানদের এই বয়কট দীর্ঘতর হয়ে উঠলে একদিন চাচাতো ভাই কাভাদাহ (রা.)-এর কাছে বাই, তিনি ছিলেন আমার বড় আপনজন। আমি তার বাগানের দেওয়াল টপকিয়ে ভেডরে প্রবেশ করি এবং তাঁকে সালাম দেই। আল্লাহর কসম! তিনি সালামের উত্তর দিলেন না। বললাম, কাভাদাহ তোমার কি জানা নেই, আমি নবী করীম 

— কে কভ ভালোবাদি। কাভাদাহ তবন নিচুল। কথাটি আরো করেকারর বললাম, অবশেষে তৃতীর কি চতুর্ধবার তিনি ৩৫ এতটুকু বললেন, আরাহা ও তাঁর রাসুলই ভালো জানেন। আমি ডুকরে কেঁদে উঠলাম আর দেরাল টপকে বাইরে চলে এলাম। একদিন করেকার জকী করে বিশ্ব ভালা বাব বিশ্ব বিশ্ব

মদিনার বাজারে ঘুরে বেড়াছিলাম হঠাৎ সিরিয়া থেকে আগত জনৈক ব্যবসায়ীর প্রতি আমার নজর পড়ল। সে লোকদের জিজেস করছিল, কা'আব ইবনে মালেকের ঠিকানা কেউ দিতে পার? লোকেরা আমার দিকে ইশারা করলে সে আমার কাছে এসে গাসসানের রাজার একটি পত্র আমার হাতে দেয়। পত্রটি রেশম বল্লের উপর লিখিত ছিল। বিষয়বল্প ছিল এই"অতঃপর জানতে পারলাম যে, আপনার নবী আপনার সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করেছেন এবং আপনাকে দূরে ঠেলে
দিয়েছেন, অথচ আল্লাহ আপনাদের এহের লাস্ক্রনা ও ধ্বংসের স্থানে রাখেননি। আমার এখানে আসা যদি ভালো মনে করেন
চলে আসুন। আমারা আপনাদের সাহায্যে থাকব।"

"পত্রটি পাঠ করে বললাম, হায়! এতো আরেক পরীক্ষা। কাফেররা আমার প্রতি আশাবাদী হয়ে উঠেছে [যাতে তাদের সাথে একাত্ম হই]। পত্রটি হাতে নিয়ে এগিয়ে চলি। কিছুদুর গিয়ে রুটির এক চুলায় তা নিক্ষেপ করলাম।"

হযরত কা আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, "পঞ্চাশ রাতের মধ্যে যখন চল্লিশ রাত অতিবাহিত হলো তখন হঠাৎ নবী করীম —এর জানৈক দৃত খোযাইমা ইবনে সাবিত (রা.) আমার কাছে এসে বললেন, রাসূলুল্লাহ ——এর আদেশ, নিজ স্ত্রী থেকেও দূরে সরে থাক। আমি বললাম, তাকে তালাক দিয়ে দেব, না অন্য কিছু তিনি বলেন, না। তবে কার্যত তার থেকে দূরে থাকবে। নিকটে যাবে না; এ ধরনের আদেশ অপর সঙ্গীছয়ের কাছে পৌছে দিয়ে। আমি ব্রীকে বললাম, পিতৃগৃহে চলে যাও, সেখানে থাক এবং আল্লাহর ফয়সালার অপেকা কর। ওদিকে হেলাল ইবনে উমাইয়ার ব্রী থাওলা বিনতে আসেম এ আদেশ ওনে সোজা রাসূল ——এর খিদমতে উপস্থিত হয়ে বললেন, আমার হামী হেলাল ইবনে উমাইয়ার বুক ও দুর্বল তার সেবা করার কেউ নেই। ইবনে আবি শায়বার রেওয়ায়েত মতে তিনি চোখেও কম দেখতেন। থাওলা বিনতে আসেম আরো বললেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ —— তার খিদমত করা কি আপনার পছন্দ নয়ে তিনি বলেন, খিদমতে আপত্তি নেই, তবে সে যেন তোমার কাছে না যায়। আমি আরজ করি, সে তো বার্ধক্যের এমন স্তরে পৌছেছে যে, নড়চড়ার শক্তি নেই। আল্লাহর কসম! সে তো দিনরাত ওধু কেঁদে চলেছে।

কা'আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, 'বন্ধুজনেরা আমাকেও পরামর্শ দিয়েছিল যেন রাস্লুরাই — এর কাছে গিয়ে স্বপরিবারে থাকার অনুমতি চেয়ে নেই, যেমন তিনি হেলালকে অনুমতি দিয়েছেন। কিছু আমি তাদেরকে বললাম, আমি তা পারব না। জানি না নবী করীম — কি জবাব দেবেন। তাছাড়া আমি তো যুবক ব্রী সাথে রাখা সতর্কতার পরিচায়ক নর।। এমনিভাবে আরো দশটি রাত কাটিয়ে দিলাম। এতে মোট পঞ্চাশ রাত পূর্ণ হলো। মুসনাদে আদুর রাযযাকের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে,। সে সময়ই রাতের এক তৃতীয়াংশ অতিবাহিত হওয়ার পর আমাদের তওবা করুল হওয়ার আয়াতটি নাজিল হয়। উলুল মু'মিনীন হয়রত উম্মে সালামা (রা.) সেখানে উপস্থিত ছিলেন। তিনি বললেন, অনুমতি থাকলে এ সময় কা'আব ইবনে মালেক (রা.)-কে সংবাদটি দেওয়ার ব্যবস্থা করি। হজুর — বললেন, না। লোকেরা ভিড় জমাবে, ঘুমানো দৃষ্ণর হবে।' কা'আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, পঞ্চাশতম রাভ অতিক্রান্ত হওয়ার পর ফজরের নামাজ আদায় করার পর ঘরের ছাদে বসেছিলাম আর কুরআনের ভাষায় অবস্থা ছিল এই— "পৃথিবী এত বিশাল হওয়া সত্ত্বেও আমার জন্য আমার জন্য সংকৃচিত হয়ে গেল।" হঠাৎ সিলা (ক্রিক) পর্বতের চূড়া থেকে একটি আওয়াজ তনতে পেলাম— কে যেন বলছে, 'কা'আব ইবনে মালেকের জন্য সুসংবাদ।'

মুহাখদ ইবনে আমর (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, হযরত আবু বকর সিন্দীক (রা.)-ই সেই পর্বতের চূড়ায় উঠে চিংকার করে বলছিলেন, আল্লাহ কা'আবের তওবা কবুল করেছেন, তার জন্য সুসংবাদ। হযরত ওকবার রেওয়ায়েত মতে কা'আবেক এ সুসংবাদ দেওয়ার জন্য দুজন সাহাবী দ্রুতপদে এগিয়ে যাচ্ছিলেন। তাঁদের একজন আগে চলে গেলেন। কিছু পেছনে যিনি ছিলেন তিনি 'সিলা' পর্বতের চূড়ায় উঠে সজোরে চিংকার করে সংবাদটি প্রচার করে দিলেন। কথিত আছে, তাঁরা দুজন হলেন হযরত আবু বকর সিন্দীক ও হযরত ওমর ফারুক (রা.)। হযরত কা'আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, আমি এ চিংকার তনে সিজদায় চলে গেলাম। অনন্দাশ্রু দু-গও বেয়ে প্রবাহিত হচ্ছিল। বুঝতে পারলাম, সংকট কেটে গেছে। রাসুলে কারীম ক্রা ফলেরের নামাজের পর আমাদের ওওবা কবুল হওয়ার সংবাদটি সাহাবীদেরকেও দিলেন। তবন স্বাই মোবারকবাদ জানাবার উদ্দেশ্যে অন্তপদে আমাদের তিনজনের দিকে ছুটে আসেন। কেউ ঘোড়া নিয়ে আমার দিকে ছুটলেন। তবে পাহাড়ে চিংকারকারী ব্যক্তির আওয়াজই সবার আগে আমার কানে পৌছেছিল।"

काकनीता जान्यसम्बंस **आस्थि-प**र्म (७४ **थ**3)-० (४)

হয়বত কা আব ইবনে মালেক (রা.) বলেন, আমি রাসূলে কারীম — এর বেদমতে হাজির হওয়ার ছান্য বাইরে এনে
নেধি, লোকেরা দলে দলে মোবারকবাদ জানাতে আসছেন। অতঃপর মসজিদে নববীতে প্রবেশ করে দেধি মহানবী 
সেখানেই অবস্থান করছেন আর তাঁর চারদিকে সাহাবায়ে কেরামের ভিড়। আমাকে দেখে সবার আগে তালহা ইবনে
ওবায়ুদুরাহ আমার কাছে এসে করমর্দন করছেন এবং তওবা করুল হওয়ার জনা মোবারকবাদ জ্ঞাপন করলেন। আমি
তালহার এই দয়া কখনো ভূলব না। অতঃপর যখন আমি রাস্লুলুরাহ — কে সালাম জানাই, তখন তার পবিত্র চেহারা
আনন্দে খলমল করছিল। তিনি বললেন, কা'আর তোমার সুসংবাদ আজকের এই মোবারক দিনের জন্য, যা তোমার গোটা
জীবনের দিনতলো অপেকা বহুগুগে উত্তম। আরক্ত করলাম, ইয়া রাসুলারাহ — এ সংবাদ কি আপনার পক্ষ থেকে না
আন্তাহর পক্ষ থেকে। ইবলাদ হলো, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে। ভূমি সত্য কথা বলেছ বলে আল্লাহ তা'আলা তোমার
সতাতা প্রকাশ করে দিনেন।

আমি তাঁর সামনে বসে নিবেদন করলাম, আমার তওবা হলো, অর্থসম্পদ যা আছে সমুদয় তাাগ করব, সবই আল্লাহ তাআলার রাহে করে দান দেব। তিনি বলেন, না, নিজের জনাও কিছু রেখা, এটিই উরম। আরক্ত করলাম, অর্থক সম্পদ দান করে দেব? তিনি এতেও বারণ করলেন। অতঃপর এক তৃতীয়াংশ সদকার অনুমতি প্রার্থনা করলে তিনি তাতে সমত হলেন। অতঃপর আমি বললাম, ইয়া রাস্পার্লাই হ্রা সতা বলার আল্লাহ তাআলা আমাকে নাজতে দিয়েছেন, তাই আমার প্রতিজ্ঞা হলো এই যে, আমি জীবনে সতা ছাড়া টু শব্দটি করব না। হযরত কাআব (রা.) বলেন, আল্লাহর একান্ত তকরিয়া যে, রাস্লুলাই হ্রা -এর সাথে প্রতিজ্ঞা করার পর থেকে এ পর্যন্ত একটি কথাও মিধ্যা বলিনি। তিনি আরো বলেন, আল্লাহর কসম! ইসলাম গ্রহণের পর এর চাইতে বড় নিয়ামত আর একটিও লাভ করিনি যে, রাস্লুলাই হ্রা -এর সামনে সতা কথা বলেছি, মিধ্যাকে ত্যাগ করেছি। কারণ যদি মিধ্যা বলতাম, তবে সেই মিধ্যা শপথকারী লোকদের মতোই অমিও ধ্বংস হয়ে যেতাম, যাদের সম্পর্কে কুরআনে যোখণা করা হয়েছে—

কোনো কোনো باللُّم وَكُمُ إِذَا الْفَكَيْتُمُ وَلَيْهِمْ ....... فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُرْضُى مِنَ الْفَكْرِ الفَاسِفِيْنَ মুকাসসির বলেন, পঞ্জাশ দিন পর্যন্ত তাদের বয়কট অব্যাহত থাকার মাঝে এ রহস্য রয়েছে যে, তাবুক যুদ্ধের ক্ষেত্রে রাসুলুরাহ على এর পঞ্জাশ দিন অতিবাহিত হয়েছিল।

न्यूयान : مرد ( ۱۱۹ قَالَدِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ عَلَيْهِا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بستشرك مسعسا حسيسيه وككونسوا مسع الصُّدِقِيْنَ فِي الْإِيْمَانِ وَالْعُهُودِ بِانَّ تُلْزُمُوا الصِّدِّقُ -

١٢٠. مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِيْنَةِ وَمَنَ حَوَلَهُمُ مِّنَ الْأَعْرَابِ يَتَخَلَّفُوا عَنْ رَّسُولِ اللَّهِ إِذَا غَزَا وَلَا يَسْ غُبُوا بِانْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِ بِانَ يُنصُونُوهَا عَمَّا رُضِيَهُ لِنَفْسِهِ مَ مِنَ الشُّكَائِدِ وَهُوَ نَهْتُي بِلَفُظِ الْخَبَرِ ذُلِكَ أَي النَّهَىُ عَنِ التُخَلُّفِ بِانَّهُمْ بِسَبِيبِ اَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُم ظُمَأُ عَطْشُ وُّلاَ نَصَبُ تَعَبُ وَّلا مَخْمَصَةُ جُوعٌ فِي سَبِيل اللُّه وَلاَ يَكُنُّونَ مَـُوطِئًا مَـُصَدُرُ بمَعْنَلِي وَطَّأُ يَغِينَظُ يَغْضَبُ الْكُفَّارَ وَلاَ ينْنَالُونَ مِنْ عَدُولِلْهِ نَيلًا قَتَلًا أَوْ إِسْرًا أَوْ نُهُمًّا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلُ صَالِحُ ولِيهِ جَازُوا عَكَيْهِ إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرُ الْمُحَسِنِينَ أَي أَجَرُهُمْ بِلُ بُنِيبَهُمُ .

আল্লাহ তা আলাকে ভয় কর এবং ঈমান ও চুক্তির বিষয়ে যারা <u>সত্যবাদী তাদের অন্তর্ভুক্ত হও। অর্থা</u>ৎ তোমরা সর্বদা সততাকে আঁকডে থাক।

১২০. <u>আল্লাহর রাসূলের</u> যখন তিনি যুদ্ধ যাত্রা করেন তখন তাঁর সহগামী না হয়ে পিছনে রয়ে যাওয়া এবং তিনি নিজে আল্লাহর পথে যে কট্ট স্বীকার করেন তা হতে নিজেকে বাঁচিয়ে রেখে তাঁর জীবন অপেক্ষা নিজেদের জীবনকে প্রিয় জ্ঞান করা মদিনাবাসী ও তাদের পার্শ্ববর্তী মরুবাসীদের জন্য সঙ্গত নয়। তা অর্থাৎ যুদ্ধ হতে পশ্চাদপদ থাকার এই নিষেধাজ্ঞা এ জন্য যে আল্লাহ তা'আলার পথে তাদের তৃষ্ণা, ক্লান্তি এবং ক্ষুধায় ক্লিষ্ট হওয়া এবং কাফেরদের ক্রোধ উদ্রেক করে এমন স্থানে পদক্ষেপ করা এবং আল্লাহর শক্রদের নিকট হতে কিছু লাভ করা অর্থাৎ তাদেরকে বধ করা বা বন্দী করা বা দেশান্তর করা সবকিছর প্রতিফল দানের উদ্দেশ্যে তাদের সৎকর্ম লিপিবদ্ধ করা হয়। আল্লাহ তা'আলা সংকর্মপরায়ণদের শ্রমফল অর্থাং উল্লিখিত জনপদের প্রতিফল বিনষ্ট করেন না ৷ বরং তাদেরকে তিনি পুণ্যফল দিয়ে থাকেন। کُاکُ کُانُ کُ বাক্যটি 🚅 বা বিবরণমূলক ভঙ্গিতে ব্যবহুট হলেও এ স্থানে 🚅 বা নিষেধাজ্ঞামূলক অর্থে वावञ्च। ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُ वात بِ টি مَرْبُرُ वात ए বোধক। बेंबें जर्थ তৃষ্ণা। হুল্ল অর্থ ক্লান্তি र مَضَدُرُ ज مَوْطِئًا । अर्थ कुधा مَخْمَصَةً ক্রিয়ামূল وَطُنُّ [পদক্ষেপ করা] অর্থে ব্যবহৃত অর্থ ক্রোধ সঞ্চার করা।

تُمْرَةٌ وُلاَ كَبِينِرةٌ وُلاَ يَقْطَعُونَ وَادِيًّا بالسَّيْر إلَّا كُتِبَ لُهُمْ ذٰلِكَ لِيبَجِزِيبُهُمُ اللَّهُ احْسَنَ مَا كَانُوا يعملون أي جَزاءه .

١٢٢. وَلَعْنَا وُبِخُوا عَلَى النَّاخَلُفِ وَأَرْسَلَ النَّبِينُ عَلَّهُ سَرِيَّةٌ نَفُرُوا جَمِينُعًا فَنَزَلَ وَمَا كَانَ المُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا إِلَى الْغَزْوِ كَأَنَّةُ م فَكُولًا فَهَلَّا نَفَر مِنْ كُلِّ فِرْقَة فَبِيلَةٍ مِنْهُمْ طَانِفَهُ جَمَاعَةُ وَمَكَثَ الْبَاقُونَ لِيَنَغَفُّهُوا أَى الْمَاكِثُونَ فِي البكيشين وليستشنؤدوا قشومهم إذا دجعكوا اِلْنِهِمْ مِنَ الْغَزْوِ بِتَعْلِينِمِ مَا تَعَلَّمُوهُ مِنَ الْأَحْكَامِ لِعَلَّهُمْ بِكُذُرُونَ عِفَابَ الكُهِ بِامْتِئَالِ أَمْرِهِ وَنَهَيِهِ قَالَ ابْنُ عُبُساسٍ (رض) فَهُذِهِ مُخْصُوصَةً بِالسَّرَابَا وَالَّتِي قَبِلَهَا بِالنَّهْيِ عَنْ تُخَلُّفِ أَحَدِ فِيمًا إِذَا أَخْرُجُ النَّبِيُّ ﷺ.

১২১. এবং তাতে <u>তাদের ক্ষুদ্র</u> যেমন একটি খর্জুর <u>ব</u> বুহুৎ ব্যয় এবং যাত্রার মাধ্যমে তাদের প্রান্তর অতিক্রম এসব কিছুই <u>তাদের অনুকৃলে লিপিবদ্ধ করা</u> হয়-এ উদ্দেশ্যে যে আল্লাহ তা'আলা তারা যা করে তা অপেক্ষা উৎকষ্টতর পুরস্কার তাদেরকে দেবেন।

১২২. যুদ্ধ হতে পশ্চাতে রয়ে যাওয়ার বিষয়ে তারা তিরস্কৃত হওয়ার পর রাসূল 🕮 অপর একটি দল জিহাদের জন্য প্রেরণ করার উদ্যোগ নিলে তখন একেবারে সকলেই তাতে যাত্রা করতে উদ্যক্ত হয়। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- মু'মিনদের সকলে একসাথে যুদ্ধ অভিযানে বের হওয়া সঙ্গত নয় ৷ তাদের প্রত্যেক দলের প্রতোক কবিলার এক অংশ এক জামাত কেন বের হয় না আর অবশিষ্টরা কেন বাড়িতে থেকে যায় না। যাতে তারা বাড়িতে অবস্থানরত অবশিষ্টরা দীন সম্পর্কে জ্ঞান অনুশীলন করতে পারে এবং তাদের সম্প্রদায়ের লোক<u>দেরকে</u> তারা যে সমন্ত আহকাম ও বিধিবিধান শিক্ষা করেছে তৎমাধামে সতর্ক করতে<u>পারে যখন তারা</u> যুদ্ধ হতে <u>তাদের</u> নিকট<u>্ফিরে আ</u>সবে<u>। যাতে তারা</u> আল্লাহ তা'আলার আদেশ ও নিষেধসমূহ বাস্তবায়ন করত আল্লাহ তা'আলার শান্তি সম্পর্কে সতর্ক হয়। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এ আয়াতোজ বিধানটি সারিয়্যা অর্থাৎ রাসুল 🚃 নিজে যে যদ্ধে শরিক হননি সেক্ষেত্রে প্রযোজ্য। আর যুদ্ধে শরিক না হয়ে পশ্চাতে থাকা নিষিদ্ধ হওয়া সম্পর্কিত বিধানটি হলো যে যুদ্ধে রাসূল 😅 নিজে বের হয়েছেন সে ক্ষেত্রের জন্য। كُولًا তা এ স্থানে 🔌 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে :

#### তাহকীক ও তারকীব

مُعِيثُ فِي الْإِيمَانِ साता مُعِيدً العَمَّالِينَ الصَّارِفِينَ العَمَّانِ وَالْمُهُودِ وَلَا عَلَى الْكِيمَانِ وَالْمُهُودِ وَلَا الْمُهُودِ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُونُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَالِحُودُ وَلَا الْمُؤْمِدُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَا لِمُؤْمِدُونَ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُعْمِينُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَقَالُونُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا الْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَمُؤْمِدُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَمُؤْمِدُ وَلَا لَا لَا لَالْمُؤْمِدُ وَلَا لَالْمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا لَمُؤْمِدُونَ وَلَا لَا لَالْمُؤْمِدُ وَلَا لَالْمُؤْمِدُونَ وَلَا لَمُؤْمِدُونَ وَلَا لَعُلَالِكُمُونَ وَلَا لِمُعْلِقًا لَا لَالْمُؤْمِدُ وَلَا لَمُؤْمِدُونَ اللّهُ وَلِمُونَا لِلْمُؤْمِدُ وَلَا لَمُؤْمِدُونَ لِللْمُؤْمِدُونَ لِلْمُؤْمِدُونَ الْمُؤْمِدُونَ وَلَا لَالْمُؤْمِنُ وَلَا لَمُؤْمِدُونَ لِلْمُؤْمِدُونَ الْمُؤْمِنُ وَلَالِمُونَا لَمُؤْمِنُ وَلَالْمُونَا لَالْمُؤْمِنِ وَلَالْمُؤْمِنُونَ لِلْمُؤْمِنِ وَلِمُونَا لَالْمُؤْمِنُ وَلَالْمُؤْمِنِ وَلَالْمُؤْمِنِ وَلِي لَا لَمُؤْمِنُونَا لِمُؤْمِنِ وَلِمُونَا لِمُؤْمِلُونِ لِلْمُؤْمِلُونِ لِلْمُؤْمِلُولِ لَالْمُؤْمِنِ وَلِمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلُونُ لِلْمُؤْمِلُونَالْمُؤْمِلِي وَالْمُؤْمِلُولُونُ وَلِمُونَا لِلْمُؤْمِلُونُ لِلللْ

বাঁচানোর চেষ্টা করে। না। www.eelm.weebly.com

. अठे। सूरालागांत छिखिरछ इरसरह : **बेंब्रेटिक केंद्र** ك كَانَ لِأَهْلِ مُدِينَةٍ الخ छएनमा या نَهِي उता त्नक نَهِيْ वाता त्नक وصور مُرْجِعٌ २८٦- ذَالِكَ الك ं प्रकार हुआ गाय । अपन ميْم हा - ظُرُفُ اللّه مُصَدَر مِبْسَى हैं। बरला مِنْم हा अर्था مَرْطَتُا अर्था : قَنُولُهُ مُصَدَرُ بِمَعْنَى وَطَفًا अर्था : قَنُولُهُ مُصَدَرُ بِمَعْنَى وَطَفًا ত্র্বাদির সমূখীন হওয়া পেশ আসা, অর্থাৎ تَوْلُهُ وَلاَ بِنَصِيْبُونَ (অর্থাৎ : قُنُولُهُ وَلاَ بِنَشَالُوْنَ يُصِيبُونَ إصَابَةً তুলা : অর্থাৎ : قُنُولُهُ نَيْبِلًا उठा প্রত্যেক কট ও মসিবডের ক্ষেত্রে প্রয়োজ্য হয়।

টা مُم यभीরের হানে তাং أَلْمُعْسِنِيْنَ । এর ঘারা উদ্দেশ্য হলো একথার প্রতি ইন্সিত করা যে قَوْلُهُ أَي أَجْرُهُمُ शिक्षक वना यत्यष्ट रेटा । किन्नु काटक الأحْسَانِ रेटा ना ।

ঞ - تَاوِيْل উভয়ের দিকেই উল্লিখ اِنْغَاقْ এর যমীর اِنْغَاقْ এবং كُتِبَ , এতে ইন্নিত রয়েছে যে, - تَاوِيْل

ভিত্তিতে ফিরতেছে। কাজেই عُدَمُ مُطَابُقَتُ - عَدَمُ مُطَابُقَتُ ভিত্তিতে ফিরতেছে। কাজেই - عَدَمُ مُطَابُقَتُ ভ عند عَدَمُ مُطَابُقَتُ عَدَمُ عَدَمُ عَدَمُ عَدَمُ عَدَمُ مُطَابُقَتُ عَدَمُ مُطَابُقَتُ عَدَمُ وَسِخُواْ عَلَى السَّخَدَاتُونَ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُونَ عَلَى السَّخَدَاتُونَ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ وَالْمَوْتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَنْ الْعَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى الْعَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى الْعَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَّخَدَاتُ عَلَى السَ

এর তাফদীর بَيْنَايَة ছারা করে ইন্সিত করেছেন যে, فَرَفَةُ: قَوْلُهُ قَبِيْلَةٍ ছারা কড় জামাত উদ্দেশ্য। يَنَا وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهِ عَلَيْهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ مَكْثُ الْبُالْقُونُ عَلَيْ নয়। কাজেই এ সন্দেহ শেষ হয়ে গেল যে, যোদ্ধারা যুদ্ধের ময়দানে কিভাবে ফিকহ অর্জন করবে?

बर वृक्ति कता बाता उठा हे वातराठत बन् नितरान कता: قُولُهُ وَالَّتِنِي قَبْلُهُمَا بِالسِّكَهْبِي عَنِ السَّخُلُفِ الخ - مَا كَانُ لَامُولَ الْمُدِينَةِ । जिल्ला वा इंतरहाह (य, कात्ना वाक्रित करान थाक वारा वाका कारहक नस আর كَمَا الْمُوْمِنُونَ لِيَنْظُرُوا الغ আয়াতে সকলকে জিহাদে গমন করতে নিষেধ করা হয়েছে। উভয় আয়াতের - এর মধ্যে हन्द् वा تُعَارُضُ तराह ।

রয়েছে। এই জবাবের সারকথা হলো এই যে, পূর্বে যেই نَهْى جَمْلُهَا العَ তা এই সুরতে রয়েছে যে, বের হওয়াটা ব্যাপকভাবে হয় এবং স্বয়ং রাসৃল 🚟ও জিহাদের জন্য বেরিয়ে পড়েন। আর ছোট জামাত বের হওয়া আর বড় জামাত মদিনায় অবস্থান করার বিধান হলো সারিয়ার। যখন ব্যাপক ঘোষণা না হয় এবং রাসূল 🚟 নিজে তাতে অংশগ্রহণ না করেন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, হয়রত কাব ইবনে মালেক (রা.) এবং ভাঁঃ দুজন সঙ্গীকে আল্লাহ তা'আলা তাদের সত্যবাদীতার কারণে ক্ষমা করে দিয়েছেন, তাই আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, হে মু'মিনগণ! তোমরা আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করতে থাক এবং সত্যবাদীদের সঙ্গ অবলম্বন কর। এই আয়াডে মুসলমানদেরকে বিশেষভাবে দুটি নির্দেশ প্রদান করা হয়েছে। একটি তাকওয়া পরহেজগারি অবলম্বন করা আর দ্বিতীয় হলে সত্যবাদীদের সঙ্গ অবলম্বন করা এবং মুনাফিকদের সঙ্গ পরিহার করা।

তাফসীরকারগণ বলেছেন, এর দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, ঈমানের পরই তাকওয়া পরহেজগারি অবলম্বন করা একান্ত জরুরি। এরপর সত্যবাদী এবং নেককারদের সঙ্গ অবলম্বন করা পক্ষান্তরে মুনাফিকদের তথা কাফের ও সকল মন্দ লোকের সঙ্গ পরিহার করা কর্তব্য।

अर्था९ এमन नग्न रय, मूजनमानगं जकाल विज्ञात गात। . قَوْلُهُ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَأَفَّةٌ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে জিহাদ থেকে বিরত থাকার ব্যাপারে যে কঠোর বিধি-নিষেধ আরোপিত হয়েছে তাতে কোনো কোনো মুসলমানের মনে এ ধারণা সৃষ্টি হয়েছে যে, প্রত্যেক জিহাদেই মুসলমান মাত্ররই অংশগ্রহণ একান্ত কর্তব্য। এজন্য আল্লাং তা'আলা এ আয়াতে ইরশাদ করেছেন, প্রত্যেক জিহাদে সকল মুসলমানেরই শরিক হওয়া একান্ত কর্তব্য নয়।

শানে নযুল : হযরত আনুলাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, হযরত রাসুলে কারীম 🚟 যখন তাবুর্জে জিহাদে গমন করেন তখন মদিনাতে ওধু মুনাফেকরাই থেকে যায়। আর দু চারজন যারা খাঁটি মুমিন হওয়া সব্ত্তেও যেতে

পারেননি তাদের তথবা সম্পর্কীয় আলোচনা ইতঃপূর্বে হয়েছে ঐ অবস্থায় মু'মিনগণ বনলেন, আমরা আর কোনো সময় কোনো ছিহাদ থেকে বিরত থাকব না স্বয়ং রাস্কুল্লাই 🏥 জিহাদে গমন করেন অথবা তিনি সাহাবায়ে কেরামের কোনো দল ছিহাদে প্রেরণ করেন কোনো অবস্থাতেই আমরা জিহাদ থেকে বিরত থাকব না।

মহানবী 🟥 খখন তাবুক থেকে প্রত্যাবর্তন করে বিভিন্ন দিকের কাফেরদের মোকাবিলায় সাহাবাতে কেরামকে প্রেরণ করনেন তারা সকলেই ঐ জিহাদে শরিক হলেন, মদিনা মুনাওয়ারায় রাস্বুকাহ 🍱 -কে একা রেখে গেলেন, তখন এই সায়াত নাজিল হয় :

সূরা তাওবায় অত্যন্ত গুরুত্ত্বের সাথে তাবুক যুদ্ধের ধারাবাহিক আলোচনা করা হয়েছে। এ যুদ্ধে শরিক হওয়ার জন্য নবী করীম 🚃 -এর পক্ষ থেকে সাধারণ ঘোষণা দেওয়া হয়। বিনা ওজরে এ আদেশের বিরুদ্ধাচারণ জায়েজ ছিল না। যারা আদেশ লব্দ্যন করেছে তাদের অধিকাংশই ছিল মুনাফিক। এ সূরার অনেক আয়াতে তাদের আলোচনা এসেছে। আর কিছু নিষ্ঠাবান মু'মিনও ছিলেন, যারা সাময়িক অলসভার দরুন জিহাদ থেকে বিরত ছিলেন। আল্লাহ তাদের তওবা কবুল করেছেন : এ সমস্ত ঘটনা থেকে বাহাত বুঝা যেতে পারে যে, প্রত্যেক জিহাদে গমন করাই প্রত্যেকটি মুসলমানদের জন্য ফরন্ত এবং জিহাদ থেকে বিরত থাকা হারাম অথচ শরিয়তের হকুম তা নয়। বরং শরিয়ত মতে সাধারণ অবস্থায় জিহাদ ফরভে কেফায়া। অর্থাৎ প্রয়োজনীয় সংখ্যক মুসলমান জিহাদে অংশ নিলেই অবশিষ্ট মুসলমানদের পক্ষ থেকেও এ ফরজ আদায় হয়ে যায়। কিন্তু জিহাদকারী যদি যথেষ্ট সংখ্যক না হয় এবং যদি তাদের পরাজিত হওয়ার আশঙ্কা দেখা দেয় তবে আশপাশের মুসলমানদের জিহাদে যোগ দেওয়া এবং দলের শক্তি বৃদ্ধি করা ফরজ হয়ে দাঁড়ায়। তারাও যথেষ্ট না হলে তাদের পার্শ্ববর্তী মুসলমানগণ এমনকি প্রয়োজনবোধ সমগ্র বিশ্বের মুসলমানদের পক্ষে জিহাদে ঝাঁপিয়ে পড়া ফরজে আইন হয়ে পড়ে। এমভাবস্থায় জিহাদ থেকে বিরভ থাকা হারাম। তেমনিভাবে মুসলমানদের আমির যদি প্রয়োজন বোধে সকল মুসলমনেকেই জিহাদে যোগ দেওয়ার সাধারণ আদেশ জারি করেন, তবুও জিহাদ সবার উপরে ফরজ হয়ে যায়। তখনও জিহাদ থেকে বিরত থাকা হারাম। যেমন তাবুক যুদ্ধে যোগ দেওয়ার জ্বনা সকলের প্রতি আদেশ জারি হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতে এ বিষয়টি পরিষ্কার করে দেওয়া হয়েছে। তাবুক যুদ্ধে সাধারণ যুদ্ধের ঘোষণা ছিল এক বিশেষ অবস্থার প্রেক্ষিতে, অবচ সাধারণ অবস্থায় জিহাদ ফরজে আইন নয় এবং এতে সকলের সমবেতভাবে যোগ দেওয়াও ফরজ নয়। কেননা জিহাদের মতো ইসলাম ও মুসলমানদের আরো অনেক সমষ্টিগত সমস্যা রয়েছে, যার সমাধান জিহাদের মতোই ফরজে কিফায়া। আর তা হবে দায়িত্ব বন্টনের নীতিমালার তিন্তিতে অর্থাৎ মুসলমানদের বিতিন্ন দল ও বিভিন্ন দায়িত্বে নিয়োজিত থাকবে। তাই সকল মুসলমানদের পক্ষে একই সময়ে জিহাদে যোগ দেওয়া বাঞ্কীয় নয়।

এ আলোচনা থেকে ফরজে কিফায়ার পরিচয় জানা গেল। অর্থাৎ যে কাজ ব্যক্তিগত নয়, বরং সমষ্টিগত এবং সকল মুসলমানদের পক্ষে তা সমাধা করা কর্তব্য, পরিয়তের দৃষ্টিতে তাকেই ফরজে কিফায়া বলে সাব্যস্ত করা হয়েছে, যাতে দায়িত্ব বন্টনের নীতি অনুসারে যাবতীয় কার্য স্ব-স্ব গতিতে চলতে পারে এবং সমষ্টিগত দায়িত্বুগুলাও আদায় হয়ে যায়। মুসলমান পুরুবের পক্ষে জানাজার নামাজ, কাফন-দাফন, মসজিদ নির্মাণ, তার হেফাজত ও সীমান্ত বন্ধা প্রভৃতি হলো ফরজে কিফায়া। সাধারণত বিশ্বের সকল মুসলমানের উপরই এ দায়িত্ব বর্তায়। কিম্বু যদি কিছু সংখ্যক লোক তা আদায়

করে তবে সবাই দায়িত্বযুক্ত হয়ে যায়।
ফরজে কিফায়ার মধ্যে দীনের তালিম সবিশেষ গুরুত্বপূর্ণ। আলোচ্য আয়াতে তা লিমে-দীনের গুরুত্ব বর্ণনা করা হচ্ছে যে,
জিহাদের মত্যে গুরুত্বপূর্ণ কান্ত চলাকালেও যেন দীনের তা লিম স্থাগিত না হয়। সে জন্য প্রত্যেক বড় দল থেকে একেকটি
ছোট দল জিহাদে বের হবে এবং অবশিষ্ট লোকেরা দীনি ইলম হাসিলে নিয়োজিত থাকবে। অতঃপর তারা ইলম হাসিল
করে মুজাহিদ ও অপরাপর লোককে দীনি তালিম দেবে।

দীনের ইনম হাসিদ ও সংশ্লিষ্ট নীজি-নিরম : ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, এ আরাতটি দীনের ইনম হাসিদের মৌলিক দলিন। চিন্তা করলে বোঝা যাবে যে, এতে দীনি ইলমের এক সংক্ষিত্ত পাঠ্যসূচি এবং ইলম হাসিদের পর আন্দেমদের দায়িত্ব ও কর্তব্য কি হবে তাও বলে দেওয়া হয়েছে। এখানে বিষয়টির কিছু বিন্তারিত আন্যোচনা করা প্রয়োজন।

দীনি ইলমের কজিলত : দীনি ইলমের জগনিত কজিলত ও ছব্যাব সম্পর্কে ওলামায়ে কেরাম ছোড় বড় অনেক কিতাব লিখেছেম। এখানে করেকটি সংক্ষিব হাদীস পেল করা হলো। তিরমিধী শরীফে হ্যরত আবুদারদা (রা.) বেওয়ারেত WWW.Oelm.weebly.com

রাসূলে কারীম 🊃 ইরশাদ করেন, শয়তানের মোকাবিলায় একজন ফিকহবিদ এক হাজার আবেদের চাইতেও শক্তিশালী ও ভারি। –[তিরমিযী, মাযহারী]

তিনি আরো বলেন, মানুষের মৃত্যু হলে তার সমস্ত আমল বন্ধ হয়ে যায়, কিন্তু তিনটি আমলের ছওয়াব মৃত্যুর পরও অব্যাহত থাকে। এক. সদকায়ে জারিয়া, যেমন– মসজিদ, মাদরাসা ও জনকল্যাণমূলক প্রতিষ্ঠান। দুই. ইলম, যার ঘারা লোকেরা উপকৃত হয়। যেমন– শাগরিদ রেখে গিয়ে ইলমে দীনের চর্চা জারি রাখা বা কোনো কিতাব লিখে যাওয়া। তিন. নেককার সন্তান, যে তার পিতার জন্য দোয়া করে এবং ছওয়াব পাঠাতে থাকে। –[কুরতুবী]

দীনি ইলম ফরজে আইন অথবা ফরজে কিফায়া হওয়ার বিবরণ : ইবনে আদী ও বায়হাকী বিশুদ্ধ সনদে হয়রত আনাস (রা.) কর্তৃক বর্ণিত ও হাদীসটি উদ্ধৃত করেছেন, مَالُو مُرْيَضَةُ عَلَى كُلُّ مُسْلِم بَالْمِالِم अर्था প্রত্যেক মুসলমানের উপর ইলম শিক্ষা করা ফরজ। বলা বাহুল্য এ হাদীস ওঁউপরিউজ অপরাপর হাদীসে উল্লিখিত ইলম শব্দের অর্থ দীনের ইলম। তবে অন্যান্য বিষয়ের মতো দুনিয়াবি জ্ঞান-বিজ্ঞানও মানুষের জন্য জরুরি। কিন্তু হাদীসসমূহে সে সবের ফজিলত বর্ণিত হয়নি : অতঃপর দীনি ইলম বলতে একটি মাত্র বিষয়ই বুঝায় না; বরং তা বহু বিষয়ের উপর পরিব্যাপ্ত এক বিরাট ব্যবস্থা : সূতরাং সমস্ত বিষয়ই একা আয়ন্ত করা প্রত্যেক মুসলমান ননারীর পক্ষে সম্ভব নয়। কাজেই উল্লিখিত হাদীসে প্রত্যেক মুসলমানদের উপরই যে ইলম তলব ফরজ করা হয়েছে, তার অর্থ হবে এই যে, সমস্ত মুসলমানদের জন্য দীনি ইলমের শুধূ সে অংশটি আয়ত্ত করাই ফরজ করা হয়েছে যা ঈমান ও ইসলামের জন্য জরুরি এবং যার অবর্তমানে মানুষ না পারে ফরজসমূহ আদায় করতে, আর না পারে হারাম বিষয়সমূহ থেকে বাঁচতে। এ ছাড়া অন্যান্য বিষয়, কুরআন হাদীসের মাসআলা মাসায়েল, কুরআন হাদীস থেকে আহরিত হুকুম-আহকাম ও তার অসংখ্য শাখা-প্রশাখা আয়তে আনা সকল মুসলমানের পক্ষে সম্ভবও নয় এবং ফরজে আইনও নয়। তবে গোটা মুসলিম বিশ্বের জন্য তা ফরজে কেফায়া। তাই প্রত্যেকটি শহরেই যদি শরিয়তের উপরিউক্ত ইলম ও আইন-কানুনের একজন সুদক্ষ আলেম থাকেন, তবে অন্যান্য মুসলমান এ ফরজের দায়িত্ব থেকে অব্যাহিত লাভ করতে পারে। কিন্তু যে শহর বা পল্লীতে একজনও অভিজ্ঞ আলেম না থাকেন্ তবে তাদের কাউকেই আলেম বানানো বা অন্যখান থেকে কোনো আলেমকে ডেকে এনে এখানে রাখার ব্যবস্থা করা স্থানীয় লোকের পক্ষে ফরজ, যাতে করে যে কোনো প্রয়োজনীয় মাসআলা মাসায়েল সম্পর্কে তার কাছ থেকে ফতোয়া নিয়ে সেমতে আমল করা যায় ৷ দীনি ইলম সম্পর্কে ফরজে আইন ও ফরজে কিফায়ার তাফসীর নিম্নরূপ-

ফরজে আইন: ইসলামের বিওদ্ধ আকিদাসমূহের জ্ঞান হাসিল করা, পাকী-নাপাকীর হুকুম-আহকাম জানা, নামাজ রোজা ও অন্যান্য ইবাদত বা শরিয়ত যেসব বিষয় ফরজ বা ওয়াজিব করে দিয়েছে, সেগুলোর জ্ঞান রাখা এবং যেসব বিষয় হারাম বা মাকরহ করে দিয়েছে, সেগুলো সম্পর্কে ওয়াকিফহাল হওয়া প্রত্যেক মুসলমান নর-নারীর উপর ফরজ। অনুরূপভাবে যে ব্যক্তি নেসাবের মালিক তার জন্য জাকাতের মাসআলা মাসায়েল জানা, যে হজ আদায় করতে সমর্থ তার পক্ষে তার

আহকাম ও মাসায়েল জেনে নেওয়া, যে ব্যবসা-বাণিজা, কেনাবেচা বা শিল্প কারখানায় নিয়েজিত, তার পক্ষে সংগ্রিষ্ট চুকুম আহকাম জেনে রাখা এবং যে বিয়ের উদ্যোগ নিচ্ছে, তার পক্ষে বিয়ে ও তালাকের মাসআলা-মাসায়েল সম্পর্কে অবগত হওয়া ফরজ। এক কথায় শরিয়ত মানুষের যেসব কাজ ফরজ বা ওয়াজিব করে দিয়েছে, সেওলোর হৃকুম-আহকাম ও মাসআলা-মাসায়েল সম্পর্কে জ্ঞান হাসিল করা প্রত্যেক নর-নারীর জন্য ফরজ।

ইদমে তাসাউষ্ণও ফরজে আইনের অন্তর্ভুক্ত : শরিয়তের জাহিরী হকুম তথা নামাজ রোজা প্রভৃতি যে ফরজে আইন তা সর্বজ্ঞনবিদিত। তাই সেওলোর ইনম রাখাও ফরজে আইন। হযরত কাজী সানাউল্লাহ পানিপথী (র.) তাফসীরে মাযহারীতে এ আয়াতের টীকায় লিখেছেন যে, যেহেতু বাতেনী আমলও সকলের জন্য ফরজে আইন, তাই বাতেনী আমল ও বাতেনী হারাম বন্ধুর ইনম থাকে পরিভাষার ইনমে তাসাউফ বলা হয়, তা হাসিল করাও ফরজে আইন। অধুনা বিভিন্ন ইনম তত্ত্বজ্ঞান, কাশৃষ্ণ ও আঘোপলজির সম্মিলিত রুপকে ইনমে তাসাউফ বলা হয়। তবে এখানে ফরজে আইন বলতে বাতেনী আমলের তথু সে অংশকেই বুঝায় যা ফরজ ওয়াজিবের তাফসীল। যেমন, বিতদ্ধ আকিদা, যার সম্পর্কে বাতেন তথা অবরের সাথে অথবা সবর, শোকর ও তাওয়াকুল প্রভৃতি এক বিশেষ তার পর্যন্ত ফরজে কিংবা গর্ব, অহংকার, বিছেন্ব, পরশ্রীকাতরতা, কৃপণতা ও দুনিয়ার মোহ প্রভৃতি কুরজান হানীসের মতে হারাম। এগুলোর গত্তি প্রকৃতি অথবা সেগুলো হাসিল করার কিংবা হারাম থেকে বেঁচে থাকার নিয়ম-নীতি জেনে রাখাও সকল মুসলমান নর-নারীর জন্য ফরজ। এ সকল বিষয়ের উপরই হলো ইলমে তাসাউফের আসল ভিত্তি, যা ফরজে আইন।

ফরজে কিফায়া: পূর্ণ কুরআন মাজীদের অর্থ ও মাসআলা-মাসায়েল সম্পর্কে অবহিত হওয়া, সমুদয় হাদীসের মর্ম বৃঝা, বিতদ্ধ ও দুর্বল হাদীস সম্পর্কে গুয়াকিফহাল থাকা, কুরআন ও হাদীস থেকে নির্গত আহকাম ও মাসায়েলের জ্ঞান অর্জন এবং এ সমস্ত ব্যাপারে সায়ারী, তারেয়ীন ও মুজতাহিদ ইমামগণের ভাষ্য ও আমল সম্পর্কে অবগত হওয়া। বন্ধুত এটি এত বড় কাজ যে, গোটা জীবন এতে নিয়োজিত থেকেও এ সম্পর্কিত পূর্ণ জ্ঞান হাসিল করা দুয়সায়। তাই পরিয়ত একে ফরজে কিফায়া রূপে সায়ায়্ত করেছে অর্থাৎ কিছু লোক যদি প্রয়োজনমতো এগুলোর জ্ঞান হাসিল করে নেয়, তারে অন্যরাও দায়িত্বমুক্ত হয়ে যাবে।

मीन ইলমের সিলেবাস : कूরআন মাজীদ আলোচ্য আয়াতের একটি মাত্র শব্দে দীনি ইলমের প্রকৃতি ও তার পাঠ্যক্রম কি হবে তা বাক্ত করে দিয়েছে। বলা হয়েছে - نَعَلَمُ अवि وَمَا الْمَيْنَ الْمُرْنَ الْمُرْنَ अवि وَمَا الْمُرْنَ الْمُرْنِي الْمُرْنَ الْمُرْنِي الْمُرْن

এ তন্ত্র থেকে বোঝা গেল যে, কুরখানের পরিভাষায় দীনের ইলম হাসিল করার অর্থ হলো, দীন সম্পর্কে প্রজ্ঞা অর্জন করা। ত: কিতাবের মাধ্যমে বা আলেমণণের সাহায্যে যে কোনো উপারেই হোক সব একই সিলেবাসের অন্তর্ভুক্ত। ওলামায়ে কেরামের দায়িত্ব : দীনের জ্ঞান হাসিলের পর ওলামায়ে কেরামের দায়িত্ব কি হবে তার পূর্ণ বিবরণ রয়েছে আলোচ্য আয়াতে بَنْوَرُا وَرَبَيْنَهُمْ (যেন তারা জাতিকে আল্লাহর নাফরমানি থেকে তয় প্রদর্শন করে] বাক্যটিতে। উল্লেখ্য, এখানে আলেমগণের দায়িত্ব বলা হয়েছে النَّارُ वা তয় প্রদর্শন। এটি শুন্র শাদিক তরজমা, যথাযথ মর্মার্থ নয়। বকুড় তয় প্রদর্শন বিভিন্ন ধরনের হয়ে থাকে। এক ধরনের ভীতি প্রদর্শন হলো, চোর-ভাকাত শক্রু, হিংস্ত্র জন্তু ও বিষাক্ত প্রাণী থেকে তয় প্রদর্শন করা। অন্য ধরনের হলো পিতা প্রহরণে আপন ছেলেকে আগুন, বিষাক্ত প্রাণী ও অন্যান্য কষ্টদায়ক বন্ধু থেকে বয় প্রদর্শন করে। এর মূলে থাকে প্রগাঢ় মমতা, স্বেহবোধ। এ তয় প্রদর্শনের কলাকৌশলও ভিন্ন। আরবিতে একেই বলা হয় খিন্দু এজন্য নবী-রাস্বাগণ কর্ম উলিধিতে ভূষিত। আলেমগণের উপর জাতিকে তয় প্রদর্শনের যে দায়িত্ব রয়েছে তা মূলত নবীগণের আংশিক মিরাস বা হাদীস মতে ওলামায়ে কেরাম লাভ করেছেন।

তবে এখানে উল্লেখ্য, নবীগণ ক্রিক্তি উভয় উপাধিতেই ভূষিত। ক্রিক্তিয় নবী বিশ্ব জানা গেল। আর ক্রিক্তিয় দুবিদের সুসংবাদ দানকারী। সুতরাং নবীগণের উপর দায়িত্ব হলো সংকর্মশীলদের সুসংবাদ দান করা। আলোচা আয়াতে যদিও তথু তয় প্রদর্শনের উল্লেখ করা হয়েছে, কিন্তু অন্য দানিলের দারা একথাও বুঝা যায় যে, আলেমগণের অন্যতম দায়িত্ব হলো নেককার বান্দাদেরকে সুসংবাদ দেওয়া। তবে এখানে তথু তয় প্রদর্শনের উল্লেখ থেকে এ ইন্ধিত পাওয়া যায় যে, মানুষের আসল কাজ দুটি। ১. দুনিয়া ও আথেরাতে যা কল্যাণকর, তা অবলম্বন করা এবং ২. অকল্যাণ ও অনিষ্টকর কাজ থেকে বেঁচে থাকা। আলেম ও দার্শনিকদের ঐকমত্যে শেষাক কাজটিই গুরুত্বপূর্ণ ও অগ্রাধিকার পাওয়ার যোগা। ফিকহবিদগণের পরিভাষায় একে ক্রিক্তিয়াটিকে প্রথমটির উপর প্রাথান্য দেওয়া হয়েছে। তাছাড়া অন্য দৃষ্টিকোণ থেকে লোকসান পরিহারের ও উপকার লাভ্যে উদ্দেশ্য সিদ্ধ হয়। কেননা যে কাজ মানুষের জন্য কল্যাণকর ও বাঞ্ধুনীয় তা ত্যাগ করা বড়ই ক্ষতিকর। সূতরাং ক্ষতিকর বিষয়াদি থেকে যে বাঁচতে চায় সে করণীয় কর্মে অলসত্য থেকেও দূরে থাকবে।

এ আলোচনা থেকে আরো একটি কথা জানা যায়। বর্তমান যুগে ওয়াজ ও নসিহতের কার্যকরিতা যে খুব কম পরিলক্ষিত হয়, তার প্রধান কারণ হলো, ভয় প্রদর্শনের নিয়ম পদ্ধতির প্রতি লক্ষ্য না রাখা। যে ওয়ায়েজের কথা ও ভাবভঙ্গি থেকে দয়া-প্রীত ও কল্যাণ কামনা পরিক্ষ্ট হবে, শ্রোতার নিন্দিত বিশ্বাস থাকবে যে, এ ওয়াজের উদ্দেশ্য তাকে নিন্দা ও বাটো করাও নয় এবং মনের রোষ মেটানোও নয়; বরং তার পক্ষে যা কল্যাণকর ও আবশ্যকীয় তাই বলা হচ্ছে পরম মেহতরে। শরিয়তের প্রতি অমনোযোগী লোকদের সংশোধন এবং দীন প্রচারে যদি উপরিউক্ত নীতি অবলম্বিত হয় তবে কথনে শ্রোতাবৃন্দ জেদের বশবর্তী হবে না। তারা ভর্কে অবতীর্ণ হওয়ার পরিবর্তে নিজেদের আমলের বিচার-বিশ্রেষণ ও পরিণা চিন্তায় নিয়োজিত হবে এবং এ ধারা অব্যাহত থাকলে একদিন ওয়াজ-নসিহত কবুল করে বিশুষ্ক হয়ে উঠবে। দ্বিতীয়ত জাকিছু না হলেও অন্তত পরস্পরের মধ্যে দ্বিধা-দ্বন্দু বা হিংসা-বিহেষ সৃষ্টি হবে না যার অভিশাপে আজ গোটা জাতি ক্ষতিকর। আয়াতের শেষে তিন্দু না ইলিত দেওয়া হয়েছে যে, আলেম সমাজের দায়িত্ব তথু ভয় প্রদর্শন করাই নয়; বয় ওয়াজ-নসিহতের কিয়া হচ্ছে কিনা সে বিষয়েও তাদের লক্ষ্য রাথতে হবে। একবার ক্রিয়া না হলে বারংবার তাকে প্রচেচ চালিয়ে যেতে হবে, যেন ক্রিমান বিহু সুক্ষল লাভ হয়। আর তা হলো পাপ ও নাফরমানি থেকে জাতির বৈচে থাকা।

ي ١٢٣ كَا يَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ १٢٣ مِنْ الْمُنْسُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ الْمُنْسُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ سَلُّ نَسَكُسُمٌ مِسْنَ السُّكُسَفُّادِ أَي الْأَقْسَر فالأقرب منهم وليجدوا فسكم غِلْظَةً شِدَّةً أَيُّ أَغْلِظُوا عَلَبِ وَاعْلُمُوا أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ بِالْعَوْنِ وَالنُّصْرِ .

. وَاذَا مَا أَنْ زَلَتْ سُورَةً مِنَ الْ فَجِنُهُمْ أَي الْمُنَافِيقِينَ مَنْ يُتُقُولُ لِأَصْحَابِهِ إِسْتِهْزَاءً ٱبْكُمْ زَادَتُهُ هٰذَهُ إيْمَانًا ء تَصْدِيقًا قَالَ تَعَالَٰي فَأَمُّا الُّذِيْنَ اٰمُنْتُوا فَنَزَادَتُهُمْ إِيْسَانًا لِتَكَدَيُكِهِم بِهَا وَهُم يسَتَبِشِرُونَ يَفْرُحُونَ بِهَا .

إعتيقاد فكزادتهم رجسًا إلى رجيهم كُفَرًا إِلَى كُفُرِهِمْ لِكُفُرِهِمْ بِهَا وَمَاتُوا وهم كَافِرُونَ .

وَالتَّاءِ أَيُّهُا الْمُؤْمِثُونَ أَنَّهُمْ بُغْتَنُونَ يُستَلُونَ فِي كُلِ عَامٍ مُرَّةً أَوْ مَرْتَبِينِ بِالْقَحُطِ وَالْأَمْرَاضِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ مِنَّ نِفَاقِهِمْ وَلَا فَمْ يَذُكُرُونَ بِنُعِظُونَ .

নিকটবর্তী ক্রমান্ত্রে যারা নিকট হতে নিকটতর তাদের সাথে যুদ্ধ কর এবং তারা যেন তোমাদের মধ্যে কঠোরতা পায়। অর্থাৎ তোমরা তাদের প্রতি কঠোরতা প্রদর্শন কর। জেনে রাখ! আল্লাহ তাঁর সাহায্য-সহযোগিতাসহ মুব্রাকীদের সাথে রয়েছেন : عُلْظُهُ अर्थ कঠোরতা ।

১ ১২৪. যখনই কুরআনের কোনো সুরা নাজিল হয় তখন তাদের অর্থাৎ মুনাফিকদের কেউ কেউ সাহাবীগণকে উপহাস করে বলে তা তোমাদের মধ্যে কার ঈমান প্রত্যয় বৃদ্ধি করল। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, যারা মু'মিন যেহেতু তারা তার প্রত্যয় রাখে সেহেতু <u>তা</u> তো তাদেরই ঈমান বৃদ্ধি করে : আর তারা এতদ্বিষয়ে আনন্দিত সুসী।

১٢٥ ، وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مُرَضُ ضُعْفُ ١٢٥. وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مُرضَ ضُعْف বিদ্যমান যেহেতু তারা তা অস্বীকার করে সেহেত তা তোমাদের সাথে আরো কলুষ মুক্ত করে: কুফরির উপর আরো কুফরির বৃদ্ধি ঘটায় একং কুফরি অবস্থায়ই তারা মৃত্যুবরণ করে।

সহ অর্থাৎ নাম ﴿ بَرُونَ আরা কি দেখে না ﴿ كَارُونَ بِالْسِيَاءِ أَى الْسُمُنَا فِسَفُونَ পুরুষরপে গঠিত হলে মুনাঞ্চিকদেরকে বুঝাবে। আর 🕹 সহ অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষক্রপে পঠিত হলে অর্থ হবে হে মুমিনগণ! তোমরা কি দেখ নাঃ হে ভারা প্রতি কংসর দূর্ভিক্ মহামারী দ্বারা দু একবার বিপর্বস্ত হয়ঃ বিপদাপনু হয়ঃ তারপরও তারা মুনাকেকী হতে তথবা করে না এবং তারা পিকা গ্রহণও করে না। তা হতে উপদেশও নের না।

مَا أُنْزِلُتْ سُورَةً فِينَهَا فِكُوكُمُ ١٢٧ عُ٢٩. وَاذِا مَا أُنْزِلُتْ سُورَةً فِينَهَا ذِكْرُهُمْ وَقَرأُهَا النَّبِئُي نَظَرَ بِعَنْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ ء يُرِيدُونَ الْهَرْبَ يَقُولُونَ هَلْ يُركُمْ مِنَ أَحَدِ إِذَا قُمِتُمْ فَإِنَّ لَمْ يَرَهُمُ أَحَدُ قَامُنوا وَالَّا ثُبَتُوا ثُمَّ انْصَرْفُوا م عَلَى كُفْرِهِمْ صَرَفَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ عَن الْهُدٰي بِأَنَّهُمْ قَوْمُ لا يَفَقُهُونَ الْحَقَّ لِعَدَم تُدَبُرُهِمْ ـ

مِنْكُمْ مُحَمَّدُ ﷺ عَزِيْزُ شَدِيدُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُمْ أَيْ عَنَيْتُكُمْ أَيْ مَشَقَّتُكُم وَلِقَاؤُكُمُ الْمَكُرُوهُ حَرِيضً عَلَيْكُمْ أَنْ تَهَتَدُوا بِالْمُوْمِنِيْنَ رُأُونَكُ شَدِيدُ الرَّحْمَةِ رَّحِيمُ يُرِيدُ لَهُمُ الْخَيرَ .

حَسْبِي كَافِي اللَّهُ لاَّ إِلَّهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تُوكُّلُتُ بِهِ وَثِقْتُ لاَ بِغَيْرِهِ وَهُوَ دَبُُ الْعَرْشِ الْكُرْسِيِّ الْعَظِيْمِ خُصَّهُ بِالذِّكُورِ لِلاَّنَّهُ أَعْظُمُ الْمَخْلُوقَاتِ رُوَى الْحَاكِمُ فِي الْمُستَدُّرُكِ عَن ابُكَ بُنِ كَعْبِ قَالَ أَخِرُ أَيَةٍ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ إِلْى أَخِرِ السُّورَةِ . নাজিল হয় আর রাসূল 🚃 তা পাঠ করেন তখন তারা ভেগে যাওয়ার ইচ্ছায় একে অপরের দিকে <u>তাকায়।</u> বলে, দাঁড়ালে <u>তোমাদেরকে কেউ লক্ষ্</u> করবে কি? কেউ যদি লক্ষ্য না করে তবে তারা চলিয়া যায়। আর তা না হলে বসে থাকে। <u>অতঃপর তারা</u> কৃফরির উপরই ফিরে চলে। আল্লাহ তা আলা তাদের হৃদয় সত্যপথ হতে বিমুখ করে দিয়েছেন। <u>কারণ</u> তারা এমন এক সম্প্রদায় যারা চিন্তা না করার কারণে সত্যকে বুঝে না

এক রাসূল মুহামদ 🚟 এসেছেন। তোমাদেরকে যা কষ্ট দেয় অর্থাৎ তোমাদের কষ্ট ও বিপদের সমুখীন হওয়া তাঁর জন্য পীড়াদায়ক ক্লেশকর। তোমরা পথপ্রাপ্ত হও তার প্রতি তিনি অতি আগ্রহী, মু'মিনদের প্রতি তিনি দয়ার্দ্র, ক্ষমতাশীল ৷ অর্থাং তিনি তাদের মঙ্গলকামী। 🗯 🗘 তার 🖒 টি वर्था९ कियात भून वर्थ वाक्षक । এদিকে ইঙ্গিত করতে যেয়ে তাফসীরে ইন্টেই উল্লেখ করা হয়েছে। 🚓 🚓 অর্থ- অতিশয় মমতা যার।

১۲۸ ، نَانٌ تَــُولُــوْا عَــن الْإِيــَـــان بــكَ فَــَـُــلُ করা হতে মুখ ফিরিয়ে নেয় তবে তুমি বল, আমার জন্য আল্লাহ তা'আলাই যথেষ্ট, তিনি ব্যতীত কোনো <u>ইলা</u>হ নে<u>ই,</u> আমি অন্য কারো উপর নয় তাঁর উপরই নির্ভর করি আস্থা পোষণ করি। তিনি মহা<u>আরশের</u> আসনের <u>অধিপতি</u>ঃ সৃষ্টির মধে আকাশে আরশ সর্ববৃহৎ বলে এ স্থানে বিশেষভাবে কেবল তারই উল্লেখ করা হয়েছে। 🚓 जर्र আমার জন্য যথেষ্ট ৷ হাকেম তৎপ্রণীত 'মুস্তাদরাক' গ্রন্থে হ্যরত উবাই ইবনে কা'ব প্রমুখাৎ বর্ণনা করেন যে, হৈন্টে এইটি হতে শেষ পর্যন্ত এ স্রাং আয়াতসমূহই সর্বশেষ অবতীর্ণ হয়।

#### তাহকীক ও তারকীব

। আৰু তানা যারা তোমাদের নিকটবর্তী - جَمْعُ مُذَكِّرٌ غَائِبٌ মাসদার থেকে جَمْعُ مُذَكِّرٌ غَائِبٌ مِلْكُمْ ا অইবারত একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব । غَوْلَـهُ لِغَبِيْكُمْ : هَـوْلُـهُ لِغَبِيْكُمْ

প্রস্থা, প্রস্থা হলো এই যে, وَلَكُونُ এটা কাফেরদেরকে নির্দেশ করা যে, তারা মুসলমানদের মধ্যে وَلَكُونُ এবং কঠোরতা পাবে। অথচ কাফেরদের উপর عَلْظُتْ পাওয়া ওয়াজিব নয়।

উত্তর, উত্তর এই যে, বাহ্যিক দৃষ্টিতে নির্দেশ কাফেরদের প্রতি, কিন্তু বাস্তবিক পক্ষে নির্দেশ মু'মিনদেরকেই করা হয়েছে। আয়াতে সবব বলে 🎞 উদ্দেশ্য নিয়েছেন।

ख्टा मानात প্রয়োজন कि ছिल? يَقُولُونَ البخ

बेंबत. (यारक् مُثَلُ بَرَاكُمُ बत गूर्त जवीं) مَثَلُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعَضٍ अब পূर्त जवीं। مُثَلَ بَرَاكُمُ عَنْ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ कात خاصِر उला بَرَاكُمْ (उला عَنْ يَدَاكُمُ (केंड بَدَاكُمُ (केंड कात कना خَرَاكُمُ असाकन रासह

مِنَ الْمُسْلِيبُنَ ١٩٧١٠ : قَوْلُهُ مِنْ أَحَدِ

) अो। प्रलांक मुनाफिक्टमत जन्म वाना वाना वाना इस्तर वस्ताव कर्मा कर्मा कर्में के عَمَّلَتْ عَلَّهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَمَّلَتْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَلُوكُمُ لِا يَفْقَهُونَ مُتَعَلِّمُ مُعَنَّمُ مُعَنَّمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ وَعَالَمُهُمْ وَعَالَمُهُمْ وَعَالَمُ

غَرَبْيُ فَرَيْسَى مِنْلُكُمْ ؟ অৰ্থাৎ ﴿ غَرَبْنِي مِنْلُكُمْ ﴾ अर्थार : قَوْلُمُ وَنْحُكُمْ أَيَّ مِنْ وَنْسَكُمْ غَانِدُ عَالِمَ अरुप्तार नम्न । এতে ইপ্লিত রয়েছে যে, خَاسَةُ بِهُ कि राजा : قَوْلُهُ أَيْ عَنْسَكُمْ -এর প্রয়োজন নেই । কাজেই غَانِدُ ना থাকার সন্দেহ দুরীভূত হয়ে গেল ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে জিহাদের বিধান পেশ করা হয়েছে এবং জিহাদের ফজিলতও বর্ণিত হয়েছে। আর আলোচ্য আয়াতে জিহাদ কিভাবে ওরু হবে এবং কার সঙ্গে সর্বপ্রথম জিহাদ করতে হবে এ বিধান বর্ণিত হয়েছে।

আলোচ্য প্রথম আয়াতে । তিন্দুনি নির্দান সর্ব্ধার করে বিজ্ঞারিত বিবরণ দেওয়া হছে যে, কান্কেররা দুনিয়ার সর্ব্ধার রয়েছে। তবে কোন নিয়মে তাদের সাথে জিহাদ করা হবে? এ আয়াতে বলা হছে যে, কান্কেরদের মধ্যে যারা তোমাদের নিকটবতী, প্রথমে তাদের সাথে জিহাদ করে। নিকটবতী দুরকমের হতে পারে। এক. অবস্থানের দিক দিয়ে অর্থাং যারা তোমাদের নিকটে অবস্থানকারী প্রথমে তাদের সাথে জিহাদ কর। দুই, গোত্র আত্মীয়তা ও সম্পর্কের দিক দিয়ে বিকটবতী আনাদের আগে তাদের সাথে জিহাদ চালিয়ে যাও। কারণ ওদের কলা। সাধনই ইসলামি জিহাদের উদ্দেশা। আর কল্যাণ সাধনের বেলায় আত্মীয়ক্তন অপ্রণণ। যেমন, কুরআনে রাস্কে কলা। সাধনের বেলায় আত্মীয়ক্তন অপ্রণণ। যেমন, কুরআনে রাস্কে কারীম ক্রিটি ক্রিটি ক্রিটি তার্দিশ পালনে সর্বাধ্যে বংগাত্রীয়দের সমবেত করে আল্লাহর আজাবের ভয় প্রদর্শন করেন। তাই তিনি এ আর্দেশ পালনে সর্বাধ্যে বংগাত্রীয়ের সমবেত করে আল্লাহ তা আলার বাণী তনিয়ে দেন। অনুরূপ তিনি স্থান হিলের প্রথম মদিনার আশপাশের কাক্ষের তথা বনু কুরায়ের, বনু নাজীর ও খায়বারবাসীদের সাথে বোঝাপড়া করেন। তারেবর দূরবর্তী লোকনে সাথে জিহাদে করেন এবং সবশেষে রোমানদের সাথে জিহাদের আদেশ আনে, যার কলে তারুক যুক্ত সক্ষেতি হয়। ক্রিটিটির স্থাতি তিনি করেন। তার্কির করেন এবং সবশেষে আনে ক্রানে ক্রানে। ক্রিটির তার নাক্রের মর্ম হলে। করেকের করে বাবে করে মর্ম হলে তারুক বুজি করে। তার্কের করে যাবে করে মর্ম হলে তারুক বুজি করে। তার্কির মর্ম হলি করে যাবে কেনানা দুর্বলিতা তানের চোমে ধরা না পড়ে। তিনি টিরিটির বিকার থেকে বোঝা যায়, কুরআনের আ্রাটের তেলাওয়াত, চিন্তা-ভাবনা এবং সে অনুযারী আমদ করার কলে সমানের উনুতি ও প্রবৃদ্ধি ঘটে। অর্থাৎ স্বামেরের প্রতি বাজাবিক ঘুণা জনে ও কটবোধ হয়।

হযরত আলী (রা.) বলেন, ঈমান যখন অন্তরে প্রবেশ করে, তখন একটি নূরের স্বেতবিন্দুর মতো দেখায়। অতঃপর যতই 
ইমানের উন্নতি হয়, সেই শ্রেতবিন্দু সম্প্রসারিত হয়ে উঠে। এমনকি শেষ পর্যন্ত গোটা অন্তর নূরে ভরপুর হয়ে যায়। তেমনি 
তনাহ ও মুনাফিকীর ফলে প্রথমে অন্তরে একটি কালো দাগ পড়ে। অতঃপর পাপাচার ও কৃফরির তীব্রতার সাথে সে কালো 
দাগটিও বাভতে থাকে এবং শেষ পর্যন্ত গোটা অন্তর কালো হয়ে যায়। —[মাযহারী]

এজনা সাহাবায়ে কেরাম একে অন্যকে বলতেন, আস, কিছুক্ষণ একত্রে বসি এবং দীন ও পরকাল সম্পর্কে আলোচনা করি, যাতে আমাদের ঈমান বৃদ্ধি পায়।

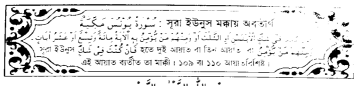
আৰু মুনাফিকদের সতর্ক করা হয়েছে যে, তাদের কপটতা ও প্রতিশ্রুতি তঙ্গ প্রতৃতি প্রকাষিকদের সতর্ক করা হয়েছে যে, তাদের কপটতা ও প্রতিশ্রুতি তঙ্গ প্রতৃতি প্রথমন, কথনো দুবার নানা ধরনের বিপদে পতিত হয়। যেমন, কথনো তাদের কাফের মিত্ররা পরাজিত হয়, কথনো তাদের গোপন অভিসন্ধি ফাঁস হয়ে যাওয়ার ফলে তারা দিবানিশি মর্মপীড়া ভোগ করে। এখানে এক বা দু'বার বলতে কোনো বিশেষ সংখ্যা উদ্দেশ্য নয়, বরং বলা হচ্ছে যে, তাদের এই দুর্ভোগের পালা শেষ হওয়ার নয়। এ সত্ত্বেও কি তারা উপদেশ গ্রহণ করেন নাঃ

় এ দৃটি আয়াত সূবা তওবার সর্বশেষ আয়াত। তাতে বলা হয়েছে যে, রাস্পে কারীয় ক্রিক স্বাইর উপর বিশেষ মুসলমানদের উপর বড় দয়াবান ও স্নেহশীল। সর্বশেষ আয়াতে তাকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে যে, আপনার যাবতীয় চেষ্টা-ভদবীরের পরও যদি কিছু লোক ঈমান গ্রহণে বিরত থাকে, তবে ধৈর্য ধরুন এবং আলার তা আলার উপর ভরুসা রাধুন।

সূরা তওবার শেষে একথা বলার সঙ্গত কারণ হলো এই যে, এর সর্বত্র রয়েছে কাফেরদের সাথে সম্পর্কছেন ও যুদ্ধ-জিহাদের বর্ণনা, যা আল্লাহ তা'আলার প্রতি আহ্বানের সর্বশেষ পছারূপে বিবেচিত। আর এ পছা তথনই অবলম্বন করা হয়, যখন মৌথিক দাওয়াত ও ওয়াজ তাবলীগে হেদায়েতের সকল আশা তিরোহিত হয়। তবে নবীগণের সমন্ত কাজ হলো প্রহ্-মমতা ও হামদর্দির সাথে আল্লাহ তা'আলার পথে মানুষের ডাকা, তাদের পঞ্চ থেকে অবজ্ঞা ও যাতনার সন্মুখীন হলে তা আল্লাহ তা'আলার প্রতি সোপর্দ করা এবং তারই উপর ভরসা রাখা। এখানে 'আরশে আয়ীমের অধিপতি' বলার উদ্দেশ্য একথা বৃথানো যে, তাঁর অনত্ত কুদরত সমগ্র জগতের উপর পরিবাপ্ত। হযরত উবাই ইবনে কা'আব (রা.)-এর মতে এ দুটি আয়াত হলো কুরআন মাজীদের সর্বশেষ আয়াত। এরপর আরো কোনো আয়াত অবতীর্ণ হয়ন। এ অবস্থায় নবী করীম

হাদীস শরীফে আয়াত দুটির অনেক ফজিলত বর্ণিত আছে। হযরত আবুদ দারদা (রা.) বলেন, যে ব্যক্তি সকাল-সন্ধ্যা সাত বার করে আয়াত দুটি পাঠ করবে, আল্লাহ তা'আলা তার সমস্ত কাজ সহজ করে দেবেন। আল্লাহ মহান, পবিত্র, সর্বজ্ঞ।

–[কুরতুবী]



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও অসীম আল্লাহর নামে ওরু করছি

जन्ताम : जन्ताम : जन्ताम :

٢. أكَانَ لِلنَّاسِ آَىْ آهْلِ مَكَّةَ إِسْتِفْهَامُ إِنْكَارِ وَالْجَارُ وَالْمَجْرُورُ حَالًا مِنْ قُولِهِ عَجَبًا بِالنُّصَبِ خَبَرُ كَانَ وَبِالرَّفْعِ إسمها والخبر وهو اسمها على ٱلْأُولَٰى أَنْ أَوْحَيْنَا أَيْ إِيْحَاؤُنَا إِلَىٰ رَجُلِ مِّنْهُمْ مُحَمَّدِ عَلَيْكَ أَنْ مُفَسِّرَةً أَنْذَرْ خُرِّفْ النَّاسَ الْكَافِرِيْنَ بِالْعَذَابِ وَبَشِر الَّذِيْنَ أَمَنُوا أَنَّ أَيْ بِأَنَّ لَهُمْ قَدَمَ سَلَفَ صِدْق عِنْدَ رَبِّهُمْ أَيْ أَجُرًا حَسَنًا بِمَا قَدَّمُوا مِنَ الْأَعْمَالِ قَالَ الْكُفِرُونَ إِنَّا خُذَا الْقُرْأَنَ الْمُسْتَبِيلُ عَلَى ذَٰلِكَ لَسِحُرُ مُنبِينُ بَيَنَ وَفِي قِرَاءَ لَسُحِرُ وَالْمُشَارُ إِلَبْهِ النَّبِيُّ عَلْهُ .

আলিফ লাম রা তার প্রকৃত মর্ম সম্পর্কে আরাহ
তা'আলা অধিক অবহিত। তা অর্থাৎ এ আয়াতসমূহ

<u>জানগর্ত সূদৃ</u>ত ও সুরন্ধিত একটি প্র<u>হের</u> অর্থাৎ আল
কুরআনের <u>আয়াত।</u> الْكِتَابُ এই الْكَانُتُ अभिটির প্রতি أَلْكَ শব্দটির প্রতি أَلْكَ শব্দটির প্রতি তুলি শব্দটির প্রতি প্রত্

২, মানুষের জন্য মক্কাবাসীদের জন্য এটা কি আন্তর্যের বিষয় যে, আমি তাদেরই একজন মুহামদ ==== -এর নিকট অহী প্রেরণ করেছি এই মর্মে যে তুমি মানুষকে অর্থাৎ কাফেরদেরকে আল্লাহ তা'আলার আজাব সম্পর্কে সতর্ক কর ভয় প্রদর্শন কর এবং ম'মিনদেরকে সৃসংবাদ দাও যে. তাদের জন্য তাদের প্রতিপালকের নিকট রয়েছে সত্যিকার অগ্রদৃত। অর্থাৎ পূর্বে তারা যে সমন্ত সংকার্য করেছে তার উত্তম প্রতিদান রয়েছে। কাফেররা বলে, এটা তো অর্থাৎ উক্ত বক্তব্য সংবলিত এই কুরআন তো প্রকাশ্য সুস্পষ্ট এক জাদু। أكار এস্থানে انكار অর্থাৎ অস্বীকার অর্থে বা প্রশ্নবোধকের ব্যবহার হয়েছে। केंद्र তা केंद्र गर्र [যবর সহ] পঠিত হলে উল্লিখিত 🗓 -এর 🚉 বা বিধেয়রূপে বিবেচ্য হবে। আর 🛵 সহ [পেশসহ পঠিত হলে তার [مُن -এর] اِسْم বলে বিবেচ্য হবে। এমতাবস্থায় পরবর্তী শব্দ ो । তার 🎢 বলে গণ্য হবে । 🔏 তाর أَن الله عَمْدَرَيَّةُ कां जात أَرْحَيْنا कां जात कें कि कि वात मून अर्थवाक्रक এদিকে করণার্থে তার্ফসীরে البُحَازُنَا (আমার ওহী প্রেরণ করা উল্লেখ করা হয়েছে। এটা প্রথম কেরাত অনুসারে অর্থাৎ 🚣 যদি कें সহ পঠিত হয় তবে। 🔂 -এর वा مُغَسِّرةً है हैं। जात أَنْ أَنْدَرُ वरत गना इरत् إسمُ ভাষামূলক। 🕰 ্রি এ স্থানে ৣ চির পূর্বে একটি 🍑 উহা बरस्र । عُدَمَ व झात्न जात्र अर्थ या अर्था शरस्र है এটা অপর এক কেরাতে 🛴 🗀 [অর্থ জাদুকর] রূপে পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় তা বারা রাস্প 🚍 -এর প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে বলে বৃঝাবে।

৩. নিশ্চয়ই তোমাদের প্রতিপালক হলেন আল্লাহ, যিনি দুনিয়ার দিন হিসেবে ছয়দিনে আকাশমওলী ও পৃথিবী সৃষ্টি করেছেন। ছয় দিনে অর্থ পৃথিবীর দিন হিসেবে ততটুকু পরিমাণ সময়ে। ত<sup>e</sup>সময়ে জে আর চন্দ্র বা সূর্য কিছুই ছিল না। যদ্ধারা সময়ের পরিমাপ করা হয়। ইচ্ছা করলে তিনি মুহুর্তের মধ্যেই তা তৈরী করে ফেলতে পারেন। কিন্তু সৃষ্টি জগতকে ধীরতা শিক্ষাদানের উদ্দেশ্যে তিনি তা না করে এই বিলম্ব করেছেন। অতঃপর তিনি আরশে সমাসীন হন। যেমন তাঁর শানের পক্ষে উপযুক্ত তেমনি সমাসীন হন। সৃষ্টি সম্পর্কিত সকল বিষয়ে তিনি নিয়ন্ত্রিত করেন, তাঁর অনুমতি লাভ ব্যতীত কারে জন্য সুপারিশ করবার কেউ নেই। ইনিই অর্থা নিয়ন্ত্রক সৃষ্টিকর্তাই হলেন আল্লাহ তোমাদের প্রতিপালক ৷ সূ<u>তরাং তার ইবাদ</u>ত কর ৷ তাঁকে এব বলে বিশ্বাস কর। তোমরা কি শিক্ষা গ্রহণ করবে ন বা অতিরিক্ত। زَائدَةُ ਹੈ منْ عَالِمَ এ স্থানে বা সন্ধি সাধিত إِدْغَامْ এ. صَ ٥٠ و তাতে تَذَّكُّرُوْنَ হয়েছে।

সকলের প্রত্যাবর্তন। আল্লাহর প্রতিশ্রুতি সত্য তিনি সৃষ্টি <u>গুরু করেছেন।</u> অর্থাৎ যারা মু'মিন সংকর্মপরায়ণ তাদেরকে ন্যায়ভিত্তিক কর্মফ দেওয়ার জন্য। প্রতিফল দেওয়ার জন্য। এবং যা কাফের কফরির দরুন তাদের জন্য রয়েছে হামীম অত্যুক্ত পানী<u>য় ও মর্মন্তুদ</u> যন্ত্রণাকর <u>শান্তি।</u> অর্থ আমি পুনরাবর্তন ঘটাই তাদের কৃফরির দরুন তাদে مَصْدَرُ अपूरि भक् وَعْدًا خَقًّا । विम्हि ক্রিয়ার মূল। (এ স্থানে كَفُكُول مُطْلَق । সমধাতৃজ কর্ম।] এস্থানে উহ্য সমধাতৃজ ক্রিয়া মাধ্যমে তারা مَنْصُرُبُ [যবরযুক্ত,] রূপে ব্যবর্ষ হয়েছে। اَسْتِبْنَانُ তার হামযাটি اِسْتِبْنَانُ অর্থাৎ ন বাক্যরূপে কাসরাসহ পাঠ করা যায়। আর তার প্র একটি 🕽 তা ধরা হলে তা ফাতাহসহ পঠিত হবে।

إِنَّ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَٰوٰتِ وَالْأَرْضَ فِي سَنَّمَة أَيَّامِ مِنْ أَيَّامِ الدُّنْسِيَا أَيْ فِي قَدْرِهَا لِاَنَّهُ كُمْ يَكُنُ ثَنُمُهُ شَمْسُ وَلاَ قَمَرٌ وَلَوْ شَآءً لَخَلَقَهُنَّ فِي لَمْحَةِ وَالْعُدُولُ عَنْهُ لِتَعْلِيْمِ خَلِّقِهِ النَّفَيْبُتَ ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ ، اِسْتِوا ، بَلِيْقُ بِهِ يُدَبِّرُ الْآمَرَ ء بَيْنَ الْخَلَاتِق مَا مِنْ زَائِدَةُ شَفيع بَشْفَعُ لِآحَدِ اِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ء رَدُّ لَقَوْلِهِمْ أَنَّ الْاَصْنَامَ تَسَفَّعُ لَهُمُّ ذٰلكُمُ النَّخَالِقُ الْمُعَدَبِّرُ اللَّهُ رَبِّكُمُ فَاعْبُدُوهُ وَحَدُوهُ أَفَلاَ تَلَّاكُّرُونَ بِادْغَام التَّاء في الأصل في الَّذَالِ.

હोगात विकि [الله مَرْجُعُكُم جَمِيْعًا ، وَعُدَ اللَّهِ ﴿ وَعُدَ اللَّهِ مَرْجُعُكُم جَمِيْعًا ، وَعُدَ اللَّهِ حَقًّا مَصْدَرُ ان مَنْصُوبَان بِفعْلهِ مَا الْمُقَدَّرِ إِنَّهُ بِالْكَسْرِ اِسْتِسْيَنَافًا وَالْفَتْعُ عَلِي تَنْقِدِيْرِ اللَّامِ يَسْبِدَوْا الْخَلْقَ آَىْ بَدَأَهُ إِبِالْإِنْشَاءِ ثُمَّ يُعِيْدُهُ بِالنَّبِعَثْ لِيَجْزِي لِيُعْيِّبُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ بِالْقِسْطِ ء وَالَّذِيْنَ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيْمٍ مَاءٍ بَالِغِ يْهَايَةِ الْحَرَارَةِ وَعَذَابُ ٱليِثْمُ مُؤْلِمُ بِمَا كَانُوْا يَكُفُرُونَ ايَ بِسَبَب كُفْرهم .

- مَنَازِلَ ثَمَانِيَةً وَعِشْرِيْنَ مَثْزِلاً فَيْ ثَمَان وَّعِشْرُ ثِنَ لَيْسَلَةً مِنْ كُلَّ شَهْرٍ وَيَسْسَعَسَرُ لَيْكَنِيْنِ وَانْ كَانَ الشُّهُرُ ثَلَاثِينَنَ بَوْمًا اوَ' لَسْلَةً إِنْ كَانَ سَسْعَةً وَّعَشْرِيْسَ بَوْمًا لِتَعَلَّمُوا بِذَٰلِكَ عَدَدَ السِّنيِّنَ وَالْحسَابَ م مَا خَلَقَ اللَّهُ ذٰلِكَ الْمَذْكُورَ إِلَّا بِالْحَقِّ ﴿ لَا عَبَثًا تَعَالَىٰ عَنْ ذَٰلِكَ يُفَصِّلُ بِالْيَاءِ وَالنُّونَ يُبَيِّنُ الْأَيْتِ لِقَوْمِ يُعْلَمُونَ يَتَدَبَّرُونَ .
- ७ हिंदम و النَّهَارِ بِالنَّهَابِ अ हिंदम । إنَّ فَيْ اخْتَلَاف النَّلْبِل وَالنَّهَارِ بِالنَّهَابِ وَالْمُعِينِ وَالزِّيادَة وَالنَّكَامُ اللَّهُ في السَّسَمُون مِنَ مُلاَيكَةِ وَشَمَّسِ وَقَسَر وَنُجُوْم وَغَيْر ذَٰلِكَ وَ فِي ٱلاَرْض مِنْ حَبَوَانِ وَجِبَالٍ وَبِحَارِ وَأَنَّهَارِ وَأَشْجَارِ وَغَيْرِهَا لَأَبْتِ دَلَالَاتِ عَلَىٰ قُلْدَرَتِهِ تَسْعَالَىٰ لِفُنْوِءِ يُسَنَّفُونَ<sup>'</sup> فَيُوْمِنُونَ خُسِصَّسِهُمْ بِالسَّذِكْرِ لِأَنسَّهُمُ
- الَّذِيْنَ لَا يُرْجُونَ لِعَا مَنَا بِالْبِعَثِ وَرَضُواْ بِالْحَيْوةِ الدُّنْيَا بَدْلَ الْأَخْرَة لِانْكَارِهُمْ لَهَا وَاظْمَأَنُواْ بِهَا سَكَنُواْ اِلَيْهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ أبنينا ولاتيل وحكانيكينا غيلون تاركون النَّظْرَ فيهاً .

- ৫, তিনিই সূর্যকে যিয়া অর্থাৎ আলো বিশিষ্ট ও চন্দ্রকে <u>জ্যোতির্ময় করেছেন এবং</u> চলার গতি হিলেবে তার মনজিল নির্ধারণ করে দিয়েছেন যাতে তা ছারা তোমরা বংসর গণনা ও হিসাবের জ্ঞান লাভ করতে পার : প্রতি মাসে ২৮ রাত্র হিসেবে চন্দ্রের ২৮টি মানজিল বা তিথি নির্ধারিত রয়েছে: মাস যদি ৩০শ হয় তবে দুই রাত্র আর ২৯শা হলে এক রাত্র তা লুকায়িত থাকে। আল্লাহ তা অর্থাৎ উল্লিখিত বস্তুসমূহ তাংপর্য ভিনু সৃষ্টি করেননি , এই সবকিছু নির্থক নয়। নিরর্থক কাজ হতে তিনি বহু উর্ধে। জ্ঞানী সম্প্রদায়ের জন্য চিন্তাশীল লোকদের জন্য তিনি নদর্শনসমূহ বিশদভাবে বর্ণনা করেন। ويُفَهِّلُ তা এ সহ অর্থাৎ নাম পুরুষ একবচন পুংলিক্সরূপে ও ্র সহ অর্থাৎ প্রথম পুরুষ বহুবচনরূপে পঠিত রয়েছে।
- হ্রাস বৃদ্ধির মধ্যে এবং আকাশুমণ্ডলীতে ফেরেশতা, সূর্য, চন্দ্র, তারকা ইত্যাদি এবং পৃথিবীতে অর্থাৎ তার মধ্যে জীব জলু, পাহাড়, পর্বত, সমুদু, গাছপালা ইত্যাদি যা আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টি করেছেন তাতে মুন্তাকী সম্প্রদায়ের জন্য নিদর্শন রয়েছে: তার কুদরতের প্রমাণ বিদ্যমান রয়েছে। ফলে তাতে তারা বিশ্বাস স্থাপন করে ৷ মুব্তাকী ও সাবধানরাই যেহেতু তা ঘারা উপকৃত হয় সেহেতু এ স্থানে বিশেষ করে তাদেরই উল্লেখ করা হয়েছে।
- ४ ৭. যারা পুনরুস্থানের মাধ্যমে আমার সাক্ষাৎ কামনা করে না এবং পরকাল অস্বীকার করত তার পরিবর্তে যারা পার্ষিব জীবনেই পরিত্ত এবং তাতেই ধারা নিচিত্ত তাতেই যারা প্রশান্তি লয় এবং যারা আমার নিদর্শনাবলি সহকে আমার একত্বের প্রমাণাদি সম্পর্কে উদাসীন ভাতে লক্ষ্য প্রদান বারা পরিত্যাগ করেছে।

ে ৬. <u>তাদেরই আবাস জাহান্নাম তাদের</u> শিরক, পাপাচাং اللهَّـرُّكِ مَأْوُهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ مِنَ الشَّـرُّكِ وَالْمَعَاصِـيْ . مِنَ الشَّـرُّكِ وَالْمَعَاصِـيْ .

ا: إِنَّ الَّذِيثَنُ امَنُوا وَعَصِلُوا النُّصِلِحِينَ يَهْدِيْهِمْ يُرْشِدُهُمْ (رَّهُمُ إِيْمَانِهِمْ بِهِ بِأَنْ يَهْدِيْهِمْ يُرْشِدُهُمْ (رَّهُمُ أَيْرَا يَهْتَدُونَ بِهِ يَوْمَ الْقِيلُمَةِ تَجْرِيْ مِن تَحْتِهِمُ ٱلْاَنْهُرُ فِي جَنُّنِ النَّعِيْم.

. 4 ৯. যারা মুমিন ও সংকর্মপরায়ণ তাদের প্রতিপালক তাদের বিশ্বাস হেতু তাদেরকে পথ প্রদর্শন করবেন অর্থাৎ তাদেরকে এমন এক নৃর ও জ্যোতি প্রদান করবেন যদ্ধারা তারা কিয়ামতের দিন পথ চলবে। তারা থাকবে সুথকর উদ্যানে, তাদের পাদদেশে প্রবাহিত থাকবে নদীসমূহ।

. دَعْوْهُمْ فِينْهَا طَلَبُهُمْ لِمَا يَشْتَهُوْنَهُ فِي الْجَنَّةِ أَنْ يَقُولُواْ سُبْحَنَكَ اللَّهُمُ أَنْ يَقُولُواْ سُبْحَنَكَ اللَّهُمُ أَنْ يَا اللَّهُ فَإِذَا طَلَبُوهُ بَيْنَ اَيْدِيْهِمْ وَتَحِيَّتُهُمْ فِينُمَا بَيْنَهُمْ فِينِهَا سَلَمُ وَلَيْحَا بَيْنَهُمْ فِينِهَا سَلَمُ وَلَيْحَا بَيْنَهُمْ فِينِها سَلَمُ وَلَيْحُومُ أَنْ مَفْسَرَةُ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلْمِيْنَ.

১০. <u>সেখানে</u> তাদের যখন কোনো বস্তুর বাসনা হরে

তখন <u>তাদের ধ্বনি হবে</u> এই কথা বল

<u>স্বহানাকাল্লছমা</u> হে আল্লাহ তুমি মহান, পবিত্র।

তারা যা চাইবে তৎক্ষণাৎ তাদের সামনে উপস্থিত

পাবে। <u>এবং সেখানে</u> পরস্পরে <u>তাদের অতিবাদন</u>

<u>হবে সালাম এবং তাদের শেষধ্বনি হবে প্রশংসা</u>

বিশ্বজগতের প্রতিপালক আল্লাহ তা'আলারই প্রাপ্য।

### তারকীব ও তাহকীক

এর অন্তর্গত। বেমন - مَسْجِدُ الْجَامِعُ এর অন্তর্গত। বেমন - إِضَافَةُ الْمُطِنَةِ إِلَى الْمُتُوصُّرُكَ এই : এই এই এই এই এই আহ্বার করে অমিলের তভ প্রতিদান। মুফাসসির (র.) خَنَهُ এই এই তাফসীর سَلَقَ ভারা করে এই অর্থর প্রতিই ইঙ্গিত করেছেন। আল্লামা সুষ্তী (র.) مَنْ الْأَعْسَالِ (র.) করি এই অর্থই উদ্দেশ্য করেছেন। আল্লামা সুষ্তী (র.) করি এই অর্থই উদ্দেশ্য করিছেন।

ফারদা : যেহেতু مَنَمَ পা] -এর মাধ্যমে অগ্রণামীতা হয়ে থাকে এজন المَانِيَّة (পা) -এর মাধ্যমে অগ্রণামীতা হয়ে থাকে এজন ক্রাহয়েহে وَيُدَّمُ اللهِ বলা হয়। صَدَّنَ अला وها - صَدَّنَ عَدَّمُ । वला হয়। صَدَّنَ का अर्थ এজন যে أَيْنُ مُنْطل काরाই অর্জিত হয়।

َ الْمُواْءُ مُمَا كُوْرُ । وَالْمُوَّاءُ مَا يَكُوْرُ الْمَاءُ الْمُوَّاءُ الْمُوَّاءُ الْمُوَّاءُ مَا كُوْرُ धन्न. अप्त दरमा पूर्वर रख शूर्वव जालाठमा ब्रह्महः। काइक्षेद्र إِنْ إِنْ إِنْ الْمُوَافِعِينَا وَمَا يَعْمُونُ دهج جمع المُعالِم اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ ال

ত্রখানে। ডিনিসের ক্রিন্টির অধাং জানাতিগণ যবন কোনে। জিনিসের ক্রিন্টির ক্রিন্টির কর্মান জানাতিগণ যবন কোনে। জিনিসের ক্রিন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির ক্রেন্টির

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

নামকরণ: যেহেতু এ সূরায় হয়রত ইউনুস (আ.)-এর ঘটনা বর্ণিত হয়েছে তাই সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে সূরাটি 'স্রায়ে ইউনুস' নামে খ্যাভি লাভ করে। অনেক সূরার নাম তার বিশেষ অংশের কারণে রাখা হয়েছে, এ সূরাটি তন্মধ্যে অন্যতম। এই সূরা হিজরতের পূর্বে মঞ্জা শরীকে নাজিল হয়েছে। এই সূরার ভিনটি আয়াত মদিনা শরীকে নাজিল হয়েছে।

এ সূরার মধ্যেও কুরআনে কারীম এবং ইসলামের মৌলিক উদ্দেশ্যাবলি তাওহীদ, রিসালাভ, আখেরাত ইত্যাদি বিষয় বিশ্বচরাচর এবং তার মধ্যকার পরিবর্তন-পরিবর্ধনশীল ঘটনাবলির মাধ্যমে প্রমাণ দেখিয়ে ভালো করে বোধগম্য করার ব্যবস্থা করা হয়েছে। সাথে সাথে কিছু উপদেশমূলক, ঐতিহাসিক ঘটনাবলি এবং কাহিনীর অবতারণা করে সে সমস্ত লোকদের প্রতি ভীতি প্রদর্শন করা হয়েছে যারা আল্লাহ তা'আলার এসব প্রকাশ্য নিদর্শনসমূহের উপর একটুও চিন্তা করে না। এতদসত্ত্বেও অংশীবাদের বঞ্চন এবং তৎসম্পর্কিত কিছু সন্দেহের উত্তর দেওয়া হয়েছে। এ সূরার সার বিষয়কত্ত্ব ভাই। এ সূরার বিষয়বস্তুর প্রতি নিবিড়তাবে চিন্তা করলে পূর্ববতী সূরা তওবা আর এ সূরার মধ্যে যে ধোগসূত্র রয়েছে তাও সহজেই বোঝা যায়। সুরা তওবায় এসব উদ্দেশ্যাবলি [ভাওহীদ, রিসালাত, আখেরাত ইত্যাদি] হাসিল করার জ্বন্যই অবিশ্বাসী কাকেরদের সাথে জিহাদ করা এবং কৃষ্ণর ও শিরকের শক্তিকে সাধারণ উপকরণের মাধ্যমে পরান্ত করার কথা উল্লেখ করা হরেছে: আর এ সূরা বেহেতৃ জিহাদের চ্কুম নাজিল হওরার পূর্বে মকায় অবতীর্ণ হয়েছে, তাই উপরোল্লিখিত উদ্দেশ্যাবলিকে মন্ত্রী জ্রিন্দেগীর রীতি অনুষায়ী শুধু দলিল-প্রমাণ দারা প্রমাণ করা হয়েছে। 👸 এগুলোকে হরুকে মুকান্তাআহ रेकाानि । व अक्षर । (वमन- مُسَنَّدُ . أَنْ مُسَّ عُسَنَّدُ . وَمُ عُسِمَا عَلَيْهِ क्ष्मा रह, वा क्ष्मप्रान मास्नीतन अलन प्रदाद अवस्य वावकर रहाहा । वि अक्षर শব্দের অর্থ সম্পর্কে বিল্লেষণ করতে গিয়ে ভাফসীরকারগণ অনেক কিছু লিখেছেন : এ ধরনের সমস্ত <del>ছব্রেফে</del> মুকাভভাতাহ সম্পর্কে সাহাবায়ে কেরাম, তাবেয়ীন এবং অধিকাংশ বৃজুর্গানে কেরামের অভিমত হলো এই বে. এঙলো বিশেষ কিছু ৩৫ ৰুথা, যার অর্থ হয়তো বা হজুর 😂 -কে বলা হয়েছিল, কিন্তু তিনি সাধারণ উন্নতকে ৩ধু সে সমন্ত জ্ঞান জ্ঞানতব্য সন্মন্তেই অবহিত করেছেন বা ভারা সহ্য করতে পারবে এবং যা না হলে তাদের কাজকর্মে অসুবিধার সৃষ্টি হতে পারত : আর করুষ্টে মুকান্তাআহর গৃঢ় তন্ত্র এমন কোনো জ্ঞাতব্য বিষয় নয় যে, তা না জানগে উন্নতের কাঞ্চকর্ম বন্ধ হরে বাবে কিংবা এমনও নর যে, এঙলোর তত্ত্বশা না জানলে উছডের কোনো ক্ষতি হতে পারে। এজনাই হজুর 🚍 ও এঙলোর বর্ষ উছতের জন্য অপ্রয়োজনীয় মনে করে কর্মনা করে যাননি। অভএব আমাদের পক্ষেও এওলোর অর্থ কের করার পেছনে সময় ব্যয় করা উচিত হবে না। করণ এটা তো সত্যকথা যে, এসব শব্দের কর্ম জানার মধ্যে যদি আমাদের কোনো রকম মঙ্গল নিহিত बाक्छ, छाञ्चल ब्रह्मराङ वालम 👄 व्यस्ट अक्ष्मात वर्ष विद्वारत कारना दुक्म कार्नना क्रास्टन म :

नाक पूर्व का हिन्छ कहा स्टार्स এ সূবার সে সমন্ত আয়াতের فَوْلُهُ قِلْكُ الْكَ الْكَ الْكَ الْكَ الْكَ الْكَ وَ প্রস্তি ্যা একটু পরেই পরিবেশিত হতে যাছে। আর কিতাব অর্থ এখানে কুরআন। এর প্রশংসা এখানে الْمُكِيِّمُ শব্দ দারা করা হয়েছে, যার অর্থ হলো হিকমতপূর্ণ কিতাব।

ছিতীয় আয়াতে রয়েছে মুশরিকদের একটি সন্দেহ ও প্রশ্নের উত্তর। সন্দেহটি ছিল এই যে, কাফেররা তাদের মুর্খতার দক্ষন সাব্যন্ত করে রেখেছিল যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে যে নবী বা রাস্ল আসবেন তিনি মানুষ হবেন না; বরং তিনি মানুষ না হয়ে ফেরেশতা হওয়াটাই উচিত। কুরআনে কারীম বিভিন্ন জায়ণায় তাদের এই আন্ত ধারণার উত্তর বিভিন্ন প্রকারে দিয়েছে। এক আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— কুরআনে কারীম বিভিন্ন জায়ণায় তাদের এই আন্ত ধারণার উত্তর বিভিন্ন প্রকারে দিয়েছে। এক আয়াতে ইরশাদ হয়েছে— কুরআনে কারীম বিভিন্ন জায়ণায় তাদের এই আন্ত ধারণার উত্তর বিভিন্ন প্রকারে তাইন অর্থাং জমিনের উপর যদি ফেরেশতা বাস করত, তাহলে আমি তাদের জন্য কোনো ফেরেশতাকেই রাস্ল বানিয়ে পাঠাতাম। যার মূলকথা হলো এই যে, রিসালাতের উদ্দেশ্য ততক্ষণ পর্যন্ত পূর্ণ হবে না, যতক্ষণ পর্যন্ত না রাস্ল এবং যাদের মধ্যে রাস্ল পাঠানো হচ্ছে এই দূয়ের মধ্যে পারম্পরিক সম্পর্ক থাকে। বস্তুত ফেরেশতার সম্পর্ক থাকে মানুষের সাথে। যথন মানুষের জন্য রাস্ল পাঠানোটাই উদ্দেশ্য, তখন কোনো মানুষকেই রাসুল বানানো উচিত।

এই আয়াতে এ বিষয়টিই অন্যভাবে বলা হয়েছে যে, এ কারণে এসব লোকের বিশ্বিত হওয়া যে, মানুষকে কেন রাস্ন বানানো হলো এবং সে মানুষকেই বা কেন নাফরমান ব্যক্তিদেরকে আল্লাহ তা'আলার আজাবের জীতি প্রদর্শন করার জন্য এবং যারা আল্লাহ তা'আলার ফরমাবরদার তাদেরকে ছওয়াবের সুসংবাদ শুনিয়ে দেওয়ার জন্য দায়িত্ব দেওয়া হলো? এই বিশ্বয় প্রকাশই একটা বিশ্বয়ের বিষয়। কারণ মানুষের কাছে মানুষকে রাস্ন করে পাঠানোই তো বৃদ্ধিমানের কাজ। আশ্রর্থ হওয়ার কারণ তথনই হতো যদি মানুষের কাছে মানুষ কেরেশতা বা অন্য কাউকে পাঠানো হতো।

এ আয়াতে ঈমানদারদেরকে مَا وَالْمُوْمُ وَالْمُومُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُ

তৃতীয় আশ্লাতে তাওহীদকে এমন অনস্থীকার্য বাস্তবতার দ্বারা প্রমাণ করা হয়েছে যে, আসমান ও জমিনকে সৃষ্টি করার মধ্যে অতঃপর সমস্ত কাজকর্ম পরিচালনার মধ্যে যখন আল্লাহ তা'আলার কোনো শরিক-অংশীদার নেই, তখন ইবাদত-বন্দেগী এবং হকুম পালনের ক্ষেত্রে অন্য কেউ কি করে শরিক হতে পারে; বরং এতে ইবাদতে আনা কাউকে শরিক করা একাউই অবিচার এবং সীমালজ্ঞানের শামিল। এ আয়াতে ইবাদাদ হয়েছে যে, আসমান ও জমিনকে [আল্লাহ তা'আলা] মাত্র ছ্য়দিনে সৃষ্টি করেছেন। কিন্তু আমাদের পরিভাষায় সময়ের সে পরিমাণকেই দিন বলা হয়, যা সুর্যোদ্য থেকে সুর্যান্ত পর্যন্ত সীমিত। আর এটা প্রকাশ্য যে, আসমান জমিন ও তারকা নক্ষত্রের সৃষ্টির পূর্বে সুর্যের কোনো অন্তিত্তই ছিল না। তাহলে সূর্য উঠা এবং সুর্যান্ত স্বার হিসাব কি করে হবে? কাজেই [দিন বলতে] এখানে ঐ পরিমাণ সময় উদ্দেশ্য যা এই পৃথিবীতে সূর্য উঠা এবং তুরার মাঝখানে হয়ে থাকে।

ভিত্ন কিন্তু নিত্ত কৰা নিত্ত কৰি কৰিছিল। তিন্তু আলোহে সমগ্ৰ সৃষ্টজগতের বহু নিদৰ্শন উল্লিখত হয়েছে, যা আল্লাহ তা আলা পূৰ্ণ কুদৰত ও পৰিপূৰ্ণ হিকমতের স্থাক্তর বহন করে এবং এ দাবিব প্রমাণ হিনাবে নাভিয়ে আছে যে, আল্লাহ তা আলার বিশ্বকে ধ্বংস করে গুড়িয়ে দিতে সক্ষম এবং পরে পুনরায় সেই কণাসনুহকে একত্রিত করে একেবারে নতুন অবস্থায় জীবিত করে হিসাব-নিকাশের পর পুরজার কিংবা শান্তির আইন জারি করবেন। আর এটাই বিবেক ও জানের চাহিদা।

এভাবে এ তিনটি আয়াত ঐ সংক্ষেপের বিশ্লেষণ, যা পূর্ববর্তী তিনটি আয়াতে আসমান-জমিনকে ছয় দিনে তৈরি করা অতঃপর আরশের উপর অধিষ্ঠিত হওয়ার পর ৣর্ন্দুর্শিশ দিদ হারা বর্ণনা করা হয় যে, তিনি তধু এ বিশ্বকে তৈরি করেই কান্ত হননি, প্রতিমুহূর্তে প্রতোক জিনিসের পরিচালনা এবং শাসনব্যবস্থাও তার হাতেই রয়েছে। এ ব্যবস্থা ও পরিচালনার একটি অংশ হলো ক্রিট্রাই কর্নেই ভারিত প্রতিম্বাধির অর্থই জ্যোতি ও উজ্জ্বা। সেজনাই অভিধানের অনেক ইমাম এ দৃটি শব্দকে একই অর্থবাধক শব্দর উল্লেখ করেছেন। কিন্তু আল্লামা যামাখশারী এবং তায়েরী প্রমুখ বলেছেন যে, যদিও উভয় শব্দের মাথেই জ্যোতি অর্থ বিদ্যামান, তথাপি ৣর্ন্দুর্শিল বাপক। দুর্বদ-সবল, ক্ষীণ-তীক্ষ্ণ যে কোনো জ্যোতিকেই নূর বলা যায়। কিন্তু এল এই বিদ্যামান, তথাপি ৣর্ন্দুর্শিল বলাই বলা হয়। আর মানুষের উভয় রকমের আলোরই প্রয়োজন রয়েছে। সাধারণ কাজকর্মের কলা দিনের প্রথম আলোর প্রয়োজন, আর ছোট ছোট কাজের জন্য রাতের জীপ আলোই বিপি পছন্দরীয়। যদি দিনের বেলায়ও তখু চাদের অনুজ্জ্বল আলোই থাকত, তাহলে কাজকর্মে অসুবিধার সৃষ্টি হতো। পজান্তরে যদি রাতেও সুর্ধের তীক্ষ্ণ আলো থাকত, তাহলে ঘূম এবং রাতের উপযুক্ত কাজে অনুবিধা হতো। কাজেই আল্লা ভূ-ধরনের আলোর বাবস্থাই এমনভাবে করেছেন যে, সূর্যের আলোকে। এবং নিজ্য ভাকা এবং মৃদ্ধির আলোকাক এবং মৃদ্ধ আলা ভিরে বানিয়েরেছন এবং রাতেও স্বর্গার ওমলতার করেছেন। স্বর্গার আলোকা এবং মৃদ্ধ আলো করিই বানিয়ের বানিয়েছেন এবং বাতে তার করেশের ব্যবস্থা করেছেন। সূর্য বালোর পার্থক্যের কথা কুরআন এবং ধিক জারগায় বিভিন্ন ভবিতে বর্ণনা করেছে।

সূরা নূবে বলা হয়েছে— أَرْجَكُلُ النَّفُ مُن سُرَاءً 'সিরাজ' শব্দের অর্থ চেরাগ বিখাং প্রদীন হৈছে প্রদীপের আলো তার নিজস্ব আলো, অনা কারো কাছ থাকে ধার করা নয়, সেহেতু কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন যে, কোনো বকুর নিজস্ব আলোকে ﴿ وَسَرًا مُنْسِرًا وَمَا اللهُ عَلَيْكَ مَا اللهُ مَا اللهُ وَسَلًا أَمْسُرًا مُنْسِرًا وَمَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِنْ اللهُمُونُ وَاللهُ وَمِنْ اللهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللهُمُونُ وَاللّهُ وَمِنْ اللهُمُونُ وَاللّه

মুজ্যসসির যুজাজ 🚅 শব্দকে 🚅 শক্ষের বহুবচন বলেছেন। এ প্রেক্ষিতে হয়তো এখানে একথা বুখানোর জন্য শব্দটি বাবহার করা হয়েছে যে, আলোর সাডটি প্রসিদ্ধ রং এবং অন্যান্য রং পৃথিবীতে পাওয়া যায় সৃষ্টই হলো সেওলোর উৎস, যা বৃষ্টির পর রংধনুর মধ্যে প্রকাশ পায়। –(মানার)

সূর্য ও চন্দ্রের পরিচালনা ব্যবস্থার সাথে স্রষ্টার মহান নিদর্শনাবলির মধ্য থেকে আরেকটি নিদর্শন হচ্ছে- رَقَيْرُوْ مُنَازِلً - لِتَمْلَكُمُوْا مُعَدَدَ السِّنِيْبُوْرَ الْحِسَابُ क्षिणि وَيَرْدُ - لِتَمْلَكُمُوْا مُعَدَدَ السِّنِيْبُوْرَ الْحِسَابُ क्षणि وَيَعْدُونُ مِنْكُونُ مِنْكُونُ وَالْحِسَابُ क्षणि क्ष्मि प्रिक्षिणित উপর স্থাপন করা। রাভ এবং দিনের সময়কে একটা বিশেষ পরিমাণের উপর রাধার জন্ম কুবআন কারীমে বলা হয়েছে- رَيْمُونَ فِيْهُا السَّبِيْرَ (السَّنِيْرُ ক্ষার সমধারণ পরিমাণ সম্পর্কে বলছে-

وَخَلَقَ كُلُّ شَيْعٍ فَقَدُّرُهُ تَقْدِيْرًا

মনজিল হলো তিনশ ঘাট অথবা প্রঘটি। আরবের প্রাচীন জাহেলিয়াত যুগে এবং জ্যোতির্বিদদের মতেও এই মঞ্জিলগুলের বিশেষ নিম সেসব নক্ষত্রের সাথে মিলিয়ে রাখা হয়েছে, যেগুলো সেসব মনজিলের নিকটবর্তী স্থানে অবস্থিত। কুরআন কারীম এ সমস্ত প্রচলিত নামের বহু উর্চ্চো বন্ধুত কুরআনের উদ্দেশ্য হলো গুধুমাত্র ঐটুকু দূরত্ব বুঝানো, যা চন্দ্র-সূর্য বিশেষ বিশেষ দিনগুলোতে অতিক্রম করে থাকে!

উপরোল্লিখিত আয়াতে ঠুঁঁ একবচনের শুনানা ব্যবহার করা হয়েছে, অথচ মনজিল কিছু চন্দ্র সূর্ব উভয়েরই। কাজেই কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, যদিও এখানে একবচনের সর্বনাম উল্লেখ করা হয়েছে, কিছু প্রত্যেকটি একক হিসেবে উভয়িট বুঝানোই উদ্দেশ্য, যার দৃষ্টান্ত কুরআন এবং আরবি পরিভাষায় অনেক অনেক পাঞ্চা যায়। আবার কোনো কোনো মুফাসসির বলেছেন, যদিও আল্লাহ তা আলা চন্দ্র সূর্ব উভয়ের জন্য মনজিলসমূহ কায়েম রেখছেন, কিছু এখানে চাঁদের মনজিল বুঝানোই উদ্দেশ্য। অতএব ইন্টাই শন্দের সর্বনাম চাঁদের সাথেই সম্পূক্ত। একটির সঙ্গে খাদ করার কারণ হলো এই যে, সূর্যের মনজিল দুরবীক্ষণ যন্ত্র এবং হিসাব ছাড়া জানা যায় না। সূর্যের উদয়ান্ত বছরের প্রতিদিন একই অবস্থানে হয়ে থাকে। অব্যা থাবে না যে, আজ সূর্য কোনো মনজিলে অবস্থিত। কিছু চাঁদের অবস্থা আন্য রকম। তার অবস্থা প্রতিদিন বিভিন্ন রক্ষেরে হয়ে থাকে। মাসের শেষের দিকে তো চাঁদ মোটেই দেখা যায় না। এ ধরনের পরিবর্তন দেখে একজন বিদ্যাহীন লোকও চাঁদের তারিখণুলো বলে দিতে থাকে। উদাহরণত যদি ধরা যায়, আছ মার্চ মানের আট তারিখ, তবে কোনো মানুষই সূর্য দেখে একথা বুঝাতে পারবে না যে, আজ আট তারিখ কি একুশ তারিখ। কিন্তু চাঁদের ব্যাপারটি সম্পূর্ণ আলাদা। চাঁদকে দেখেও তার ভারিখটা বলে দেওয়া যেতে পারে।

বিজ্ঞান খ্যাণায়াল পান্ধ লাখে লেখেব তাম বান্ধানি ভালেব লাখেব লাখিব লাখ

ছিতীয়ত 'পৃথিবীতে তারা এমন নিচিত হয়ে বসেছে যেন এখান থেকে আর কোথাও যেতেই হবে না, চিরকালই যেন এখান থাকরে। কখনো তাদের একথা মনে হয় না যে, এ পৃথিবী থেকে প্রত্যেকটি লোকের বিদায় নেওয়া এমন বাস্তব বিষয় যে, এতে কখনো কারো কোনো সন্দেহ হতে পারে না। তাছাড়া এখান থেকে নিচিতই যখন যেতে হবে, তখন যেখানে যেতে হবে, সেখানকার জন্যও তো খানিকটা প্রকৃতি নেওয়া কর্তব্য ছিল।"

তৃতীয়ত "এসব লোক আমার নির্দেশাবলি ও আয়াতসমূহের প্রতি ক্রমাণত গাফলতী করে চলেছে। এরা যদি আসমান জমিন কিংবা এ দুয়ের মধ্যবতী সাধারণ সৃষ্টি অথবা নিজের অন্তিত্ব সম্পর্কে একটুও চিন্তা-ভাবনা করত, তাহলে বাস্তব সভা সম্পর্কে অবহিত হওয়া কঠিন হতো না এবং ভাতে করে ভারা এহেন মূর্যজনোচিত গাফলতির গতি থেকে বেরিয়ে আসতে পারত।"

এ সমস্ত লোক যাদের লক্ষণ বর্ণনা করা হয়েছে আখেরাতে তালের শান্তি হলো এই যে, এদের ঠিকানা হবে জাহান্নামের আন্তন। আর এ শান্তি স্বয়ং তাদের কৃতকর্মেরই পরিণতি। পরিতাপের বিষয় যে, কুরআনে কারীম কাফের ও মুনাফিকদের যেসব লক্ষণ বর্ণনা করেছে, আজকের দিনে আমাদের মুসলমানদের অবস্থা তার ব্যতিক্রম নয়। আমাদের জীবন ও আমাদের নিত্য-নৈমিত্তিক কার্যকলাপ ও চিন্তা-কল্পনার প্রতি লক্ষ্য করলে একথা কেউ বলতে পারবে না যে, আমাদের মাধ্যেও এ দুনিয়া ছাড়া অন্য কোনো ভাবনা বিদামান রয়েছে। অথচ এদতসত্ত্বেও আমরা নিজেদেরকে সত্য ও পাকা মুসকমান প্রতিপন্ন করে চলেছি। পক্ষাব্যরে সত্য ও পাকা মুসকমান ছিলেন আমাদের পূর্ববর্তী মনীরীবৃন্দ, তাদের চেহার দেখার সাথে সাথে আল্লাহর কথা ক্ষরণ হয়ে যেত এবং মনে হতো, এর মনে অবশাই কোনো মহান সভার তয় এবং কোনো বিসাব-কৈতাবের চিত্র বিদ্যানা। অন্যদের কথা তো বলাই বাহুলা হয়ং বাসুলে কারীম 🚉 এর যাবতীয় পাপপদ্ধিলতা থেকে মাসুম হওয়া সত্ত্বেও এমনি অবস্থা ছিল। শামায়েলে তিরমিয়ীতে বর্ণিত রয়েছে যে, তিনি অধিকাংশ সময় বিষ্পু ও ডিভান্তিত থাকতেন।

দুই. এ আয়াতে সেসৰ ভাগ্যবান লোকদেরও আলোচনা করা হয়েছে, যারা আল্লাহ তা আলার কুদরত তথা মহাশক্তির নিদর্শনাবলি সম্পর্কে গভীর মনোনিবেশ সহকারে চিন্তা-ভাবনা করেছে এবং সেওলোকে চিনেছে, তার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে এবং ঈমানের চাহিদা মোতাবেক সংকর্ম সম্পাদনে প্রতিনিয়ত নিয়োজিত রয়েছে। কুরআনে কারীম সেসব মহান रांकित्मत्र क्षमा मृनिग्ना ও আখেরাতে যে कलाानकत প্রতিদান নির্ধারণ করেছে তার বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেছে- أُولَيْكَ يَكُونِهُمْ অর্থাৎ তাঁদের পরওয়ারদিগার তাঁদেরকে তাঁদের ঈমানের কারণে মনজিলে মাকস্দ বা উদ্দিষ্ট লক্ষ্য জান্নাতের পথ দেখিয়েছেন যেখানে সুখ ও শান্তিময় কাননকুঞ্জে প্রশ্রবণসমূহ প্রবাহিত হতে থাকবে। এতে 'হেদায়েত' শব্দ ব্যবহৃত হয়েছে, যার প্রসিদ্ধ ও প্রচলিত অর্থ হলো পথ প্রদর্শন এবং রাস্তা দেখানো। আবার কখনো উদ্দিষ্ট লক্ষ্যে পৌছে দেওয়ার অর্থেও ব্যবহৃত হয়ে থাকে। এখানে এ অর্থই উদ্দেশ্য। আর মনজিলে মাকসুদ বা উদ্দিষ্ট লক্ষ্য বলতে জান্নাতকে বুঝানো হয়েছে, যার বিশ্লেষণ করা হয়েছে পরবর্তী শব্দে। প্রথম শ্রেণির লোকদের শান্তি যেমন তাদের কৃতকর্মের জন্য ছিল, তেমনিভাবে দ্বিতীয় এই মু'মিন শ্রেণির প্রতিদান সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, এই উত্তম প্রতিদান তাঁরা তাদের ঈমানের জন্য পাবেন। আর যেহেতু ঈমানের সাথে সাথে সংকর্মের কথাও আলোচিত হয়েছে কাজেই এখানে ঈমান বলতে সে ঈমানকেই উদ্দেশ্য করা হয়েছে, যার সাথে সংকর্মও বিদ্যমান থাকবে। ঈমান ও সংকর্মের প্রতিদানই ছিল সুখ-শান্তির আলয় জান্লাত। চতুর্থ আয়াতে জানাতে পৌছার পর জানাতবাসীদের কয়েকটি বিশেষ ব্যবস্থা ও আচরণের কথা বলা হয়েছে। প্রথমত ؛ শদ্টি তার নিধারিত দাবি অর্থে ব্যবহৃত হয়নি যা কোনো বাদী তার : প্রতিপক্ষের বিরুদ্ধে করে থাকে, বরং এখানে مَعْرَى অর্থ হলো দোয়া। সুতরাং এর মর্মার্থ হলো এই যে, জান্লাতে পৌছার পর জানাতবাসীদের দোয়া বা প্রার্থনা হবে এই যে, তারা 'সুবহানাকাল্লাহম্মা' অর্থাৎ তারা আল্লাহ তা'আলা জাল্লাশানুহর পবিত্রতা ঘোষণা করতে থাকবে।

এখনে প্রশ্ন হতে পারে যে, সাধারণ পরিভাষায় তো দোয়া বলা হয় কোনো বিষয়ের আবেদন এবং কোনো উদ্দেশ্য যাঞ্জা করাকে, কিন্তু النَّبُّ [সুবহানাকাল্লাহ্মা]-তে কোনো আবেদন কিংবা কোনো কিছুর প্রার্থনা নেই। একে দোয়া বলা যায় কেমন করে?

এর উত্তর এই যে, এ বাক্যের দ্বারা এ কথাই বৃষ্ণানো উদ্দেশ্য যে, জান্নাতবাসীগণ জান্নাতে যাবতীয় আরাম-আয়েশ ও 
যাবতীয় চাহিদা স্বতঃক্ষৃর্তভাবে পেতে থাকবেন। কোনো কিছুর জন্য প্রার্থনা করতে কিংবা চাইতে হবে না। কাজেই বাদনাপ্রার্থনা ও প্রচলিত দোয়ার অনুষ্কপ বাক্য তাদের মুখে আরো হতে থাকবে। অবশা তাও পার্থিব জীবনের মতো অবশাক্ষরণীয় কোনো ইবাদত হিসেবে নয়, বরং তারা এ বাক্যের জপ করে স্বাদান্তব করকেন এবং সানন্দ চিবে সুবহানাকার্রাহম্ম বলতে 
থাকবেন। এছাত্য এক হাদীনে কুদ্সীতে বর্ণিত রয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা বলেন, যে বান্দা আমার প্রশংসাকীর্তনে সতত 
লিয়োজিত থাকে এবং এমনকি নিজের প্রয়োজনের জন্য প্রার্থনা করার সময় পর্যন্ত তার থাকে না, আমি তাকে সমন্ত 
প্রার্থনাকারী অপক্ষেট উন্তয় বন্ধু দান করব, বিনা প্রার্থনায় তার যাবতীয় কাজ পূর্ণ করে দেব। এ হিসেবেও সুবহানাকার্রাহম্ম 
বাক্যটিতে দোয়া বলা যেতে পারে।

এ অর্থেই বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে বর্ণিত রয়েছে যে, রাস্লে কারীম 🎫 -এর সামনে যখনই কোনো কট কিংবা পেরেশানি উপদ্বিত হতো, তখন তিনি এ দোয়া পড়তেন।

كَّ إِلَّهُ لِلْاللَّهُ الْعَظِيمُ الْعَلِيمُ. لَا إِلهُ إِلَّا اللَّهُ وَبُ الْعَرْضِ الْعَظِيمِ. ثَالُهُ إِلَّا اللَّهُ وَبُ اللَّهُ وَبُ النَّسُولِ وَرُبُّ الْأَرْضِ وَوَبُّ الْعَدَّادُ الْعَدِيمُ الْعَصِيمُ الْعَلِيمُ. لَا إِلهُ إِلَّا اللَّهُ وَبُ الْعَرْضِ وَوَبُّ

আর ইমাম তাবারী বলেছেন যে, পূর্ববর্তী মনীষীবৃন্দ একে 'দোরায়ে কারব' তথা বিপদের দোরা বলে অভিহির্ত করতেন এবং যে কোনো বিপদাপদ ও মানসিক পেরেশানির সময় এ বাকাগুলো পড়ে দোয়া প্রার্থনা করতেন। –(তাকসীরে কুরতুবী)

ইমাম ইবনে জারীর ও ইবনে মুনধিরে প্রশ্নৰ এমন এক রেওয়ায়েতও উদ্ধত করেছেন যে, জান্রাতবাসীদের বৰন কোনো জিনিসের প্রয়োজন কিংবা বাসনা হবে, তখন তারা 'সুবহানাকাল্লাহুম্ম' বলবেন এবং এ বাক্যটি তনার সঙ্গে সঙ্গে ফেরেশভাগণ ভাদের কামা বস্তু এনে উপস্থিত করে দেবেন। বস্তুত স্বহানাকাল্লান্তমা বাকাটি যেন স্থানাভবাসীদের একটি পরিভাষা হবে, যার মাধ্যমে ভারা নিজেদের বাসনা প্রকাশ করে থাকবেন আর ফেরেশভাগণ প্রতিবারই তা পুরণ করে দেবেন: ⊣র্ক্তুল মা'আনী, কুরতুবী। সুতরাং এ হিসেবেও 'সূবহানাকাল্লান্ডখা' বাক্যটিকে দোরা বলা বেতে পারে। জানাতবাসীদের দিতীয় অবস্থা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে- ﴿ كُوْ الْمُؤْمُنُ عُلَيْكُ প্রচলিত অর্থে وَالْمُوا الْمُوالِمُ مَا الْمُوالِمُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا لَاللَّ বাকাকে যার মাধামে কোনো আগন্তক কিংবা অত্যাগতকে অত্যর্থনা জানানো হয় ৷ বেমন – সালাম, স্বাগতম, বোশ আমদেদ, কিংবা 'আহলান ওয়া সাহলান' প্রতৃতি। সূতরাং এ আয়াতের মাধ্যমে বলা হয়েছে বে, আল্লাহ তা আলা অধবা ফেরেশতাদের পক্ষ থেকে জানাতবাসীদেরকে 📈 -এর মাধ্যমে অভার্থনা জানানো হবে। অর্থাৎ এ সুসংবাদ দেওরা হবে যে তোমরা যে কোনো রকম কষ্ট ও অপছন্দনীয় বিষয় থেকে হেফাজতে থাকবে। এ সালাম স্বয়ং আল্লাহ তা আলার পদ্ধ থেকেও হতে পারে। যেমন, সূরা ইয়াসীনের রয়েছে- سُكُرُّمْ يُولًا مُنْ رُبُ رُحِيْمٍ আবার কেরেশতাদের পক্ষ থেকেও হছে পারে। বেমন, অন্যত্র ইরশাদ হয়েছে- مَالَكُمُ يَأْتُ كُلُ بُأَتِّ مَلَ مُكَلِّكُ وَهُمَ مِعْنَ كُلُّ مُ اللهِ مَ দরজা দিয়ে সালামুন আলাইকুম' বলতে বলতে জার্নাতবাসীদের কাছে আসতে থাকবেন। আর এ দুটি বিষয়ে বিরোধ-বৈপরীত্য নেই যে় কখনো সরাসরি স্বয়ং আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এবং কখনো ফেরেশতাদের পক্ষ থেকে সালাম আসবে : 'সালাম' শব্দটি যদিও পৃথিবীতে দোয়া হিসেবেই ব্যবহৃত হয়, কিন্তু জানাতে পৌছে যখন যাবতীয় উদ্দেশ্য অর্জিত হয়ে যাবে, তখন এ বাক্যটি দোয়ার পরিবর্তে সুসংবাদের বাক্য হিসেবে ব্যবহার হবে। -(রহুল মা'আনী] জান্নাতবাসীদের তৃতীয় অবস্থা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে- وَأَخِرُ دُعُوْمُمُ أَنَ الْحُمُدُ لِللَّهِ رَبُ الْعُلَمِينَ আর্থাং জানাতবাসীদের সর্বশেষ দোয়া হবে- المُحَدُّدُ لِلَّهِ رَبُ الْعُلُمِيْنَ অর্থাৎ জান্নার্তবাসীরা জান্নাতে পৌছার পর আল্লাহ ভা আলার মা'রিষ্ণত বা পরিচয়ের ক্ষেত্রে [বিপুল] উন্নতি লাত করবে। যেমন হযরত শিহাব উদ্দীন সূহরাওয়াদী (র.) তাঁর এক পুত্তিকায় বলেছেন যে, জান্লাতে পৌছে সাধারণ জান্লাতবাসীদের জ্ঞান ও মা'রিফতের এমন স্তর লাভ হবে, বেমন পার্থিব জীবন ওলামাদের হয়ে থাকে। আর ওলামাগণ যে স্তরে উন্রীত হবেন, যা এখানে নবী-রাসুলগণের হতো। আর নবী রাসূনগণ সে ন্তর প্রান্ত হবেন, যা পৃথিবীতে সাইয়্যেদুল আধিয়া মুহান্দন মৃত্তফা 🚐 পেয়েছিলেন। হয়তো বা এই ন্তরের নামই হবে 'মাকামে মাহমদ' যার জন্য আজানের পর তিনি দোরা করতে বলেছেন।

. وَنَدُّلُ لَتُ الْسَتَعَجَلُ الْمُشْرِكُونَ الْعَدْرِكُونَ الْعَدْرِكُونَ الْعَدْرِكُونَ الْعُدْرِ الشَّرِ الشُّرِ الشَّرِ السَّرِ السَّرِي السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِي السَّامِ السَّمِي السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَّامِ السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَّرِي السَاسِلَي السَاسِلَي السَاسِلَي السَاسِلَي السَاسِلِي السَّرِي السَاسِلَي السَاسِلِي السَّرِي السَّلَمِ السَّاسِلِي السَّلَمِ السَّلَي السَّاسِلِي السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِ السَاسِي السَّلَمِ السَّلَمِ السَّلَمِي السَّلَمِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلَمِي السَاسِلَمِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلِي السَاسِلَي السَاسِلِي ال

وَإِذَا مُسُنِّ الْإِنْسِانَ الْسُكَافِرِ النَّصُرُ الْسُكَافِرِ النَّصُرُ الْسُكَافِرِ النَّصُرُ الْسُكَافِرِ النَّصُرُ وَكَانَا لِجَنْبِهَ أَيْ فِي مُصْطَعِعًا أَوْ فَائِمًّا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كُلُ حَلْلٍ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ عَلَى كُفْوِهِ كُلَنَّ مُحَفَّفَةً وَالنَّمُ اللَّهُ عَلَى كُفُورِ مَكَّ مَحْفَفَةً وَالنَّمُ اللَّهُ عَلَى كُفُورِ عَلَى كُنَا أَنْهُ لَهُ الدُّعَنَا إلَى صُرَ مَا تُرَكُنُ لَهُ الدُّعَنَا إلَى صُرَ السَّعْمَ وَالْمُعْمَ وَالْمُعْمَ وَالْمُعْمَ وَالْمُعْمَ وَيُسَالُ اللَّهُ عَلَى إلَيْ المُعْمَلِ عَنْدُ الرَّخَاءِ وَيُسَلَى المُعْمِوفِينَ المُعْمَولِ عَنْدُ الرَّخَاءِ وَيُسَلَى المُعْمِوفِينَ مَا كَانُوا لِلْمُعْمِوفِينَ الْمُعْمِولِينَ مَا كَانُوا لِلْمُعْمِوفِينَ الْمُعْمِولِينَ مَا كَانُوا

. وَلَقَدُ آهَلَكُنَا الْقُرُونَ الْأُمْمَ مِنْ فَبَلِكُمْ إِلَى الشَّرَكِ لِمَا الْمُلْكِمُ الْمُلْكِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّالَّةُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْ

#### অনুবাদ

- ১১. মুশরিকদের শীঘ আজারের নাবি জানাবার প্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, আল্লাহ ত'আলা যদি মানুহের অকল্যাণ তরান্তি করতেন মেভাবে তারা কল্যাণ তুরান্তিত করতে চায় তবে তিনি তাদের নির্ধারিত সময় শেষ করে দিতেন। অর্থাৎ তাদেরকে ধ্বংস করে দিতেন। কিন্তু আমি তাদেরকে অবকাশ দেই। অনন্তর যারা আমার সাক্ষাতের ভয় করে ন' তাদেরকে আমি তাদের অবাধাতায় উদভান্ত হয়ে যুরে বেড়াতে ছেডে দেই। 📫 তার পূর্বে একটি এও উহ্য থেকে তাকে يَضُن (যবর) দান করছে। এদিকে ইঙ্গিত করার জন্য তাফুসীরে তার উল্লেখ করা হয়েছে। تُضِنَى ज कर्यार কর্ত্বাচ্য ও এই অর্থাৎ কর্মবাচ্য উভয়রূপেই ب ٥ مَرْفُوع वर्षे أَجِلُهُمْ ا পঠिত तरप्रदह ও যবরা উভয়ন্ধপেই পঠিত রয়েছে 🗒 🗯 অর্থ– অনন্তর আমরা ছেড়ে রাখি : ্রার্ক্ত অর্থ- তারা উদভান্ত ও অন্তির হয়ে দুরে .
- ১২. যথন মানুষকে কান্ধেরদের দুঃশ্ব রোগ, শুর্প করে তথন সে পার্পন্থিত হয়ে, অর্থাৎ থয়ে বসে বা দাঁড়িয়ে অর্থাৎ সকল অবস্থায় <u>আমাকে ডেকে থাকে। অনন্তর যুখন আমি তার দুঃখ-লৈন্য দুরীছত করি সে তথন তার পূর্ব কৃষরির পথই অবলহন করে যেন তাকে যে দুঃখ-দৈন্য শুর্প করেছিল তার জন্য সে আমাকে ভাকেনি। যারা সীমালজ্বন করে অর্থাৎ যারা মুশরিক এজাবে অর্থাৎ দুঃখ কটে নিপতিত হলে দোয়া করা ও সুখের সময় তার হতে বিমুখ হওয়ার এ কাজটি যেভাবে তাদের নিকট শোভন করে ধরা হয়েছে সেভাবে তাদের কর্ম তাদের নিকট শোভন করে ধরা হয়েছে সেভাবে তাদের ক্যান্তর্য এইডিব তালের ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক করে ধরা হয়েছে সেভাবে তাদের ক্যান্তর্য আর্থাৎ লাভন করে ধরা হয়েছে সেভাবে তাদের ক্যান্তর্য এইডিব তালের ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক তালিক ক্রান্তর্য ভালিক তালিক ক্রান্তর্য ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক তালিক তালিক তালিক ক্রান্তর্য ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক তালিক তালিক তালিক ক্রান্তর্য ভালিক ক্রান্তর্য ভালিক তালিক তালিক তালিক ক্রান্তর্য ভালিক ক্রান্তর্য ক্রান্তর্য বালিক ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রান্ত্র ক্রান্ত্র ক্রান্তর্য ক্রা</u>
- ১৩. হে মঞ্জাবাসীগণ। তোমাদের পূর্বে বহু মানবগোষ্ঠীকে আমি ধ্বংস করেছি যফন তারা দিরক অবলম্বন করত সীমা অতিক্রম করেছিল। শাষ্ট নিদর্শন সহ অর্থাৎ তাদের সত্যতার প্রমাণসহ তাদের নিকট তাদের রাসুল এসেছিল, কিন্তু তারা বিশ্বাস করবার জন্য প্রস্তুত ছিল না। এতাবে অর্থাৎ যেতাবে তাদেরকে ধ্বংস করেছি সেতাবে আমি অপরাধী সম্প্রদায়কে অর্থাৎ কাফেরদেরকে প্রতিক্রল দিয়ে থাকি। ক্রিট্রিক্রির বার্থেছে।

١٤. ثُمُّ جَعَلَنْكُمْ يَا أَهْلَ مُكُّةَ خَلَيْفَ جَمْعُ خَلِيْفَةِ فِي الْأَرْضِ مِنْ بِعَدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ فِيهَا وَهَلَ تَعْتَبِرُونَ بِهِمْ فَتُصَدِّقُوا رُسُلَنَا .

١٥. وَإِذَا تُعَلِّي عَلَيْهِمْ أَيْتُنَا الْقُرَانُ بَيَنْتِ ظَاهِرَاتِ حَالً قَالَ الَّذِيْسَ لَا يَرَجُونَ لِقَاَّ ءَنَا لَا يَخَافُونَ الْبَعْثَ اثَّتِ بِقُرَانِ غَيْر لَمُذَا لَيْسَ فِيْهِ عَيْبُ الْهِيِّنَا اوَّ بَدَلْهُ م مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِكَ كُلُ مَا يَكُونُ بَنْبَغِيْ لِنَي أَنْ أُبِدَلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ قِبُل نَفْسِيْ د إِنْ مَا أَتَبِهُ إِلَّا مَا يُوخِنَى إِلَيَّ ج إِنِّى اَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى بِتَبْدِيْلِهِ عَذَابَ يَوْم عَظِيْمِ هُو يَوْمُ الْقِيْمَةِ.

أَذْرُكُمْ أَعْلَمُكُمْ بِهِ ﴿ وَلَا نَافِينَةُ عَطْفُ عُلُى مَا قُبْلُهُ وَفِي قِراءَةٍ بِالأَم جَوَابُ لُو أَىٰ لَاعْلَمَكُمْ بِهِ عَلَى لِسَانِ غَيْرِي فَقَدْ لَبِئْتُ مَكَثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا سِنِينًا أَنْعِينَ مِنْ قَبْلِهِ لا أُحَدِّثُكُمْ بِشَيْرٍ اَفَلَا تَعْقِلُونَ أَنَّهُ لَيْسَ مِنْ قِبَلِيَّ .

অনুবাদ :

১৪. অনন্তর আমি তাদের পর হে মক্কাবাসীগণ! দনিয়ায তোমাদেরকে স্থলাভিষিক্ত করেছি। যেন আমি দেখতে পারি সেখানে তোমরা কি প্রকার আচর কর। তাদের অবস্থা হতে তোমরা কোনোরপ শিক্ষা — গ্রহণ কর কিনা? ফলে আমাদের রাসুলগণকে স্বীকার কর কিনা : خَلَيْفَةُ তা خُلِيْفَةُ -এর বহুবচন । অর্থ-প্রতিনিধি।

১৫. যথন আমার সুস্পষ্ট আয়াতসমূহ অর্থাৎ আল কুরআন তাদের নিকট পাঠ করা হয় তখন যারা আমার সাক্ষাৎ কামনা করে না অর্থাৎ পুনরুত্থানের ভয় করে না; তারা বলে, এটা ব্যতীত অন্য এক করআন নিয়ে আস। যাতে আমাদের দেবদেবীদের কোনো দোষ উল্লেখ করা হয়নি। অথবা একে তোমার তরফ হতে বদলিয়ে নিয়ে আস। বল, নিজ পক্ষ হতে এটা বদলানো আমার কাজ নয়। আমার জন্য উচিতও নয়। আমার প্রতি যে ওহী হয় আমি তো কেবন তারই অনুসরণ করি। তাতে পরিবর্তন করে আমি আমার প্রতিপালকের অবাধ্যতা যদি করি তবে আমার মহা দিবসের অর্থাৎ কিয়ামত দিবসের শান্তির আশঙ্কা হয়। بَيْنَاتِ তা এ স্থানে الله ব্যবহুত হয়েছে। অর্থ- সুস্পষ্ট। يَنْ تَلْقَاء অর্থ পক্ষ হতে, তরফ হতে ؛ وَأَنْ اَتُرِبُعُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي -এর অর্থে ব্যবর্ত হয়েছে।

तन, আहारू ठा जानात त्मत्रन जिथाय रतन जायि . ١٦ هُلُ لُو شَاءَ اللَّهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَيْكُمْ وَلا তোমাদের নিকট তা পাঠ করতাম না এবং তিনি তোমাদেরকে এ বিষয়ে অবহিত করতেন না। ত তোমাদেরকে জানাতেন না ৷ আমি তো তার পর্বে তোমাদের মধ্যে দীর্ঘকাল চল্লিশ বৎসরকাল বসবাস করেছি। অবস্থান করেছি। অথচ এ বিষয়ে আমি — তাদেরকে কিছুই বলিনি। তবুও কি তোমরা বৃঝুড়ে পার নাং যে, তা আমার পক্ষ হতে রচিত নয়। 🖔 হৈ, তার র্ব টি না-বোধক। পূর্ববর্তী ক্রিয়া 🗸 عُطف এর সাথে তার عُطف হয়েছে। অপর এই কেরাতে তা لَاذَرَاكُمْ রহে পঠিত রয়েছে এমতাবস্থায় তা جُوَابٌ এর جُوَابٌ वत्न বিবেচ্য হবে অর্থ- দাঁড়াবে, আল্লাহ তা আলার অভিপ্রায় হলে অন্য কারো বাচনিক আমি তা তোমাদেরকে অবহিত কবতাম।

- সম্পর্কে মিথ্যা রচনা করে কিংবা আল্লাহ তা'আলার নির্দশনকে আল কুরআনকে প্রত্যাখ্যান করে তার অপেক্ষা অধিক জালেম আর কে? না, আর কেউ নেই। নিশ্চয়ই প্রকৃত অবস্থা এই যে অপরাধীদের অর্থাৎ মুশরিকগণ সফলকাম সৌভাগ্যশালী হয় না। 🖆 ৃতার শেষের 🕻 টি 🚉 🕁 বা অবস্থা নির্দেশক ।
- ১৮. তারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত যার ইবাদত করে তা অর্থাৎ এ প্রতিমাসমূহ এমন যে তাদের ইবাদত না করলেও তাদের কোনো ক্ষতি করতে পারে না। আর ইবাদত করলেও কোনো উপকার করে না। এগুলো সম্পর্কে তারা বলে তারা আল্লাহ তা'আলার নিকট আমাদের পক্ষে সুপারিশকারী। তাদেরকে বল, তোমরা কি আল্লাহ তা'আলাকে আকাশমণ্ডনী ও পথিবীর এমন কিছুর সংবাদ দিচ্ছো এমন কিছু সম্পর্কে অবহিত করেছ যা তিনি জানেন নাং সতাই তাঁর যদি কোনো শরিক থাকত তবে নিশ্চয়ই তিনি জানতেন। কেননা কোনো কিছুই তার নিকট গোপন নয়। তিনি মহান সকল দোষ হতে পবিত্রতা তাঁরই। তার সাথে যে সমস্ত বস্তু তারা শরিক করে সেসব কিছু হতে তিনি উধের্ব دُرُن اللّٰہ অর্থ – আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত। زُنُكُنُونُ তার প্রস্লবোধকটি বা অস্বীকাব অর্থবাচক ।
- মান্ধ ছিল একই উন্মতভক্ত। হযরত আদম হতে হ্যরত নৃহ (আ.) পর্যন্ত একই ধর্ম ইসলামের অনুসারী। কেউ কেউ বলেন, হযরত ইবরাহীম হতে আমর ইবনে লুহাই পর্যন্ত একই ধর্মমতে প্রতিষ্ঠিত ছিল। পরে তারা মতভেদ সৃষ্টি করে। কিছু সংখ্যক তো মূল আদর্শে সুদৃঢ় রইল আর কিছু সংখ্যক কফরি অবলম্বন করল। কিয়ামত দিবস পর্যস্ত কর্মফল দানের বিষয়টি বিলম্বিত করা সম্পর্কে ভোমার প্রতিপালকের পূর্ব ঘোষণা না থাকলে ভারা যে বিষয়ে অর্থাৎ ধর্ম সম্পর্কে যে মতভেদ ঘটায় কাফেরদের শান্তি প্রদানের মাধ্যমে এই দনিয়াতেই মানষের মাঝে নিক্যুই তার মীমাংসা হয়ে যেত।

- . المستقال اللُّه كَذِبًّا بِنِسْبَةِ الشُّرِيْكِ إِلَيْبِهِ أَوْ كَذَّبَ بِأَيْتِهِ مِ الْكُفَرَانِ إِنَّهُ أَى الشَّانُ لَا
- يُفْلِحُ يُسْعِدُ الْمُجْرِمُونَ الْمُشْرِكُونَ . . وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَيْ غَيْرِهِ مَا لَا يَضُرُهُمُ إِنْ لَمْ يَعَبُدُوهُ وَلَا يَنْفُعُهُمُ إِنَّ عَبُدُوهُ وَهُوَ الْأَصِنَامُ وَيُقُولُونَ عَنْهَا هَّـُوْلًا ۚ شُفَعًا وُنَا عِنْدَ اللَّهِ مَ قُلْ لَهُمْ ٱتُنْبَئُونَ اللَّهُ تَخْبُرُونَهُ بِمَا لَا يَعَكُمُ فِي السَّسَمُ وْتِ وَلَا فِسِي ٱلْأَرْضِ وَ إِسْتِفْهَامُ إِنْكَارِ أَيْ لُوْ كَانَ لَهُ شَرِيكٌ لُعَلِمُهُ إِذْ لَا يَخَفَى عَكَيْءِ شَئُّ سُبَحْنَةً تَنْزِيْهًا كَةً
- ١٩. وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَّأَجِدَةً عَلَى دِين وَاحِدِ وَهُوَ إِلَّاسْلَامُ مِنْ لَكُنْ أَدْمَ إِلَى نُوْحِ وَقِيسُلَ مِنْ عَنَهِدِ إِبْرَاهِيْمَ إِلَى عَسْرِو بَنِ لُحَى فَاخْتَلَفُوا ء بِأَنْ ثَبَتَ بَعْضُ وَكَفَرَ بُعُضُ وَلَوْلَا كُلَمَةً سَبَقَتْ مِنْ رُبُكَ بِتَاخِيْرِ الْجَزَاءِ إِلَى يَوْمِ الْقِيلُمُةِ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ أَى النَّاسِ فِي الدُّنْيَا فِيْمَا فِيْهِ يَخْتَلِغُنُونَ . مِنَ الدِّينِين بِتَعَدِيثِ الْكَافِرِيْنَ.

وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ مَعَهُ.

ে . ٢٠ २٥. जाता अर्था९ मकाराजीता वाल, जात अिल्लालकर ويفقولون أي أهل مكنة لولًا هله التول عَلَيْهِ عَلَى مُحَمَّدٍ أَيَدُ مِنْ زَّبَّهِ عَكُم كَانَ لِلْأَتْسِيَاءِ مِنَ النَّاقَةِ وَالْعَصَا وَالْيَدِ فَقُلْ لَّهُمْ إِنَّمَا الْغَيْبُ مَا غَابَ عَنِ الْعِبَادِ أَى آمَرُهُ لِلَّهِ وَمِنْهُ الْأَيَاتُ فَلَا يَانِي بِهَا إِلَّا هُوَ وَانِّبَا عَلَيُّ التُّبلِيعُ فَانْتَظِرُوا عِ الْعَلَاابِ إِن لَمْ ر. تُؤمِنُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ .

পক্ষ হতে তার নিকট মুহামদ 🚐 -এর নিকট কোনো নির্দশন অবতীর্ণ হয় না কেন? যেমন অন্যান্য নবীদের মধ্যে উট্র, লাঠি, হাত ইত্যাদি নিদর্শন ছিল। তাদেরকে বল, অদৃশ্য যা বান্দাদের অগোচরে তা অর্থাৎ এতদসম্পর্কিত বিষয়াদি তো আল্লাহরই ক্ষমতায়। নিদর্শনাদিও এরই অন্তর্ভক্ত। তিনি ব্যতীত আর কেউ তা আনতে পারে না। আমার দায়িত কেবল পৌছিয়ে দেওয়া : সুতরাং তোমরা যদি ঈমান আনয়ন না কর তবে আজাবের অপেক্ষা কর আমিও তোমাদের সাথে প্রতীক্ষা করছি। 🔏 তা 🕉 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে :

#### তাহকীক ও তারকীব

গা তুর তাফসীর كَاتْ তথা كَاسْتِغْجَالِهِمْ বুদ্ধি করার দারা কি ফায়দা؛ قَوْلُـهُ كَ नेया । यिष रेतियक कामवीर كَافَ वृक्षि केता ना रस, कटव إَسْتِعْجَالُ إِبَالْشُرُ चि وَسْتِعْجَالُهُمْ بِالْخَيْر षाता كَاسْتِعْجَالِهُمْ अर्थकार्धे وَاسْتَعْجَالُهُمْ क्रिया अर्थकार्धे وَاسْتِعْجَالِهُمْ अर्थकार्थक وَاسْتِعْجَالِهُمْ अर्थका अर्थकार्थकार्थे وَاسْتِعْجَالِهُمْ क्रिया अर्थकार्थे وَاسْتِعْجَالِهُمْ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَالِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَاللَّهُ وَالْعَلَامُ وَاللَّهُ وَالْعَلَامُ وَاللَّهُ وَالْعَلَامُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَامُ وَاللَّهُ وَلَامُ وَاللَّهُ وَلِمُ وَاللَّهُ وَاللّ करताहन । এत पाता এটाও तुका शन त्य, مُثَمَّرُ النَّخَافِضِ الْ السَّيْخَالُهُمْ ,राहात विकार विकार विकार विकार व منتقب عَدَّلُم عَدَّلُ करताहन وَنَعْ करताहन विकार व সুরতে মাফউর্ল হওয়ার কারণে نُصْبُ হবে। এ সুরতে اللهُ ফায়েল হবে। - क उरा मानात कि श्राहा राला? وَمُعَلِّمُهُمْ : عَنُولُهُ يُمُهُلُّهُمْ . مُعَطِّرِف عَلَيْه वि शर्राजन । जथर পূर्त्त जात का - مُعَطِّرُف عَلَيْه . जेत प्रार्श : فَنَذُرُ . जेत प्रार्श छः. كَنُضِيَ, काताভातिই তার আতফ সহীহ নয়। কেননা مُعَنَّى ७ كَنُظًا वित्त । تُضِيَ आठ अडिद्म निर्म । ه জবাব يُعَنَّرُ হওয়ার কারণে তা جُرَّم যুক্ত হয়েছে। যদি يُعَنِّيُ এর আতফ يُعَنِّم এর উপর হতো তবে তো أ रेंडबा উচিত ছिল। অথচ তা مَطْف नय। অথের হিসেবে অর্থ বিনষ্ট হর্মে যাওয়ার কারণে عَطْف दिध नय या সুস্পট। نَهُنَ تَغُجِيلُ الَّ لَوْ يُعَجِّلُ व्यत जाजर त्रारे لَوْ شُرطِيَّة व्यत ज्ञालर : نَغِيُّ कात्कर : فَنَذُرُ कात्कर : -এর অর্থকে অন্তর্ভুক্তকারী। আর এই رَلْكُنْ يَعْمِيلُ এই مَنْهُوْم مُنْهُوْم مُنْهُوْم مُوْم يَعْمُونُ بِهُمْ م করেছেন। মোটকথা হলো غَنَدُرُ -এর আতফ উহা مِنْهُوْم مِنْهُ عَلَيْهِم عَنْهُ وَمَا لَهُ عَنْهُمْ اللّهِ عَنْهُمْ : रहा ना خَالُ विशेन قَدُ انَّا مَاضِّتُي व्याह व्याह حَالُ व्याह ظُلْمُوا انَّا رَجَائَتُهُمْ .क्ष : قَنُولُهُ وَقَدُ جَائَتُهُمُ

উত্তর, এ প্রশ্নের নিরসনের জন্যই মুফাসসির (র.) 🛈 উহ্য মেনেছেন। مُرِنَة श्वर्थार النَّبُ ह्यान । त्वनना, النُّبُ हे इक्सिं : कर्षार النُّبُ الْ हे क्सिं : قُولُهُ حَالًا राहाइ। जात بَيْنَةِ शका अक्रिति राहा عُلْمَانِقَتْ अथर صِفَتْ अथर مُوصُون अथर تَكُرُّة (राहाइ بُبَيْنِةِ अराह إ । अर्थार - كَامْ تَاكِيد अर्थार । अर्थार كَادْرَاكُمْ अर्थार - لَا أَدْرَاكُمْ अर्थार : هَوْلُـهُ وَفَيْ قِرَاءَةِ بِـلاَم

مَا تَعْلُونَهُ अर्था९ : قَلُولُـهُ अर्था९ : عَلُولُـهُ جُوابُ لُو अर्था९ : قَلُولُـهُ جُواَّبُ لُوًّ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

उद्विषठ आसाठशलात अध्या अथमाठित त्रवक त्यात्वत ताय्य, यात्रा : فَوْلُهُ وَلُو لِلْوَ يَعْجُلُوا اللَّهُ لِلنَّاسِ النَّهُ اللَّهُ আখেরাতে অবিশ্বাসী। সের্জন্যই যখন তাদেরকে আখেরাতের ব্যাপারে ভীতি প্রদর্শন করা হয়, তখন বিদ্রুপচ্ছলে বলতে থকে যে, যদি তুমি সত্যবাদীই হয়ে থাক, তবে এখনই এ আজাব ডেকে আন। অথবা বলে এ আজাব শীঘ্ৰ কেন আদে না ; ্রেমন, নজর ইবনে হারেস বলেছিল, "হে আল্লাহ একথা যদি সত্য হয়ে থাকে, তবে আকাশ থেকে আমাদের উপর পাথর বর্ষণ করুন কিংবা এর চেয়েও কোনো কঠিন আজাব পাঠিয়ে দেন :" প্রথম আয়াতে এরই উত্তর দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা তো সর্ববিষয়েই ক্ষমতাশীল, প্রতিশ্রুত সে আজাব এক্ষণেই নাজিল করতে পারেন : কিন্তু তিনি তাঁর মহান হিকমত ও দয়া-করুণার দরুন এ মূর্থরা নিজের জন্য যে বদদোয়া করে এবং বিপদ ও অকল্যাণ কামনা করে তা নাজিল করেন না। যদি আল্লাহ তা'আলা তাদের বদদোয়াগুলোও তেমনিভাবে যথাশীঘ্র কবুল করে নিতেন, যেভাবে তাদের ভালো দোয়াগুলো কবুন করেন, তাহলে এরা সবাই ধ্বংস হয়ে যেত। এতে প্রতীয়মান হয় যে, কল্যাণ ও মঙ্গলের শুভ দোয়া প্রার্থনার ব্যাপারে সান্নাহ তা'আলার রীতি হচ্ছে যে, অধিকাংশ সময় তিনি সেগুলো শীঘ্র কবুল করে দেন। অবশ্য কখনো কোনো হিকমত ও কল্যাণের কারণে কবুল না হওয়া এর পরিপন্থি নয় : কিন্তু মানুষ যে কখনো নিজেদের অজান্তে এবং কখনো দুঃখকট ও রগের বশে নিজের কিংবা নিজের পরিবার-পরিজনের জন্য বদদোয়া করে বসে অথবা আখেরাতের প্রতি অস্বীকৃতির দরুন মাজাবকে প্রহসন মনে করে নিজের জন্য তাকে আমন্ত্রণ জানাতে থাকে সেওলো তিনি সঙ্গে সঙ্গে কবুল করেন না; বরং মবকাশ দেন যাতে অস্বীকৃতরাও বিষয়টি চিন্তা-ভাবনা করে নিজেদের অস্বীকৃতি থেকে ফিরে আসার সুযোগ পায় এবং কোনো সাময়িক দুঃখকষ্ট, রাগ-রোষ কিংবা যদি মনোবেদনার কারণে বদদোয় করে বসে, তাহলে সে যেন নিজের ক্ল্যাণ-অকল্যাণ, ভালো-মন্দ লক্ষ্য করে, তাঁর পরিণতি বিবেচনা করে তা থেকে বিরত হবার অবকাশ পেতে পারে।

ইমাম জারীর তাবারী (র.) কাতাদাহ (র.)-এর রেওয়ায়েতেক্রমে এবং বৃখারী ও মুসলিম মুজাহিদ (র.)-এর রেওয়ায়েতে উদ্ধৃত করেছেন যে, এক্ষেত্রে বদদোয়ার মর্ম এই যে, কোনো কোনো সময় কেউ কেউ রাগত নিজের সন্তানসন্ততি কিংবা মর্থসম্পদের ধ্বংস প্রান্তির জন্য বদদোয়া করে বদে কিংবা বস্তু সাময়ীর প্রতি অতিসম্পাত করতে আরম্ভ করে আল্লাহ তাআলা বীয় করুণা ও মহানুভবতাবশত সহসাই এসব দোয়া কবুল করেন না। এ প্রসঙ্গে ইয়াম কুরতুবী একটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন যে, রাসুলে কারীম ক্রান্ত বালেছেন, "আমি আল্লাহ তাআলার নিকটে প্রার্থনা জানিয়েছি, যেন তিনি কোনো বস্কু-বজনের বাদদোয়া তার বন্ধু-বজনের বাদদোয়া তার বন্ধু-বজনের বাদদার বির্বাহিত বির্বাহিত বাদি কিলো কোনো কিতাবে পড়েছি, যেসব কেরেশতা মানুষের প্রয়োজন সম্পাদনে নিয়োজিত রয়েছেন আল্লাহ তাআলা বীয় অনুষহ ও করুণায় তাদেরকে এ নির্দেশ দিয়ে রেখেছেন যে, আমার বাদ্দা দুঃবকটের দক্রন কিংবা রাগবশত কোনো কথা বলে ফেলেল তা লিখবে না। -[কুরতুবী]

তারপরেও কোনো কোনো সময় এমন কবুলিয়াত বা প্রার্থনা মঞ্জুরির সময় আসে, যখন মানুষের মুখ থেকে যে কোনো কখা বের হয়, তা সঙ্গে সঙ্গে কবুণ হয়ে যায়। সেজন্য রাসূলে কারীম ক্রি নেছেন, নিজের সন্তানসন্ততি ও অর্থসম্পদের জন্য কখনো বদদোয়া করো না। এমন যেন না হয় যে, সে সময়টি হয় মঞ্জুরির সময় এবং এ দোয়া সাধে সাধে কবুণ হয়ে যায়। আর পরে তোমাদেরকে অনুতাপ করতে হয়। সহীত্ব মুসলিমে এ হাদীসটি হয়রত জ্ঞাবের (রা.)-এর রেওপ্লায়েতক্রমে গজন্তরায়ে 'বাওয়াত' -এর ঘটনা প্রসংল উদ্ধৃত করা হয়েছে।

এ সমুদয় রেওয়ায়েতের সারমর্ম হলো এই যে, উল্লিখিড আয়াতের প্রকৃত লক্ষ্য যদিও আখেরাতে অবীকৃতি ব্যক্তিবর্গ এবং তাদের দাবি তাৎক্ষণিক আজাবের সাথে সম্পৃক্ত, কিন্তু সাধারণভাবে এত সেসব মুসলমানও অন্তর্ভুক্ত, যারা কোনো দুঃধকট ও রাগের দরুদ্দ নিজেদের সপ্তানসম্ভতি ও ধনসম্পদের জন্য বদদোয়া করে বসে। আল্লাহ তা আলার রীতি সীয় অনুমহ ও করুণাবশত উভয়ের সাথে একই রকম যে, তিনি এ ধরনের বদদোয়া সাথে সাথে কার্যকর করেন না, যাতে করে মানুষ জিন্তা-তাবনা করার সুযোগ পায়।

দ্বিতীয় আয়াতে একত্বাদ ও আৰেরাত অধীকৃত লোকদেরকে আরেক অপরূপ সালদ্বার ভঙ্গিতে ধীকার করানো হয়েছে। তা হলো এই যে, সাধারণ সুধ-মুদ্ধন্যের সময় এরা আল্লাহ তা'আলা ও আবেরাতের বিকল্পে যুক্তিভর্কে লিও হয়, অন্যদেরকে আল্লাহ তা'আলার শরিক সাব্যক্ত করে এবং ভাঁদেরই কাছে উদ্দেশ্য সিদ্ধির আশা করে, কিন্তু যধন কোনো বিপদে পড়ে তথন এরা নিজেরাও আল্লাহ তা'আলা বাতীত অন্যান্য সমন্ত লক্ষ্যস্থলের প্রতি নিরাশ হয়ে পিয়ে তথু আল্লাহ তা আলাকেই ভাকতে আরম্ভ করে। তয়ে, বসে, দাঁড়িয়ে সর্বাবস্থায় একমার তাঁকেই ভাকতে বাধা হয়। অথক তাঁবই সাধে তাদের অনুমহ বিমুখতার অবস্থা হলো এই যে, যখনই আল্লাহ তা'আলা তাদের বিপদাপদ দূর করে দেন, তখনই আল্লাহ তা'আলার ব্যাপারে এমন মুক্ত নিভিত্ত হয়ে যায়, যেন কখনো তাকে ভাকেইনি, তার কাছে যেন কোনো বাসনাই প্রার্থনা করেনি। এতে বোঝা যাচ্ছে, মানুষের বাসনা পূরণে আল্লাহ তা'আলার সাথে যারা অপর কাউতে শরিক করে তারা নিজেও তাদের সে বিশ্বাসের অসারতা উপলব্ধি করে, কিন্তু একান্ত বিঘেষ ও জেদের বশেই সে বাতিল বিশ্বাসে অটল থাকে।

ভূড়ীয় আয়াতে ছিত্তীয় আয়াতে বর্ণিত বিষয়বন্ধুই অধিকতর বিশ্লেষণ করা হয়েছে যে, কেউ যেন আল্লাহ তা'আলার অবকাশ দানের কারণে এমন ধারণা করে না বসে যে, পৃথিবীতে আজাব আসতেই পারে না। বিগত জাতি-সম্প্রদায়ের ইতিহাস এবং তাদের গ্রন্থকাও কৃত্যমুতার শান্তিস্বরূপ বিভিন্ন রকম আজাব এ পৃথিবীতেই এসে গেছে। আল্লাহ তা আলা নবীকুল শিরোমণি হয়রত মুহাম্মন ক্রিন এব দৌলতে এ ওয়াদা করে নিয়েছেন যে, কোনো সাধারণ বাগপক আজাব এ উমতের উপর আসবে না। ফলে আল্লাহ তা আলার এহেন করুলা, অনুমহ এসব লোককে এমন নির্ভয় করে দিয়েছে, তারা একাছ দুঃসাহসের স্বপ্রে আল্লাহ তা আলার আজাব করুলাক আমন্ত্রণ জনাতে এবং তার দাবি করতে তৈরি হয়ে যায়। কিন্তু মনে রাষ্ম প্রয়োজন যে, আল্লাহ তা আলার আজাব সম্পর্কে এ নিশ্চিন্ততা কোনো অবস্থাতেই তাদের জন্য সমীচীন ও কল্যাণকর নয়। কারণ, গোটা উম্বাভ এবং সমগ্র বিশ্লের উপর ব্যাপক আজাব না পাঠাবার প্রতিশ্রুতি থাকলেও বিশেষ বিশেষ ব্যক্তি বা সম্প্রদায়ের উপর আজাব নেয়ে আলাব নেয়ে আলাব নেয়ে আলাব নয়। অসম্প্রনায়ের উপর আজাব নেয়ে আলাব নেয়ের বিশেষ বিশেষ বাজি বা সম্প্রালারের উপর আজাব নেয়ে আলাব নেয়ে আলা

কতুর্থ আয়াতে বলেছেন করার পর আমি তোমানেরকে তার্দের স্থলাভিষিক্ত দানিয়েছি এবং পৃথিবীর থিলাফত তথা প্রতিনিধিত্ব তোমানের হাতে অর্পণ করে দিয়েছি। কিন্তু তাই বলে একথা মনে করো না যে, পৃথিবীর থিলাফত তথা প্রতিনিধিত্ব তোমানের হাতে অর্পণ করে দিয়েছি। কিন্তু তাই বলে একথা মনে করো না যে, পৃথিবীর থিলাফত তথা তোমানের ভাগ-বিলাসের জনাই তোমানের হাতে অর্পণ করা হয়েছে; বরং এই মর্থানা ও সম্মান দানের পেছনে আসল উদ্দেশ্য হলো তোমানের পরীক্ষা নেওয়া যে, তোমরা কেমন কার্যকলাপ অবলম্বন করো, বিগত উম্মতনের ইতিহাস থেকে শিক্ষা এহণ করে নিজেনের অবস্থার সংশোধন কর, নাকি রাষ্ট্র ও ধন-দৌলতের আশায় উন্মুক্ত হয়ে পড়। এতে প্রতীম্বমান হয়ে পৃথিবীর সাম্রাজ্য ও প্রভাব-প্রতিপত্তি কোনো গর্ব-অহংকারের বিষয় নয়। বরং একটি ভারী বোঝা, যাডে রয়েছে বহু দায়ণায়িত।

কুরআন কারীম প্রথমে তাদের ভ্রান্ত বিশ্বাস দূর করার লক্ষ্যে মহানবী —— -কে হিদায়াত দান করেছে যে, আপনি তানের বলে দিন, এটি আমার কালামও নয় এবং নিজের ইচ্ছামতো আমি এতে কোনো পরিবর্তনও করতে পারি না। আমি জে ৬ধুমাত্র আল্লাহ তা আলার ওহার তাঁবেদার। আমি আমার ইচ্ছামতো এতে যদি সামান্যতম পরিবর্তনও করি, তাহলে অতি কঠিন ওনাহগার হয়ে পড়ব এবং নাফরমানদের জন্য যে আজাব নির্ধারিত রয়েছে আমি তার ভয় করি। কাজেই আমার পক্ষে এমনটি অসম্ভব।

তারপর বললেন, আমি যাই কিছু করি আল্লাহ তা'আলার নির্দেশের পরিপ্রেক্ষিতে করি। তোমাদেরকে এ কালাম তনানো না হোক এটাই যদি আল্লাহ তা'আলা চাইতেন, তাহলে না আমি তনাতাম, না আল্লাহ তা'আলা এ ব্যাপারে তোমাদেরকে অবহিত করতেন। সূতরাং তোমাদেরকে এ কালাম তনানো হোক এটাই যখন আল্লাহ তা'আলার অভিপ্রায়, তখন কার এমন সাধ্য আছে যে, এতে কোনো রকম কমরেশি করতে পারে? অতঃপর কুরআন যে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে আগত ঐশী কালাম তা এক প্রকৃষ্ট দলিলের মাধ্যমে পুলানো হলেছে। ইরশাদ হয়েছে । একটু চিন্তা কর যে, কুরআন নাজিল হওয়ার পূর্বে আমি তোমানার মাঝে সুদীর্ঘ চিল্লিশ বছর কাটিয়েছি। এ সময়ের মধ্যে তোমরা কথনো আমার কাছ থেকে কাব্য কবিতা বলতে কিংবা কোনো কথিকা প্রবন্ধ রচনা করতে শোননি। যদি আমি নিজের পক্ষ থেকে এমন কালাম বলতে পারতাম, তবে এ চল্লিশ বছরের মধ্যে কিছু না কিছু তো বলতাম। তাছাড়া চল্লিশ বছরের এই সুদীর্ঘ জীবনে তোমরা আমার চাল-চলনের বিশ্বস্ততাও প্রত্যক্ষ করে নিয়েছ। সারা জীবনেই যথন কথনো মিথা কথা বালিনি, তথন আজ চল্লিশ বছর পর মিথা বলার কি এমন হেতু থাকতে পারে। এতে শাইই প্রমাণিত হয় যে, মহানবী ক্রেম্ব সতা ও বিশ্বস্ত। কুরআনে যা কিছু রয়েছে সেসব আল্লাহ তা আলার তরফ থেকে আগত তারই কালাম।

বিশেষ জ্ঞাতব্য: কুরআন কারীমের এ দলিল-যুক্তি শুধু কুরআনের ঐশি বাণী হওয়ারই পূর্ণাঙ্গ প্রমাণ নয়, বরং সাধারণ আচার অনুষ্ঠানে ভালোমন্দ, সত্য-মিথ্যা, ন্যায়-অন্যায় যাচাইয়েরও একটি নীতি বাতলে দিয়েছে। কাউকে কোনো পদ বা নিয়োণ দান করতে হলে তার যোগ্যতা ও সামর্থা যাচাই করার উত্তম পদ্ধতি হলো তার বিগত জীবনের পর্যালোচনা। যদি তাতে সত্যবাদিতা ও বিশ্বস্ততা বিদ্যমান থাকে, তবে ভবিষ্যতেও তা আশা করা যেতে পারে। পক্ষান্তরে বিগত জীবনে যদি সত্যবাদিতা, বিশ্বস্ততা ও আমানতদারির প্রমাণ পাওয়া যায়, তবে আগামীতে শুধু তার বলা-কওয়ায় তার উপর ভরসা করা কোনো বৃদ্ধিমতার কাজ নয়। ইদানীং নিয়োগ ও পদ বন্টনে এবং দায়িত্ব সমর্পণে যেসব ক্রটি-বিচুতি হচ্ছে এবং সে কারণে যেসব হাদামা-উচ্ছুঙ্গ্র্লাতা সৃষ্টি হচ্ছে, সেসবের কারণেও এই প্রকৃতিগত পদ্ধতি পরিহার করে প্রথাগত বিয়াদির গেছনে গড়া। অষ্টম আয়াতে এই একই বিষয়ের অতিরিক্ত তাকিদ এসেছে যাতে কোনো বাণী বা কালামকে ভ্রান্তভাবে আল্লাহ ডা'আলার

অষ্টম আয়াতে এই একই বিষয়ের অতিরিক্ত তাকিদ এসেছে যাতে কোনো বাণী বা কালামকে ভ্রান্তভাবে আল্লাহ তা'আলার সাথে জুড়ে দেওয়ার জন্য কঠিন আজাবের কথা বলা হয়েছে।

কান্দের ও মুসলমান দৃটি পৃথক জান্ডি-বর্ণ ও দেশভিত্তিক জাতীয়তা অর্থহীন : خَرِلُو رَمَّ كَانَ النَّاسُ إِلَّا أَضُّ وَأَحِدَّ الْحَ অর্থাৎ সমস্ত আদম সন্তান প্রথমে একত্বাদে বিশ্বাসী একই উঘত ও একই জাতি ছিল। শিরক ও কুফরের নামও ছিল না। পরে একত্বাদে মতবিরোধ সৃষ্টি করে বিভিন্ন জাতি ও বিভিন্ন সম্প্রদায়ে বিভক্ত হয়ে যায়। একই উঘত এবং সবার মুসলমান থাকার কতদিন এবং কবে ছিলা হাদীস ও সীরাতের বর্ণনা ঘারা জানা যায়, হযরত নৃহ (আ.)-এর যুগ পর্যন্ত এমনি অবস্থা ছিল। হযরত নৃহ (আ.)-এর যুগে এসেই কুফর ও শিরক আরন্ধ হয়, যার ফলে হযরত নূহ (আ.)-কে এর মোকবিলা করতে হয়। –তািফসীরে মাজহারী)

একথাও সুবিদিত যে, হযরত আদম (আ.) থেকে হযরত নূহ (আ.)-এর যুগ পর্যন্ত এক সুনীর্ঘ কাল। এ সময়ে পৃথিবীতে মানব বংশ ও জনপদ যথেষ্ট বিস্তৃতি লাভ করেছিল। এ সমুদয় মানুষের মাঝে বর্ণ ও আকার-অবরব এবং জীবন ধারণ পদ্ধতিতে পার্থক্য সৃষ্টি হওয়াও একটি স্বাভাবিক ব্যাপার। ভাছাড়া বিভিন্ন এলাকার ছড়িয়ে-ছিটিয়ে যাওয়ার পর রাষ্ট্রগত পার্থক্য সৃষ্টি হওয়াও নিশ্চিত। আর হয়তো কথাবার্তায় ভাষাগতও কিছু পার্থক্য হয়ে গিয়েছিল। কিছু কুরআন কারীম এই বংশগত, অঞ্চলগত, বর্ণগত ও রাষ্ট্রগত পার্থক্যকে যা একান্তই স্বাভাবিক ও প্রাকৃতিক উম্বতের ঐক্যের অন্তরায় বলে সাব্যক্ত করেনি এবং এই পার্থক্যের কারণে আদম সন্তানকে বিভিন্ন জাতি কিংবা বিভিন্ন উম্বতও বলেনি; বরং উম্বতে ওয়াহেদাহ তথা একই জাতি বলে অভিহিত করেছে।

অতঃপর যখন ঈমানের বিরুদ্ধে কুফরী ও শিরকী বিস্তার লাভ করে, তখন কাফের ও মুশরিককে পৃথক জাতি, পৃথক সম্প্রদায় সাবান্ত করে বলেছে। فَرُاللَّذِي خَلَقَكُمْ النَّبِي خَلَقَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ المَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وَاذًا اَذَقَنَا النَّاسَ أَيْ كُفَارٌ مَكَّةَ رَحَهُ تَنْهُمُ مِنْ أَيَّا لَهُمْ مُنْكُرُ فِي أَيَّا تِنَا ط الاستهزاء والتُّكذيب قُل لَهُم اللُّهُ أَسْرَعُ مَكْرًا ط مُجَازَاةٌ إِنَّ رُسُلَنَا الْحَفَظَةَ يَكُتُبُونَ مَا تَمكُرُونَ بِالتَّاءِ وَالْيَاءِ.

" كُن كُم पर २२. जिनिहे जाएनतरक करन-इरल পतिक्षण करान مُوَ الْيَذَى يُسَيِّرُكُمْ وَفِي قِراً وَ يُنْشِرُكُمْ في البَرَ وَالْبَحْرِ طِ حَتِّي إِذَا كُنْتُمْ فِ ٱلْفُلُكِ ج السُّفُن وَجَرَيْنَ بِهِمْ فِبْءِ الْتِفَاتُ عَن الْخِطَابِ بِرِيْحِ طَيَبَتِ لَيَنَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَا مُنَهُ ا دِنعُ عَاصِفٌ شَدِيْدَةُ الْهُرُوبِ تُكَسِّرُ كُلُّ شَنَىٰ وَجَأَءُهُمُ الْمُوجُ مِنْ كُلُ مَكَان وَظُنُواَ انَّهُم أَحِيطَ بِهِم أَي أَهْلِكُوا دُعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ عِ الدُّعُاءَ لَئِنْ لَامُ قَسَمِ النَجَيْتَنَا مِنْ هُذِهِ الْأَهُوالِ لَنَكُونَنُ مِنَ الشُّكِرِينَ الْمُوجِدِينَ.

٢٣. فَلَمُّنَّا أَنْجَاهُمُ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بغَيْرِ الْحَقِّ ط بالسُّيرِك يَايَهُا النَّاسُ إنَّ مَا بَغْيَكُمْ ظُلْمُكُمْ عَلَى انْفُسِكُمْ لِأَنَّ إِنْسَهُ عَلَيْهَا هُوَ مُنتَاءَ الْحَبُوةِ الدُّنْيَا تُتَمَثُّعُونَ فِيهَا قَلِيلًا ثُمُ إِلَينَا مَرْجِعُكُمْ بَعَدَ الْمَوْتِ فَنُنَيِّبُثُكُمُ بِصَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ فَنُجَازِيْكُمْ عَلَيْهِ وَفِي قِراً وَ بِنَصْبِ مَتَاعِ أَنْ تَتَكُمُتُكُونَ .

#### অনুবাদ :

- . Y \ ২১. <u>এবং আমি মানুষকে</u> মঞ্চার কাফেরদেরকে তাদের দঃং অভাব ও দুর্ভিক্ষ <u>স্পর্শ</u> করবার পর বৃষ্টি ও প্রচুর ফলনের মাধ্যমে <u>অনুগ্রের আশ্বাস দিলে</u> তারা <u>তক</u>্ত্বি আমাং নিদর্শন সম্পর্কে বিদ্রাপ ও অস্বীকার করে চক্রান্তে লিগু হ তাদেরকে বুল, আল্লাহ কৌশলে প্রতিফল দানে আরে তৎপর। তোমরা যে চক্রান্ত কর আমার রাসুলগণ অর্থা সংরক্ষক ফেরেশতাগণ নিশ্চয়ই তা লিখে রাখেন এটা ت অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষ ও ু অর্থাৎ না পুরুষ উভয়রূপে পঠিত রয়েছে।
  - অপর এক পাঠে রয়েছে ﴿ عُنْدُرُكُمْ অর্থ তোমাদের্গ ছড়িয়ে দেন। এবং তোমরা যর্খন নৌকায় انفلك জ নৌকাসমূহ। আরোহণ কর আর এগুলো তাদে [আরোহীদের] নিয়ে সুখকর নরম বাতাসে বয়ে যাঃ বা রপার্জ بَرْيَنُ তাতে দিতীয় পুরুষ হতে التفات বা রপার্জ হয়েছে। এবং তাতে তারা আনন্দিত হয় আর হঠাৎ গ্রাং বাতাস এসে পড়ে ইএন্ট প্রচণ্ড বেগে ধাবিত বা ঝাঞা বায়। যা সবর্কিছু ভেঙ্গেচুরে ফেলে আর সঞ দিক হতে তরঙ্গ আছডে পডে তাতে তারা পরিবেটি হয়ে পড়েছে বলে তাদের ধারণা হয় তারা ধাংসে আশঙ্কা করতে থাকে তখন দীন অর্থাৎ দোয়াকে কে আল্লাহ তা'আলারই জন্য বিশুদ্ধ করত তাকে ডাকে ৫ এই বিভীষিকা হতে আমাদেরকে ত্রাণ করলে আম অবশ্য কৃতজ্ঞদের একত্বাদীদের অন্তর্ভুক্ত হবো। 🕺 এর 🕽 টি 🚅 🕳 অর্থাৎ শপথবাঞ্জক।
  - ২৩, অতঃপর তিনি যখনই তাদেরকে বিপদমুক্ত করে তখনই তারা শিরক অবলম্বন করত পথিবীতে অন্যায়তা সীমালজ্ঞান করে। <u>হে</u> লোক সকল! <u>তোমাদের সীমাল</u>জ এ জুলুম <u>বস্তুত</u>ভো<u>মাদের</u> নিজেদের উপরই বর্তাঃ কেননা এর পাপ তার নিজের উপরই বর্তায়। <u>এটা পার্</u>থি জীবনের সুখ-ভোগ। সামন্য কয়েকদিনই কেবল <sup>তা</sup> তোমরা তা ভোগ করবে। <u>অতঃপর</u> মৃত্যুর পর <u>আমা</u> নিকট তোমাদের প্রত্যাবর্তন। অনন্তর তোমাদের কর্তর সম্পর্কে আমি তোমাদেরকে জানিয়ে <u>দেব।</u> অ<sup>ধ</sup> তাদেরকে তার প্রতিফল দেব। 🛍 🏎 এটা অপর 🥬 কেরাতে عَمْن সহ পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থা<sup>য় ত</sup> পূর্বে ্রিইইই (অর্থাৎ তারা ভোগ করবে) ক্রিয়াটি ইং রয়েছে বলে গণ্য হবে।

٢٤. إِنَّهَا مَثَلُ صِفَهُ الْحَيْوةِ الدُّنبَا كُمَّاءٍ ২৪, <u>পার্থিব জীবনের দৃষ্টান্ত</u> উদাহরণ হলে: পানি নষ্টি। আমি তা আকাশ হতে বর্ষণ করি এবং তা দারা 🛶 এ مَطَرِ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلُطَ بِهِ ্ টি سَبَبِيَّة বা হেতু বোধক। তার কারণে ভূমিজ بِسَبَجِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ وَاشْتَبَكَ بِعَنْهُ উদ্ভিদ ঘন হয় ৷ একটি অপরটির সন্নিবিষ্ট হয় মানুষ بِبَعْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ مِنَ الْبَرِّ তার গম, যব ইত্যাদি এবং জতুগুলি ঘাস ইত্যাদি وَالشُّعِينِي وَغَيْرِهِمَا وَالْأَنْعَامُ ط مِسَ আহার করে থাকে : অতঃপর যখন ভূমি তার শোভা ধারণ করে উদ্ভিদ উদগমের মাধ্যমে চকচক করতে الْكَلَا حَتُّمَى إِذَّا أَخَذَت الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا থাকে এবং ফুলে ফুলে নয়নাভিরাম হয় 亡 তা بُهجَتُهَا مِنَ النَّبَاتِ وَازَّيَّنَتُ بِالرَّهْمِ মূলত ছিল হুঁহুঁহু; এর ্চ টিকে ; -এ পরিবর্তিত وَاصْلُمُهُ تَسَرِينَتُ أَبُدِلَتِ النَّسَاءُ زَابًا করত তাকে إِذْغَامٌ এ- رَعْمَا अक्षि করে দেওয়া হয়। অতঃপর শুরুতে একটি مُشْرَة رُضُل বৃদ্ধি করে وَأُدْغِيمَتْ فِي الزَّايِ ثُمَّ أُجْتُلِبَتْ هَمْزَأُ দেওয়া হয় । আর তার মালিকগণ মনে করে এটা الْـوَصْـلِ وَظَـنَّ اهْـلهَـا انَّهُم قَـادِرُوز তাদের আয়ত্তাধীন অর্থাৎ ভারা তার ফসল নিজেরাই عَلَيْهَا مُتَمَكِّنُونَ مِنْ تَحْصِيْلِ নিতে পারবে তখন রাত্রে বা দিনে আমার নির্দেশ رِيْمَارِهَا أَتُنْهَا أَمْرُنَا قَضَاؤُنَا وَعَذَابُنَا আমার ফয়সালা বা আমার আজাব এসে পড়ে। অনন্তর আমি তা তার ফসল এমনভাবে নির্মূল করে لَيْلًا أو نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا أَيْ زَرْعَهَا <u>দেই,</u> এএ কান্তে দ্বারা কর্তিত শস্য। যেন حَصِيدًا كَالْمُحَصُودِ بِالْمَنَاجِلِ كَانُ ইঃতপূর্বে তার অন্তিতুই ছিল না । এভাবে আমি مُخَفَّفَةُ أَيْ كَانَهَا لَّهُ تَغَنَّ تَكُنَّ চিন্তাশীল সম্প্রদায়ের জন্য নির্দেশাবলি বিশদভাবে بِالْآمَسِ ط كَذْلِكَ نُفَصِّلُ نُبَيَنُ الْأَيْتِ বিবৃত করি বর্ণনা করে দেই। 🕉 এটা 🍰 বা লঘুকৃত। মূলত ছিল 🗳 🖒 । 🎉 🗘 এ স্থানে অর্থ لِقَوْم يُتَكُكُرُونَ . অন্তিত ছিল না।

> ২৫. ঈমানের প্রতি আহ্বানের মাধ্যমে <u>আরাহ তা'আলা</u>
> শান্তির <u>আবানের প্রতি</u> ধর্মের প্রতি পরিচালিত করেন। ৯৯৯ অর্থ এ স্থানে ১৯৯৯ বা শান্তি। অর্থাৎ জান্নাতের প্রতি <u>আহ্বান করেন এবং যাকে তিনি</u> হেদায়েতের <u>ইচ্ছা করেন তাকে সরল পথে</u> ইসলাম ধর্মের প্রতি পরিচালিত করেন।

صَرَاطٍ مُسْتَقِيمَ دِيْنِ الْإِسْلَامِ . (ح) ه-(ح) الع (ح) العام 1940 المسلمة العام

٢٥. وَالسُّلُّهُ يَسَدُّعُنُوا إِلنَّى دَارِ السَّسَكَرِم ، أَي

السَّلاَمَةِ وَهِيَ الْجَنْةُ بِالدُّعَاءِ إِلَى

الْإِيْمَانِ وَيَهْدِى مَنْ يُشَكَّا مُحِدَايَتَهُ إِلَى

۲۱ جا لِلْدِيْنَ أَحْسَنُوا بِالْإِيْمَانِ الْحُسْنُى الْجُنَّةُ ( اللَّذِيْنَ أَحْسَنُوا بِالْإِيْمَانِ الْحُسْنُى الْجُنَّةُ وَزِيادَةً د هِي النَّظْرُ إِلَيْهِ تَعَالَى كُمَّا فِي حَدِيْثِ مُسْلِمٍ وَلَا يَرَهُقَ يَعْشِى وَجُوهُهُ فَيْرُ سُوادُ وُلا ذِلْهُ م كَأْبَةً أُولَيْكَ اصْحُبُ الْجَنَّة ط هُمْ فِيهَا خُلِدُونَ -

٢٧. وَالَّذِيْنَ عَطْفُ عَلَى الَّذِيْنَ أَحْسَنُوا أَيْ وللكذبين كسبوا السينات عملوا الشرك جَزّاء سَينَة بمثلها وتَرهَقُهم ذِلَّةٌ عما لَهُمْ مُينَ اللُّهِ مِنْ زَائِدَةً عَاصِمٍ ۽ مَانِع كَانْكًا أَغْشِيتُ أَلْبِسَتُ وَجُوهُمْ قِطَعًا بفتنع الطَّاءِ جَمْعُ قِيطْعَةِ وَالسَّكَانِهَا أَيُّ جُزاء مِّنَ الكَيْلِ مُظْلِمًا م أُولَيْكَ اصَحْبُ النَّارِ ج هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ .

٢٨. و اذْكُر يَوْمَ نَحْشُرُهُمْ أَي الْخَلْقَ جَمِيْعَا ثُمُّ يَنَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوا مَكَانَكُمْ نُصِبَ بِالْزَمُوا مُقَدَّرًا أَنْتُمْ تَاكِيدً لِلطَّحِيْر الْمُسْتَتِر فِي الْفِعْلِ الْمُقَدَّدِ لِبُعْطَفَ عَلَيْهِ وَشُرِكَا وَكُمْ جِ أَى الْاصْنَامُ فَرَيْكَانَا مُيُّزِنًا بَينَهُمْ وبَيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ كَمَا فِيُّ أية وامتازوا اليوم أيها المجرمون وقال رور المستركادور المرابع المرابع المرابع المرابع المركبة المركبة والمركبة المركبة المركبة المرابع المر مَا نَافِيَةٌ وَقُدُمَ الْمُفَعُولُ لِلْفَاصِلَةِ.

- তাদের জন্য রয়েছে মঙ্গল অর্থাৎ জান্নাত এবং আরো কিছু। মুসলিম শরীকে বর্ণিত একটি হাদীসে উল্লেখ আছে যে, তা হলো আল্লাহ তা আলার দীদার বা দর্শন লাভ। কালিমা 🚅 অর্থ কালিমা। ও হীনতা কট্ট ও দুঃখ তাদের মুখমওল আচ্ছন্ন করবে না, ঢেকে ফেলবে না। তারাই জান্লাতের অধিবাসী, সেখানে তারা স্থায়ী হবে :
- এব. যারা وَالَّذِيْنَ الْمُسَنَّرُوا পূর্বোল্লিখিত وَالَّذِيْنَ الْمُسَنَّرُونَ এর عُطَف বা অন্য হয়েছে। মন্দ্র কার্জ করে শিরক অবলম্বন করে তাদের জন্য রয়েছে মন্দের অনুরূপ প্রতিফল এবং তাদেরকে লাঞ্ছনা আচ্ছনু করে রাখবে। আল্লাহ তা'আলা হতে তাদেরকে রক্ষ করবার কেউ নেই। কেউ তাঁর আর প্রতিহতকারী নেই। <u>তাদের মুখমওল যে</u>ন অন্ধকার রাত্রির আন্তরণে আচ্ছাদিত। তারা এমন হবে যে, রাত্রিরূপে আচ্ছাদনের একটা টুকরা এনে যেন তাদের মুখে পরিয়ে দেওয়া হয়েছে। তারা অগ্রিবাসী সেখানে তারা স্থায়ী হবে। مِنْ عَاصِيم এ স্থানে زَائِدَة ਹੈ مِنْ عَاصِيم অতিরিক্ত। نِطِعًا এটা هُ-এ ফাতাহসহ পঠিত রয়েছে। তা বর্ত্বচন। অপর এক কেরাতে ১ -এ সাকিনসহও পঠিত রয়েছে।
- ২৮, স্বরণ কর যেদিন আমি তাদের সকলকে অর্থাৎ সকল সৃষ্টিকে একত্রিত করব অতঃপর যারা অংশীবাদী তাদেরকে বলব 'তোমরা 🕮। এটা এ স্থানে উহা একটি ক্রিয়াস্থিত সর্বননামের ناكيد রূপে ব্যবহৃত হুয়েছে। আর তার উদ্দেশ্য হচ্ছে পরবর্তী শব্দ شُركَاأُوْكُمُ ।কে তার সাথে عُطْف বা অৰয় সাধন। এবং তোমরা যাদেরকে শরিক করেছিলে তারা অর্থাৎ প্রতিমাসমূহ স্বস্থানে অবস্থান কর منصوب वत भारत إلزموا हेडा शाकाग्र का مكانك ব্যবহৃত হয়েছে। অনন্তর্র আমি তাদের মধ্যে ও মু'মিনদের মধ্যে পার্থক্য করে দেব। পরম্পরকে আলাদা করে দেব। যেমন অপর একটি আয়াতে त्रसारकः । आलाक् का जाना वनरवन وأمتازوا البيرة المجرمون (د अलाक् ) البيم المجرمون (د अलाक्ष्म) (काम्बा आल পৃথর্ক হয়ে যাও ৷, <u>এবং</u> তাদেরকে ঐ শরিকগণ বলবে 'তোমরা তো আমাদের ইবাদত করতে না। ১ وَإِنَّانَ تُعْبُدُونَ । वि क झारन ना त्वाधक ا كُنتُهُ স্থানে ভালুটি বা আয়াতের অস্ত্যমিল রক্ষার উর্দেশো ত্র্থাৎ কর্মপদ (الْاِيّان) -কে অগ্রে উল্লেখ করা তামসীরে জালালাইন আরম্বি-কালে (৩য় ছণ্ড)-৫ (র)

. فَكُفَى بِاللَّهِ شَهِيدُا كَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ \* إِنْ مُخَفَّفَةُ أَيُ إِنَّا كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمُ

.٣. هُنَالِكَ أَى ذَٰلِكَ الْبَدُمُ تَبَكُوا مِنَ .٣. الْبَلُولُ مِنَ الشَّكُوا مِنَ الشَّكُورَ مِنَ الشَّكُورَ الشَّكُورَ الشَّكُورَ الشَّكُ تُدَمَّتُ مِنَ الشَّكُورَ الشَّكِ الْمُنَالُ تَدَمَّتُ مِنَ الْعَمَلِ وَرُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلُهُمُ النَّحُنُّ الشَّابِتُ الشَّالِيَ اللَّهِ مَوْلُهُمُ النَّحَلُّ الشَّابِتُ الشَّالِيَ اللَّهُ مِنْ لُهُمُ النَّحَلُّ الشَّابِتُ السَّالِيَ اللَّهُ مِنْ النَّالِي اللَّهِ مَوْلُهُمُ النَّحَلُّ الشَّالِيَ النَّالِي اللَّهِ مَوْلُهُمُ النَّحَلُ النَّالِي اللَّهُ وَمَوْلُهُمُ النَّحَلُ النَّالِي اللَّهُ مِنْ الْمُعَلِّ النَّالِي اللَّهُ الْمُعَلِّ النَّالِي اللَّهُ مِنْ الْمُعَلِّ عَلَيْهُ مَا مَا النَّالِي اللَّهُ الْمُعَلِّ النَّالِي اللَّهُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ عَلَيْهِ مَنْ الْمُعَلِّ السَّالِي اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعَلِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِيلُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ اللَّهُ الْمُعَلِيلُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعِلْمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْ

২৯. আলুহ তা আলাই আমরা ও তোমানের মধ্যে সাক্ষী হিসেবে মধ্যেই যে, তোমরা আমাদের ইবানত করতে এ বিষয়ে আমরা কনবধান ছিলাম। ১০০০ এটা ১৯৯৯ বা লঘুক্ত। মূলত ছিলা ১০০০।

ত০. সেক্সনে অর্থাৎ সেদিন প্রত্যেক পূর্বকৃত কর্মের বিষয়ে পরীক্ষার সমুখীন হবে এবং তাদের প্রকৃত অভিতাবক থিনি সবসময় হতে আছেন ও সর্বদা থাকবেন সেই আলাহ তা আলার নিকট তাদেরকে নিশ্চতভাবে ফিরিয়ে আন হবে এবং আলাহ করিত তা তাদের নিকট হতে অন্তর্থিত বয়ে যাবে। গায়েব হয়ে যাবে। বিশ্ব এটা ক্রিয়া। অপর এক কেরাতে বিশ্ব হতে পঠিত ক্রিয়ারূপে প্রথমে দৃটি ত সহ ত্রিয়ারূপে প্রথমে দৃটি ত সহ

### ভাহকীক ও ভারকীব

আর إِذَا আর اِسْتِيْنَافِيَة ਹੀ وَارْ অবানে : قُولُـةُ وَاذَا اَلْقَاسَ ............... إِذَا لَهُمْ مُكُوُّ فِي الْمِتْنَا النَّاسَ ........... إِذَا لَهُمْ مُكُوُّ فِي الْمِتْنَا اللَّهَاسَ عَالَمَ وَمُا الْأَرْفِيَةُ আর الْأَدْمَةُ अत गर्लंद অব্ভক্ত করি। আর وَأَوْمُ مُلْاَقِيَّا اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ عَلَيْكًا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّه

- عَمْلُ عُجَازَاةً عُجَازَاءً अंतु. مُحَرَّاءً अंतु. مُحَرُّ عَلَيْهُ عُجَازَاةً عَرْكُ مُجَازَاةً

بغترون عَلَيهِ مِنَ الشُّركَاءِ.

উত্তর, যেহেড়ু এর নিসবত আল্লাহ তা আলার দিকে করা অনুচিত তাই کُکُر -এর তাফসীর جَرَاءُ کُمِرٍ । আলার করেছেন।

चाता كُنُو मार्ग دُنْكِ : فَوَلَهُ السُّفُونِ चाता अवहतात तकता मुगल,विक। ठाइ اللَّهِ : فَوَلَهُ السُّفُونِ

করে ইঙ্গিত করেছেন যে, এখানে বছবচন উদ্দেশ্য<del>-</del> একবচন নয়।

مُؤَنَّتُ سَمَاعِيْ <del>الْهُ الْهِ الْمُعْ اِلْمُعْ اِلْمُعْ اِلْمُعْ الْمُعْ عَلَى الْمُعْ عَلَى الْمُعْ الْمُعْ</del>

अत्य जाउक स्वाह का है कि हैं। वे आउक स्वाह के ने हैं के अहे के हैं कि अहे कि हैं के हैं के हैं कि अहे कि से स् كُلُّ स्वाह के अहे पाक के अहे । जाउं के अहे । जाउं के अहे के अहे अहे क । হতে تَفَعُّلُ वण वात : فَوَلُهُ أَصَلُهُ تَزَيَّنَتُ

े खेरा त्राथात मर्र्या के काग्रामा तरस्र हि مُضَافٌ अन्न. अथात مُضَافٌ अन्न. अथात عَنُولُـهُ زُرُعُـهَا

উত্তর, যদি رَرِّ মুযাফকে উহা মানা না হয় তবে کَشَی اُرْض কর্তন করা আবশ্যক হবে। অথচ জমিন কর্তন করার কোনো অথই হতে পারে না। এ কারণেই رَرِّ মুযাফকে উহা মেনেছেন এবং مُبَالُهُمُّةُ -কে প্রকাশ করার জন্য মুযাফকে উহা করে দিয়েছে। অর্থাৎ ফসন কেটে এমন পরিভার করে দিয়েছে যে, মনে হয় যেন জমিনকে কেটেই পরিভার করে দিয়েছে।

نِي الدَّارِ زَيْدُ وَالْحُجَرَةِ यो प्र त्र त्रकल लाकएनत उक्ति अनुयारी याता : قُولُهُ عَطْفُ عَلَسي الَّذِينَ أَحَسَنُوا فِي الدَّارِ زَيْدُ وَالْحُجَرَةِ व्यव ठातकीवतक जाराज भरन करतन ।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভানিত প্রাণ্ডির বিশ্ব নির্দ্ধি নির্দ

আরবি অভিধান অনুসারে کَخْر वना হয় গোপন পরিকল্পনাকে, যা ভালো হতে পারে এবং মন্দও হতে পারে। উর্দ্ [কিংবা বাংলা] পরিভাষার দরুন ধোঁকা খাওয়া উচিত নয় যে, উর্দু [কিংবা বাংলায়] کَخْر বলা হয় ধোঁকা, প্রতারুণা, ফেরেববাজি প্রভৃতি অর্থে, যা থেকে আল্লাহ তা আলা পবিত্র।

অর্থাৎ তোমাদের অন্যায়-অনাচারের বিপদ তোমাদেরই উপর পড়ছে। এতে বুঝা যাছে, জুলুমের কারণে বিপদ অবশাঞ্জাবী এবং আথেরাতের পূর্বে দুনিয়াতেও তা ভোগ করতে হয়।

হাদীনে বর্ণিত রয়েছে, রাসূলে কারীম 
বিলছেন যে, আল্লাহ তা'আলা আত্মীয় বাৎসল্য ও অনুর্থাহের বদলাও শীঘ্রই দান করেন। [আথেরাতের পূর্বে পৃথিবীতেই এর বরকত পরিলক্ষিত হতে আরম্ভ করে। তেমনিভাবে] অন্যায়-অত্যাচার ও আত্মীয়তার সম্পর্ক ছিন্ন করার বদলাও শীঘ্রই দান করেন। [দুনিয়াতেই তা ভোগ করতে হয়। এ হাদীসটি ভিরমিয়ী ও ইবনে মাজাহ নির্ভরযোগ্য সনদের মাধ্যমে বর্ণনা করেছেন।] অন্য এক হাদীসে হযরত আয়েশা (রা.)-এর রেওয়ায়েতক্রমে বর্ণিত রয়েছে যে, রাসূলুরাহ 
ব্রাহ করেছেন তিন প্রকার পাপ এমন রয়েছে, যার ওবাল [অতভ পরিণতি] তার কর্তার উপরই পতিত হয়। তা হলো জুলুম, প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ ও ধোঁকা-প্রতারণা। –[আবুশ শায়থ ইবনে মারদ্বিয়াহ কর্তৃক তার তাফসীরে বর্ণিত ও মাযহারী থেকে উদ্ধৃত।]

ভানি ইন্দির ভারা কেওয়া হয়েছিল যা আকাশ থেকে বর্ষিত পানিতে সঞ্চিত হয়ে লক লক করতে থাকে, আর ফুলে-ফলে ভরে উঠে এবং তা থেকে কৃষাণ আনন্দিত হতে থাকে যে, এবার আমাদের যাবতীয় প্রয়োজনাদি এর ঘারা পূরণ হয়ে যাবে। কিছু তাদের কৃত্যুতার দরুদ রাভে কিংবা দিনে আমার আজাবের কোনো দুর্ঘটনা এদে উপস্থিত হয়ে যা সেগুলোকে এমনভাবে বিধ্বস্ত করে দেয়, যেন এখানে কোনো বস্তুর অন্তিত্ই ছিল না। এ তো হলো পার্থিব জীবনের অবস্থা। এর পরবর্তী আয়াতে তার বিপরীতে পরকালের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে।

ইরশাদ হয়েছে- رَالِسُكَمْ عَنْوَالِلَى رَارِ السُّكَمَ । অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা মানুষকে শান্তির আলয়ের দিকে আহ্বান করেন অর্থাৎ এমন গৃহের প্রতি আমন্ত্রণ জানান যাতে রয়েছে সর্ববিধ নিরাপত্তা ও শান্তি। না আছে তাতে কোনো রকম দুঃখকই, না আছে বাথা-বেদনা, না আছ রোগ তাপের ভয় আর নাইবা আছে ধ্বংস। 'দারুসসালাম' -এর মর্মার্থ হলো জান্নাত। একে 'দারুসসালাম' বলার এক কারণ হলো এই যে, প্রত্যেকেই এবানে সর্বপ্রকার নিরাপত্তা ও প্রশান্তি লাভ করেন। দ্বিতীয়ত

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে যে, জান্নাতের নাম দারুসসালাম এজন্য রাখা হয়েছে যে, এতে বসবাসকারীদের প্রতি সার্বন্ধনিকভাবে আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এবং ফেরেশতাদের পক্ষ থেকেও সাদাম পৌছতে থাকরে; বরং সাদাম শব্দই হবে জান্নাতবাসীদের পরিভাষা, যার মাধ্যমে তারা নিজেদের মনোবাসনা ব্যক্ত করবেন এবং ফেরেশতাগণ তা সববরাহ করে দেবেন। যেমন, পূর্ববর্তী আয়াতে বলা হয়েছে।

হয়বেত ইয়াহইয়া ইবনে মাজায় (র.) এ আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে নসিহত হিসেবে জনসাধারণকে উদ্দেশ্য করে বলেছেন, যে আদম সন্তানগণ! তোমানেরকে আল্লাহ তা'আলা দারুসসালামের দিকে আহ্বান করেছেন, তোমরা এ আল্লাহ তা'আলার আহ্বানে কবে এবং কোথা থেকে সাড়া দেবে। ভালো করে জেনে রাখ, এ আহ্বান গ্রহণ করার জনা যদি তোমরা পৃথিবী থেকেই চেষ্টা করতে আরম্ভ কর, তাহলে সফলকাম হবে এবং তোমরা দারুসসালামে পৌছে যাবে। পক্ষান্তরে যদি তোমরা পার্থিব এ বয়স নষ্ট করার পর মনে কর যে, কবরে পৌছে এই আহ্বানের প্রতি চলতে আরম্ভ করব, তাহলে তোমানের পথ কন্ধ করে দেওয়া হবে। তখন সেবান থেকে আর এক ধাপও আগাতে পারবে না। করেণ তা কর্মস্থল নয়। হযরত আব্দুরাহ ইবনে আহ্বাস (রা.) বলেছেন, 'দারুসসালাম' হলো জান্নাতের সাতটি নামের একটি। –(তাফসীরে কুরতুবী)

এতে প্রতীয়মান হচ্ছে যে, দুনিয়াতে কোনো ঘরের নাম 'দারুসসালাম' রাখা সমীচীন নয়। যেমন, জান্নাত কিংবা ফেরদৌস প্রতি নাম রাখা জায়েজ নয়।

অতঃপর উন্নিধিত আয়াতে ইরশান হয়েছে— الله مراط مُنْتَاءُ الله مراط مَنْتَاءُ الله مراط কার্যান তা আলা থাকে ইছা সরন পথে পৌছে দেন। এর মর্মার্থ হলো বে, আন্নাহ তা আলার পক্ষ থেকে দারুসসালামের দাওয়াত সমগ্র মানব জাতির জনাই বাপক। এ অর্থের পরিপ্রেক্ষিতে হেদায়েতও বাপক। কিন্তু হেদায়েতের বিশেষ প্রকার সরল সোজা পথে তুলে দেওয়া এবং তাতে চলার তাওফীক বিশেষ বিশেষ লোকদের ভাগ্যেই জোটে।

উদ্ধিত দৃটি আয়াতে পার্থিব জীবন ও পারলৌকিক জীবনের তুলনা এবং পৃথিবীবাসী এবং পরলোকবাসীদের অবস্থা আলোচনা করা হয়েছিল। পরবর্তী চার আয়াতে এতদুভয় শ্রেণির লোকদের প্রতিদান ও শান্তির বিষয় বর্ণিত হয়েছে। প্রথমে জান্নাতবাসীদের উল্লেখ এভাবে করা হয়েছে যে, যারা সংপথ অবলম্বন করেছে, অর্থাৎ সবচেয়ে বৃহস্তর সংকর্ম ঈমানে এবং পরে সংকর্মে সুদৃঢ় রয়েছে তাদেরকে তাদের কর্মের বিনিময়ে তভ ও উত্তম প্রতিদান দেওয়া হবে। আর তধু বিনিময় দানই নয় তার চেয়েও কিছু বেশি দেওয়া হবে।

বরং রাস্নুল্রাহ 🚟 এ আরাতের যে তাফসীর করেছেন, তা হলো এই যে, এক্ষেত্রে ভালো বদলা বা বিনিময় বলতে অর্থ হলো ভারাত। আর বার্টি ক্ষেত্র হলো ভারাহ তা আলার সাক্ষাৎ লাভ যা জারাতবাসীরা প্রাপ্ত হবে। (হবরত আনাস (রা.)-এর বেওরায়েতক্রমে কুরতুবী।

সহীহ মুসলিমে হয়রত সূহায়ব (রা.) থেকে বর্ণিত রয়েছে যে, মহানবী ক্রের বলছেন, জান্নাতবাসীরা যখন জান্নাতে প্রবেশ করে সারবে, তখন আল্লাহ ডা'আলা তাদের সবাইকে সম্বোধন করে বলবেন, তোমাদের কি আরো কোনো কিছুর প্রয়োজন রয়েছে; যদি [কারো] থাকে, তবে বল, আমি তা পূরণ করে দেব। এতে জান্নাতবাসীগণ জবাব দেবে যে, আপনি আমাদের মুখমঞ্জ উজ্জ্বল করেছেন, জাহান্নাম থেকে নাজাত বা অব্যাহতি দান করেছেন, এর চেয়ে বেশি আর এমনকি প্রার্থনা করব। তখন আল্লাহ তা'আলার ও বাশার মধ্যবতী পর্দা তুলে দেওয়া হবে এবং সমন্ত জান্নাতবাসী আল্লাহ তা'আলার দর্শন শাত করবে। এতে বুঝা গেল বে, বেহেশতের যাবতীয় নিয়ামত অলেকা বড় ও উন্তম নিয়ামত ছিল এটাই, যা আল্লাহ ডা'আলা কোনো আবেদন নিবেদন বাতীত দান করেছেন। মাওলানা ক্রমীর ভাষার~

ما نیودیم وتقاضه ما نیود لطف تونا گفته ما می شنود www.eelm.weebly.com আমরাও থাকব না এবং আমাদের কোনো চাহিলাও থাকবে না, বিরং। তোমার অনুমহই আমাদের অব্যক্ত নিবেদন খনবে। 
অতঃপর জান্নাতবাসীদের এ অবস্থা বিবৃত করা হয়েছে যে, তাদের মুখমওলে কখনো মদিনতা কিংবা দুঃখ-বেদনার 
প্রতিক্রিয়া অথবা অপমানের ছাপ পড়বে না, যেমনটি দুনিয়ার বুকে কোনো না কোনো সময় সবারই হয়ে। থাকে এবং 
আধেরতে জান্নাতবাসীদের হবে।

এর বিপরীতে জান্নাতবাসীদের অবস্থা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে, যেসব লোক অসংকর্ম করেছে তাদেরকে সে অসংকর্মের বদলা সমানভাবে দেওয়া হবে তাতে কোনো রকম বৃদ্ধি হবে না। তাদের চেহারায় কলহ লাঞ্জুনা ছেয়ে থাকরে। কেউই তাদেরকে আল্লাহ তা আলার আজাব থেকে বাঁচাতে পারবে না। তাদের চেহারায় মলিনতা এমন হবে যেন রাতের আঁধার ভাঁজে জড়িয়ে দেওয়া হয়েছে।

এর পরবর্তী দুই আয়াতে একটি সংলাপ উদ্ধৃত করা হয়েছে, যা জান্নাতবাসী এবং তাদেরকে পথভ্রষ্টকারী মূর্তি-বিগ্রহ কিংবা শয়তানের মাঝে হাশরের ময়দানে অনুষ্ঠিত হবে। ইরশাদ হয়েছে, "সেদিন আমি স্বাইকে একত্রে সমবেত করে দেব এবং অংশীবাদীদেরকে বলব, তোমরা এবং তোমাদের নির্বাচিত উপাস্যরা একটু নিজ্ক নিজ জায়গায় দাঁড়াও, যাতে তোমরা তোমাদের বিশ্বাসের তাৎপর্য জেনে নিতে পার। অতঃপর তাদের এবং তাদের উপাস্যদের মাঝে পৃথিবীতে যে ঐক্য সম্পর্ক বিদ্যমান ছিল, তা ছিন্ন করে দেওয়া হবে, যার ফলে তাদের [উপাস্য] মর্তি-বিগ্রহগুলো নিজেই বলে উঠবে, তোমরা আমাদের উপাসনা করতেই না। এরা আল্লাহকে সাক্ষী করে বলবে, তোমাদের শিরকী উপাসনার ব্যাপারে আমরা কিছুই জানতাম না: কারণ আমাদের মধ্যে না ছিল কোনো চেতনা-ম্পন্দন, না ছিল আমাদের কোনো বিষয় বুঝবার বুদ্ধি-বিবেচনা : ষষ্ঠ আয়াতে জান্লাতি ও জাহান্লামি উভয় শ্রেণির একটা যৌথ অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, এক্ষেত্রে অর্থাৎ হাশরের ময়দানে প্রতিটি লোক নিজ নিজ কৃতকর্ম যাচাই করে নেবে যে, তা লাভজনক ছিল, কি ক্ষতিকর : সবাইতে সত্য সঠিক মা'বুদের দরবারে হাজির করে দেওয়া হবে এবং যেসব ভরসা ও আশ্রয় পৃথিবীতে মানুষ খুঁজে বেড়াত, তা সবই শেষ করে দেওয়া হবে। মুশরিক তথা অংশীবাদীরা যেসব মূর্তি-বিগ্রহকে নিজেদের সহায় ও সুপারিশকারী বলে মনে করত সেগুলো অদৃশ্য হয়ে যাবে i

### অনুবাদ:

- उर्हाहतक वत् क्व कामानवरक अकान कर नाहि. وق ٣١٠ قُـلُ لَهُمْ مَنْ يَدْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَا وَ بِالْمُطَرِ وَالْأَرْضُ بِا لنَّبَاتِ ٱمُّن يَّمْلِكُ السَّمْعَ بِمَعْنَى أَلْأَسْمَاعَ أَيْ خَلُقَهَا وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيَت ويُخْرِجُ الْمُيَتَ مِنَ الْحَيِي وَمَنْ يُدُبُرُ الأُمْرُ ط بَيْنَ الْخَلَاتِق فَسَيَقُولُونَ هُوَ اللُّهُ ط فَقُلُّ لَهُمَ افَلَا تَدُّ لَكُونَ فَتُؤْمِنُونَ ـ
- ٣٢. فَنْذِلِكُمُ الْفَعَالُ لِلهٰذِهِ الْأَشْيَاءِ اللَّهُ رَبُكُمُ الْحَقُّ عِ الثَّابِثُ فَمَاذَا بُعَدُ الْحَقَ إِلَّا الطَّلَالَ عِ إِسْتِفْهَامُ تَقْرِيْرِ أَيْ لَيسَ بَعْدَهُ غَيْرُهُ فَمَن أَخَطَأُ الْحُقُّ وَهُو عِبَادَةُ اللُّهِ وَقَعَ فِي النَّسَلَالِ فَانَّتَى كَيْفَ تَصْرَفُونَ عَنِ الْإِنْمَانِ مَعَ قِسَامِ البرهَان.
- ٣٣. كَنْزِلُكَ كَمَا صَرَفَ هٰؤُلَاءِ عَنِ الْإِنْمَانِ حُقَّتُ كُلِمَتُ رَبِكَ عَلَى الْذَيِنَ فَسُقُواْ كَفُرُوا وَهِيَ لَأَمَلُئَنَّ جَهَنَّمَ ٱلْآيِكَ أَوْ هِي أنَّهُم لا يُؤْمِنُونَ ـ
- ٣٤. قُـلٌ هَـلٌ مِسنْ شُركَانِسكُمْ مُسَنْ بُسَبَدُهُ الْخَلَقَ ثُمَّ بُعِيدُهُ ﴿ قُلُ اللَّهُ يُبِدُوا الْخَلْقُ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَاتَّى تُنْوَفَكُونَ تُصْرَفُونَ عَن عِبَادِيه مَعَ قِبَامِ الدَّلِيلِ.

- বর্ষণ করে ও পৃথিবী হতে উদ্ভিদ জন্যিয়ে রিজিক দান करतः श्वन विकास अप्राप्त जात वक्ष्तकन এর অর্থে ব্যবহৃত এদিকে ইপিত করার জন্য তাফসীরে বুর্নিস্রা -এর উল্লেখ করা হয়েছে ও দৃষ্টিশক্তি অর্থাৎ তাদের সৃজন কার আয়ন্তাধীন? কে মত হতে জীবিতকে বের করে আনে? কে জীবিত থেকে মৃতকে নির্গত করে? এবং কে সৃষ্টি জগতের সকল বিষয় নিয়ন্ত্রিত করে? তখন নিশ্চয়ই তারা বনবে, তিনি হলেন আল্লাহ,তাদের বুল, তবুও কি তোমরা সাবধান হবে নাং ও ঈমান আনয়ন করবে নাং ক্রিটা এটা এ স্থানে তার বহুবচন ক্রিটা -এর অর্থে ব্যবহৃত এদিকে ইঙ্গিত করার জন্য তাফসীরে 🖟 🚉 🗀র উল্লেখ করা হয়েছে।
- ৩২. তিনিই অর্থাৎ এ সমস্ত কাজের যিনি কর্তা তিনিই আরাহ! তোমাদের সত্য অর্থাৎ সদা অস্তিত্শীল প্রতিপালক । সত্য ত্যাগ করার পর বিভ্রান্তি ব্যতীত আর কি থাকে:اأسبغهام تَعَرِيْر আহানে فَعَاذًا কুথাকে বজবাটি সপ্রতিষ্ঠিত করার উদ্দৈশ্যে প্রশ্নবোধক ব্যবহার করা হয়েছে: হাা. এর পর আর অন্য কিছুই থাকে নাঃ সত্য অর্থাৎ আরাহ তা'আলার ইবাদত যেজন পরিত্যাগ করবে সে বিভ্রান্তিতেই নিপতিত হবে। <u>সুতরাং</u> প্রমাণাদি প্রতিষ্ঠার পরও ঈমান হতে <u>তোমরা কোথায়</u> কেমন করে অন্যদিকে চালিত হচ্ছো?
- ৩৩. এভাবে অর্থাৎ যেমন তারা ঈমান হতে ফিরে গেল স্ভোবে অসংকর্মশীলদের সম্পর্কে সত্য-ত্যাগীদের সম্পর্কে তোমার প্রতিপালকের এ বাণী সত্য প্রতিপন্ন হয়েছে যে, তারা ঈমান আনয়ন করবে না। কিংবা لأملنن جَهُنُم مِن الجنبة - छेंक ताँगीि इत्ता অর্থাৎ নিন্চয়ই আমি জিন ও رَالْنَاسِ اجْمُوسِينَ মানুষ উভর্য দারা জাহান্লাম পূর্ণ করব।
- ৩৪, বল, তোমরা যাদেরকে শরিক কর তাদের মধ্যে কি এমন কেউ আছে, যে সৃষ্টিকে শুরুতে অস্তিতে আনয়ন করে ও পরে তার পুনরাবর্তন ঘটায়ঃ বল আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টিকে অন্তিত্বে আনয়ন করেন ও পরে তার পুনরাবর্তন ঘটান সূতরাং তোমরা কেমন করে সতা বিচ্যুত হচ্ছোঃ প্রমাণাদি প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পরও কেমন করে তোমরা ঈমান হতে অন্যদিকে চালিত হচ্ছেঃ

কে তাদের মধ্যে কি কর তাদের মধ্যে কি এ. বন, তোমরা যাদেরকে শরিক কর তাদের মধ্যে কি الْعَقَ م بِنَصْبِ الْعُبَجَجِ وَخَلْق الْإِهْتِكَاءِ قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ طَ افْمَنْ يُهْدِي الله الْعَقِ وَهُو اللَّهُ أَحَقُ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لاَ يَهْدِيْ يَهْ تَدِيْ إِلَّا أَنْ يُهْذَى جِ آحَقُ أَنْ يُثْبَنَعَ إِسْتِفْهَامُ تَقْرِيرٍ وَتَوْبِسِعَ أِي أَلْأُولُ اَحَقُ فَمَالَكُمُ كَيْفَ تَحَكُّمُونَ هٰذَا الْحُكُمُ الْفَاسِدَ مِنْ إِيِّبَاعِ مُللًا يُحِقُّ اتُبَاعُهُ.

. ٣٦ ٥৬. <u>जात्मत अधिकाश्च अनवें</u> अंजिमा उपात्रतात विस्ता اللَّهُ ظُنًّا ط حَيثُ قَلُّدُواْ فِيهِ أَبَاءُهُمْ إِنَّ الظُّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَينًا ط فِيْمَا الْمَطْلُوبُ مِنْهُ الْعِلْمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيتُمُ بِمَا يَفْعَلُونَ فَيُجَازِيْهِمْ عَلَيْهِ.

وما كان هذا القرازان يُفتري أيْ رافيتراءً مِن دُونِ اللَّهِ ايُ عَيْدِه وَلَكِنْ أُنْزِلَ تَصْدِينَقَ الْكِذِيِّ بَيْنَ يَكَيِّبُ مِنَ الْكُتُب وَتَفْصِيلُ الْكِتْبِ تَبْيِينُ مَا كَتَبُ اللُّهُ مِنَ الأَحَكَامِ وَغَيْرِهَا لا رَيْبَ شك فِيْدِ مِنْ رَّبَ الْعَلَمِيْنَ مُسْتَعَدِقُ بِتُصْدِينِي أَوْ بِإِنْكُرَالِ الْمُحَدُّدُونِ وَقُرِيكَ بِرُفع تَصُدِينِ وَتَفْصِيلَ بِنَقَدِيرِ هُوكَ

এমন কেউ আছে যে প্রমাণাদি প্রতিষ্ঠা ও হেদায়েত সূজনের মাধ্যমে সত্যের পথ নির্দেশ করেং বল, আল্লাহই সত্যের পথ নির্দেশ করেন। যিনি সত্যের পথ নির্দেশ করেন তিনি অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা আনুগত্যের অধিক হকদার না সে আনুগত্যের হক রাখে যাকে পথ না দেখালে পথ পায় নাঃ নিকয়ই প্রথমজনই তার অধিক হকদার। <u>তোমাদের</u> কি হলোঃ তোমরা কেমন করে যেজন আনুগত্য পাবার হক রাখে না তার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শনের মতো استفنهام تَعْرِير প্রানে الْمُنْ عَرَام প্রানে الْمُنْ مُعْمَام تَعْرِير অর্থাৎ বক্তব্যটি সুপ্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে বা তিরস্কারমূলক অর্থে প্রশ্নবোধক ব্যবহার করা 

তথু অনুমানের অনুসরণ করে। তাই তাতে তাারা তাদের পিতৃপুরুষদেরই অনুকরণ করে। <u>সত্</u>যের বিষয়ে অভীম্পিত জ্ঞান লাভের ক্ষেত্রে অনুমান কোনো কাজে আসে না। আল্লাহ তা'আলা তাদের কর্ম সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত। অনন্তর তিনি তাদেরকে তার প্রতিফল দান করবেন।

্৺৺ ৩৭. এ কুরআন আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো তর্ফ হতে মিথ্যা রচনা নয়। পক্ষান্তরে এটা তার পূর্বের অর্থাৎ পূর্বে যে সমন্ত গ্রন্থ ছিল সেওলোর সমর্থক ও কিতাবের অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা যে সমস্ত হুকুম-আহকাম ইত্যাদি ফরজ করে দিয়েছেন তার বিশদ বিবরণ হিসেবে প্রতিপালকের পক্ষ হতে অবতীর্ণ হয়েছে। এতে কোনো সন্দেহ নেই। رُفُع अलत कतारा व किया पृष्टि تُصُدِينَ تَغَصِيلُ সহ পঠিত রর্য়েছে। এমতাবস্থায় এর পূর্বে هُو উর্হা রয়েছে বলে গণ্য হবে। اَنْ يُغْمَرُهُ তার أَنْ اللهِ वा किसात मृत अर्थवाक्षक ا مُصْدَرِيّة वत रें के के के के के कि مِنْ رَّبَ الْعُلُوبِينَ कर्तन्तर (नरें । সাথে বা এ স্থানে উহা أَنْزُلُ وَهُ সাথে বা এ স্থানে উহা সংশ্ৰিষ্ট ।

أَمْ بَكُ يُكُولُونُ افْتَدُوهُ مُراَخِتُكُهُ مُحْمَدُ قُلُ فَاتُوا بِسُورَةِ مِخْلِهِ فِي الْفَصَاحَةِ وَالْبَلَاغَةِ عَلَى وَجُ الْإِفْتِرَاءِ فَإِنَّكُمْ عَرَبِبُونَ نُصَحَا مِشْلِقَ وَادْعُوا لِلْإِعَانَةِ عَلَيْهِ مُ اسْتَطَعْتُمْ مِنَ ذُونِ اللّهِ أَى غَيْرِهِ لِ كُنْتُمْ طَوِقِيْنَ فِي أَنَّهُ إِفْتِرَاءً فَكُ يَقَدُرُوا عَلَى ذٰلِكَ.

قَالُ تَعَالَى بَلُ كَنْبُوا بِمَا لَهُ لَيْسُوا بِمَا لَهُ يَعْفِظُوا بِعِلْمِهِ اَى بِالْقُرَانِ وَلَهُ يَتَكَنّبُرُوهُ وَلَمْا لَمْ يَاتِهِمْ تَأْوِيلُهُ عَاقِبَهُ مَا فِيْهِ مِنَ الْوَعِيْدِ كَذَلِاً التَّكْذِيثِ مِنْ قَبْلِهِ التَّكْذِيثِ مِنْ قَبْلِهِ رُسُلِهِمْ فَانْظُر كَيْفُ كَانَ عَلَيْهِ السَّلُولُ وَيَعْفِي السَّلُولُ اَيْ وَقَبْلِهِ السَّلُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلِلِي اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ

وَصِنْهُمْ أَى اَهْلِ مَكَّةَ مَنْ يُتُومِنُ بِ
 لِعِلْمِ اللَّهِ ذٰلِكَ مِنْهُ وَمِنْهُمْ مَنْ اللَّهِ ذُلِكَ مِنْهُ وَمِنْهُمْ مَنْ اللَّهِ ذُلِكَ مِنْهُ وَرَسُّلَكَ أَعْسَلُمُ بِينَ تَعْدِينَدُ لَهُمْ.

তচ. ব্রহু ্র্ন এটা এ স্থানে ট্র্ সর্থে ব্যবহৃত হয়েছে

<u>তারা কি বলে, তিনি</u> অর্থাৎ মুহাম্মন <u>তা বচনা</u>

<u>করেছেন;</u> নিজে বানিয়ে নিয়ে এসেছেন। বল, আমিই

যদি রচনা করে থাকি তবে <u>তোমরা</u>

ফাসাহাত-বালাগাত বা শব্দ, বাক্যু ও ভাষালন্ধার

সকল ক্ষেত্রে এর অনুরূপ এক সুরা আনয়ন কর তো

<u>দেখি।</u> তোমরাও তো আমারই মতো ভাষালব্ধর জ্ঞান সমৃদ্ধ আরবি ভাষাভাষী মানুষ। আর এ কাজ্রে

সাহায্য করার জন্য <u>তোমরা আল্লাহ তা আলা ব্যতীত</u>

অপর যাকে পার আহ্লান কর যদি তোমরা এক

কথায় স্তাবাদী হয়ে থাক যে, তিনি তা নিজে রচনা

করেছেন। কিন্তু এরূপ চ্যালেঞ্জের পরও তারা তা

করতে সক্ষম হয়নি।

৪০. তাদের মধ্যে অর্থাৎ মঞ্চাবাসীদের মধ্যে <u>কেউ তা</u> বিশ্বাস করে কারণ তার সম্পর্কে আল্লাহ তা আলার জ্ঞানও ডদ্রুপ <u>আর কেউ কেউ তাতে</u> কবনো বিশ্বাস করবে না। আর তোমার প্রতিপালক অশান্তি সৃষ্টিকারীদের সম্পর্কে সম্যক অবহিত।

### তাহকীক ও তারকীব

এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, السَّمْعُ - এর উপর الَّهُ رَلَامُ এর উপর الْسَمْعُ عَلَى الْاَسْمَاعُ - এর জন্য হয়েছে, بالْسَمَاعُ - أَلَابُصَاءُ বিধ হতে পারে।

প্রশ্ন, মুফাসসির (র.) بَمْلِكُ -এর তাফসীর خُلُتُهَا দারা কেন করলেন?

উত্তর, যেহেতু কর্ণ ও চক্ষুর মধ্যে মালিকানা কান ও চোখওয়ালার হয়ে থাকে। আর এ কারণেই কানওয়ালাই ارْش এর মালিক হয়ে থাকে। এ সংশয়কে দূর করার জন্যই مُلكُ -এর তাফসীর نُفُكُتُ দ্বারা করেছেন।

उटा मानात कातन कि? فَوَلُمُهُ هُوَ اللَّهُ

উত্তর. यरर्र् এখানে اللهٔ नकि या مُعُرَّدُ राज़ हा مُعُرَّدُ वा এकक मकः अथि مُعُرَّدُ वाका राज़ राज़ थाति। मूरुगमित (त.) مُعُرِّدُ अर्था अर्थात مُعُرِّدُ राज़ राज़ के उर्ध अर्थ مُعُرِّدُ अर्थ अर्थ مُعُرِّدُ राज़ के उर्ध राज़ के उर्ध राज़ के उर्ध राज़ के उर्ध राज़ि ।

धाता पूरि উप्मिण कता स्रायः (स्. كَلَيْتُ رَبُكُ काता पूरि উप्मिण) करा प्रायः (स. عَلَوْلُهُ أَوْ هِمَى أَنَّهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ रहल भारत। এकिए राज स्वा आज़ार जांचानात नाणी الله अथम بَوْمِنُونَ आत विजीय स्वा अकिए राज स्वा आज़ार जांचानात नाणी والنَّهُمُ لاَ يُوْمِنُونَ आत विजीय स्वा برلانُهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ ना स्वा अवर्ष وَيُعْمُ لاَ يُوْمِنُونَ में स्वा स्वा अवर्ष وَيُعْمُ لاَ يُوْمِنُونَ मा अवरा وَلِنَّهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

हें - يُولُهُ بِنَصْبِ الْحُجَبِيِّ । উদ্দেশ্য নয়। কেননা এটা তো পথ প্রদর্শনের কর্মের আঞ্জাম দিয়ে থাকে। তবে إِيْصَالُ إِلَى النَظْلُوبِ এর বিপরীত। যা এখানে উদ্দেশ্য। আর তা আলার সাথে নির্দিষ্ট।

اِفَتِعَالَ ছিল। বাবে اِفَتِعَالَ এ বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলো اِفَتِعَالَ এর মূল বর্ণনা করা اِفَوْلُهُ اِنَهُ وِيُ عَلَى عَالَمُ عَالَمُ اللَّهِ हिल। বাবে اِلْفَقِاءَ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى ا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ काता ، كَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

। ग्रूवठामात थरत रायाह أَمْ مُنْ لاَ يَهْدِيْ । قَاوَلُهُ أَحَاقُ أَنْ يُتَّبِّعَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে মুশরিকদের ভয়াবহ পরিণামের ঘোষণা রয়েছে। আর এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলার একত্ববাদ বা তাওহীদের এমন অকাট্য দলিল-প্রমাণ উপস্থাপন করা হয়েছে যা অস্বীকার করার জ্যো নেই। –(হুফেইর ক্টর, ব. ১৭, শৃ. ১৮; তছদীরে মান্তরিয়ুল কুজেন, কৃত, মল্লুম ইন্তিদ কছন্ত (র.), ব. ৫, গৃ. ৪১১)

এ আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলার অনন্ত অসীম কুদরত হিকমতের এবং তাঁর সৃষ্টি নৈপুণ্যের অনেক দলিল-প্রমাণ বর্ণিত হয়েছে।

অর্থাৎ তোমরা বলবে আমাদের তো সর্বনশে হয়ে গেল, আমরা সম্পূর্ণ হতঃস্বর্থক হয়ে প্রত্যু ক্রিট্রা ক্রিট্রা ক্রিট্রা প্রত্যু

অতএব, একথা অবশাই মেনে নিতে হবে যে, আল্লাহ তা আলাই মানব জাতিকে রিজিক দান করেন। পরবর্তী আয়াতে ইরশান হয়েছে- ٱلْسَنَّمَ وَالْأَبْصُارَ

আসমান জমিনের প্রতি দৃষ্টিপাত করবে যে, আল্লাহ তা'আলাই রিজিকদাতা। তিনি পালনকর্তা, তিনিই দ্রষ্টা, তিনি এক, মহিত্রীয়। হে আল্লবিশ্বত মানবজাতি। তোমার নিজের প্রতি দৃষ্টিপাত কর, তোমার নিজের দেহের মধ্যেই রয়েছে আল্লাহ তা'আলার একত্বাদের প্রকৃষ্ট দলিল-প্রমাণ।

মানুষের দৃষ্টিশক্তি এবং শ্রবণ শক্তি কার দানং কোন মহাশক্তি প্রত্যেকটি মানুষকে দেখবার এবং গুনবার এ অপূর্ব শক্তি দান করেছেন। কে তোমাদের শ্রবণশক্তি এবং দৃষ্টিশক্তির উপর পূর্ব নিয়ন্তরণ রাখেনং কে এই শক্তি দান করে, কে এই শক্তি থেকে বঞ্জিত করে। অথবা এর অর্থ হলো কে তোমাদের শ্রবণশক্তি ও দৃষ্টিশক্তির হেফাজত করেন। পবিত্র কুরআনের অন্য আয়াতে আয়াহ তা'আলা কথাটিকে এতাবে ইরশাদ করেছেন—
তা'আলা করে করিছেন তোমাদেরকে তোমাদের মায়েদের উদর থেকে, অথচ তোমরা কিছুই জানতে না এবং আয়াহ তা'আলা দান করেছেন তোমাদেরকে শ্রবণশক্তি, দৃষ্টিশক্তি এবং উপলব্ধিশক্তি, হয়তো তোমরা আয়াহ তা'আলার দান করেছেন তোমাদেরকে শ্রবণশক্তি, দৃষ্টিশক্তি এবং উপলব্ধিশক্তি, হয়তো তোমরা আয়াহ তা'আলার দরবারে গুকরহঙ্কার হবে। যেহেতু শ্রবণশক্তি এবং দৃষ্টিশক্তি তথা যাবতীয় শক্তি আয়াহ তা'আলাই মানুষকে দান করেছেন. তাই এসব শক্তি কিতাবে ব্যবহৃত হয়েছে সে সম্পর্কে কিয়ামতের দিন জিজ্ঞাসা করা হবে বলেও পবিত্র কুরআনে যোষণা করা হয়েছে।

ত্রপাণ একাবে যেতাবে উপরোল্লিখিত আলোচনা দ্বারা এ কথা প্রমাণিত হলো যে, এক আল্লাহ তা আলাই স্রষ্টা ও পালনকর্তা এবং রিজিকদাতা, ঠিক এমনিভাবে একথাও প্রমাণিত হলো যে, এক আল্লাহ তা আলাই স্থাটা ও পালনকর্তা এবং রিজিকদাতা, ঠিক এমনিভাবে একথাও প্রমাণিত হলো যে, এ কাফের মুশরিকরে ইমান আনবে না । অতএব হে রাসূল ক্রেণ্ডা ! মক্কাবাসী কাফের মুশরিকদের ইমান না আনার কারণে আপনি ব্যথিত হরেন না । সতা সুম্পষ্টভাবে প্রমাণিত হর্ত্তার পরও যারা পরভঙ্ক হয় তাদের জন্য মর্মাহত হর্ত্তার কিছুই নেই । এ কাফেরদের অন্যায় আচরণ দ্বারা এ কথাই প্রমাণিত হয় যে, তারা কথনো ইমান আনবে না আল্লাহ তা আলা তাদের সম্পর্কে এ কথা জানতেন । এই দুরাত্মা কাফেররা তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা যা জানতেন তা বাস্তব সতো প্রমাণ করলো ।

আলোচা আয়াতসমূহে তাওহীদ তথা আল্লাহ তা'আলার একত্বাদের উপর আরো দলিল পেশ করা হয়েছে এবং মুশরিকরা যে নিজেনের হাতে তৈরি মূর্তির পূজা অর্চনা করত, অকাটা দলিল-প্রমাণ দারা তার বাতুলতা ঘোষণা করা হয়েছে। তাই প্রিয়নবী ﷺ কে সন্থোধন করে আল্লাহ তা'আলা ইবলান করেছেন, হে রাস্ল ﷺ! আপনি কাফের মুশরিকদেরকে জিল্ঞাসা করুন, যাদেরকে তোমরা আল্লাহ তা'আলার দরিক মনে করে তাদের যথ্যে এমন কে আছে যে আসমান-জমিন, চন্দ্র-সূর্থ, এহ-ভারা তথা সমগ্র সৃষ্টি জগতকে প্রথম অরিত্ দিতে পারে; এবং এরপর দ্বিতীয়বারও তাকে সৃষ্টি করতে পারে; অরর এ কথা দিবালোকের ন্যায় সুশ্লই যে, তাদের তথা কথিত উপাস্যরা কোনে। কিছুই সৃষ্টি করতে পারে না, তাদের উপাসাওলো সম্পূর্ণ অসহায় অক্ষম। এমন অবস্থায় [হে রাস্ল ﷺ। এমন অবস্থায় [হে রাস্ল ﷺ। এমন অবস্থায় বিশ্বাধার তালাই প্রবিটি মান করেছেন, এরপর পুনরায় তিনিই তাকে সৃষ্টি করবেন। অত্রব, যথন তোমানের উপাস্যার কোনো কিছু সৃষ্টি

করতে পারে না, সব বিষয়েই তারা অক্ষম, সৃষ্টি করার ৩ণ একমাত্র আল্লাহ তা'আলারই, আর কারো নয়, এমন অবস্থায় তোমরা কোথায় ফিরে যাওা তোমরা বচক্ষে দেব তোমাদের অন্তিত্ব একমাত্র আল্লাহ তা'আলারই দান, তোমাদের চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা তথা তোমাদের যাবতীয় শক্তি এক আল্লাহ তা'আলাই দান করেছেন, আসমান ছমিন এককথায় নিবিল বিশ্ব আল্লাহ তা'আলারই সৃষ্টি। এ সত্য তোমাদের নিকট সুম্পষ্ট আর তোমরা এসব সত্য মুক্ত কণ্ঠে বীকার করতে বাধ্য এমন অবস্থায় পনরায় তোমাদের সৃষ্টির বাাপারে তোমরা কেন সন্দিহান হওা

বিশেষত, যখন আল্লাহ তা'আলার প্রিয়নবী 🊃 এ সম্পর্কে বিক্তারিত বিবরণ দান করেছেন এবং অবশেষে হাশরের ময়দানে প্রত্যেককে একত্রিত করা হবে এবং প্রত্যেক মানুষের জীবনের যাবতীয় কর্মকাণ্ডের হিসাব-নিকাশ দিতে হবে বলে সতর্করাণী উচ্চারণ করেছেন এমন অবস্থায় তোমরা পুনজীবনের কথা, হাশরের ময়দানে উপস্থিত হওয়ার কথা কোন যক্তিতে অস্বীকার করঃ

এ কথা অনস্থীকার্য যে, সমগ্র বিশ্বজগৎ সর্বপ্রথম আল্লাহ তা আলাই সৃষ্টি করেছেন, সমগ্র মানবজাতির অন্তিত্ব আল্লাহ তা আলারই সৃষ্টি নেপুণ্যের জীবন্ত নিদর্শন। এর পাশাপাশি এ কথাও ধ্রুব সত্য যে, মানুষকে আল্লাহ তা আলা পুনজীবন দান করবেন এবং তার দরবারে হাজির করবেন, সৃষ্টির শুরুও তার হাতে এবং শেষও তার হাতে। এমন অবস্থায় সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা আলার নির্দেশিত পথ ছেড়ে তামরা কোধায় যাও। المَنْ يَنْ مُرَكِّاتُكُمْ مِنْ يَالِي الْحَقِّ অধাৎ তোমরা কোধায় পলায়ন করছা আলার তা আলার কিন্দান উপর আরো একটি দলিল-প্রমাণ উপস্থাপিত করা হরেছে। ইরশাদ হরেছে, হে রাস্ল 
। আপনি জিজ্ঞাসা করুন, তোমরা যাদেরকে আল্লাহ তা আলার শরিক মনে কর তাদের মধ্যে কে আছে যে নবী-রাস্লগণকে প্রেরণ করে, দলিল-প্রমাণ দিয়ে মানুষকে সরল সঠিক পথের নির্দেশনা দেয়ে কে মানুষকে হেলায়েত করেঃ

কিন্তু একথা সুস্পষ্ট যে, তাদের তথাকথিত উপাস্যরা কোনো মানুষকে সঠিক পথ দেখানো তো দূরের কথা তারা নিজেরাই তো পথ চিনে না, তারা দেখতে পারে না, চলতেও পারে না। তারা কিছুই করতে পারে না। তাই অন্যকে কিভাবে তারা পথ দেখাবেঃ

এখানে تَأْرِيلُ এখান بَأْرِيلُ এ এন মর্মার্থ হলো প্রতিফল ও শেষ পরিণতি। অর্থাৎ এরা নিজেদের গাফলতি ও নির্লিপ্ততার দক্ষন কুরআন সম্পর্কে কোনো চিন্তাভাবনা করেনি। ফলে এর প্রতি মিথ্যারোপে লিপ্ত রয়েছে। কিন্তু মৃত্যুর পরই সত্য ও বান্তবতা প্রকাশ হয়ে পড়বে এবং নিজেদের কৃতকর্মের অণ্ডভ পরিণতি চিরকালের জন্য গলার ফাঁস হয়ে যাবে।

عَمَلُكُمْ ج أَيْ لِيكُلُ جَزَاءُ عَمَلِهِ أَنْتُ بَرْيَنُونَ مِمَّا آعَمَلُ وَأَنَا بَرِّي مُمَّا تَعْمَلُوهُ وَهٰذَا مَنْسُوَّحٌ بِأَيْةِ السَّيْفِ .

٤٢. وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَعِيعُونَ اِلْكِنْكَ ط إِذَا قَسَرَأَن ٱلقُرْانَ أَفَانَتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ شَبَّهَهُمْ بِهِ فِيْ عَدَمِ ٱلْإِنْتِفَاعِ بِمَا يُتُلُى عَلَيْهِمْ وَلَ كَانُوا مَعَ الصَّمَم لَا يَعْقِلُونَ يَتَدَبُّرُونَ.

٤٣. وَمِنْهُمْ مَنْ يَّنْظُرُ إِلَيْكَ مَا فَانْتَ تَهَدِهِ الْعُسْمَى وَلَوْ كَانُوا لاَ يبُهِرُونَ شَبَّهَهُ يِهِمْ فِي عَدِمِ الْإِهْتِدَاءِ بَلْ هُمْ أَعْظُمُ فَإِنَّهُ لاَ تَعْمَى ٱلاَبِصَارُ وَلَكُنْ تَعْمَى ٱلْقَلُودُ الَّتِينَ فِي الصُّدُورِ .

إِنَّ اللُّهَ لاَ يَنظُلمُ النَّاسَ شَيْنًا وَلَكِمُّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ .

٤٥. وَيَوْمَ بَنَعْشُرُهُمْ كَانَ أَيْ كَانَتُهُمْ لَمْ يَلْبَشُو فِي الدُّنْبِا أَوِ القُّبُورِ إِلَّا سَاعَةً مِنَ النَّهَا، لِهُولِ مَا رَأُوا وَجُمُلَةُ التَّشْبِيْءِ حَالاً مِزَ الصَّحبُر يَعَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ طيَعُرِفُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا إِذَا بُعِثُوا ثُمَّ بَنْفَطِهُ التُّكَعَارُفَ لِنشِكَة الْأَهْوَالِ وَالْجُسُلَةُ حَالُّ مُقَدَّرَةً أَوْ مُتَعَلَّقُ الطَّرْفِ قَدْ خَسرَ الَّذَبْنَ كَذَّبُواْ بِلْقَاء الله بِالْبُعَثُ وَمَا كَأُنُوا مُهْتَدِيْنَ.

جين का वाता यिं एडामात क्षेठि मिथाएटा भ करत उरर . وَانْ كُذَّبُوكَ فَـ قُـلُ لَهُمْ لِينَ عَمَلِمْ وَلَكُ লোদ্রকে বুলে দাও, আমার কাজ আমার আর তোমাদের কাজ তোমাদের। অর্থাৎ প্রত্যেকের জন্য বয়েছে তার নিজ আমলের প্রতিফল। আমি যা করি সে বিষয়ে তোমরা দায়িত্মুক আর তোমরা যা কর সে বিষয়ে আমি দায়িত্বমুক্ত: কাফেরদের বিরুদ্ধে অস্ত্রধারণ সম্পর্কিত আয়াত দারা এ বিধানটি خ 🚉 বা রহিত হয়ে গেছে।

> ৪২. তুমি যখন কুরআন পাঠ কর তখন তাদের মধ্যে কেউ কেউ তোমার দিকে কান পেতে রাখে। তুমি রধিবদেরকে গুনাবে? আর এ বধিরতাসহ তারা কিছ না বঝলেওঃ এ বিষয়ে চিন্তা-গবেষণা না করলেওঃ তাদের নিকট য্য পাঠ করা হয় তা হতে যেহেত তারা কোনোরপ উপকার লাভ করে না সেহেত তাদেরকে বধিরের সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে।

৪৩. তাদের কেউ কেউ তোমার দিকে তাকিয়ে থাকে। তুমি অন্ধদের পথ দেখাবে তারা না দেখলেওঃ তারা যেহেত সংপথ লাভ করে না সেহেতু অন্ধের সাথে তাদের উপমা প্রদান করা হয়েছে। তারা আসলে অন্ধ হতেও অধিকতর মন্দ ৷ কারণ তাদের দৃষ্টি লোপ পায়নি: বরং বক্ষস্থিত হৃদয় তাদের অন্ধ।

. ६६ ৪৪. আল্লাহ তা'আলা মানুষের প্রতি কোনো জুলুম করেন

না বস্তুত মানুষ নিজদের প্রতি জুলুম করে থাকে।

৪৫, এবং যেদিন তিনি তাদেরকে একত্রিত করবেন সেদিনের ভয়াবহতা দর্শন করত মনে হবে যে. পথিবীতে বা কবরে তাদের অবস্থিতি দিবসের प्रक्रिकान भाव हिल। كَانَّهُمُ विष्ठा व ज्ञान مِنْ الْمُعَالِمُ (यम जाता) अर्थ वावक्ष रहारह ، جُمْلَةُ التَّمْنِيةُ অর্থাৎ উপমাস্চক বাক্যটি ﴿ وَمُعْمَدُ مُعْمَ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عِلْمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عِلْمُعْ عِلْمُ عِلْمُ عِلَيْهِمْ عِلَيْهِمْ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلَيْهِمْ عِلَيْهِمْ عِلْمُ عِلَيْهِمْ عِلْمُ ع হতে ১৯ বাক্যরূপে ব্যবহৃত হয়েছে: পরস্পরকে তারা চিনবে। অর্থাৎ যখন তারা পুনরুখিত হবে তখন তারা একে অপরকে চিনবে কিন্তু পরে সেই দিনের ভীষণ ভয়াবহতার দব্দন এ পরিচিতি ছিন্ন बेर्ड गारव : عَالُ مُقَدَّرَهُ (यह) يَتَعَارَفُونَ ( वशवा عَالْ فُونَ ) वा कानवावक मम مُعَمَّلُ वा कानवावक मम সংশ্রিষ্ট। পুনরুখানের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলার সাক্ষাৎ যারা অস্বীকার করেছে তারা ক্ষতিগ্রস্ত হয়েছে আর তারা সংপথপ্রাপ্ত নয়।

- 23. وَإِمَّ فِيْهِ إِدْغَامُ نَوْنِ إِنِ الشَّرْطِبَّةِ فِي مَا الزَّائِدَةِ نَرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ مَا الزَّائِدةِ نَرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ اللَّهِ مِنَ الْعَذَابِ فِي حَبَاتِكَ وَجَوَابُ الشَّرْطِ مَحْدُوْفُ أَيْ فَذَاكَ أَوْ نَتَوَقَيْنَكَ الشَّرْطِ مَحْدُوْفُ أَيْ فَذَاكَ أَوْ نَتَوَقَيْنَكَ فَيْلِلْ مَنْ تَعْدِيبِهِمْ فَيَالَبْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمُّ اللَّهُ شَهِيدُ مُطَلِّحٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ اللَّهُ شَهِيدُ مُطَلِحٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ مِنْ تَكُذِيبِهِمْ وَكُفْرِهِمْ فُيُعَلِيمِهُمْ أَشَدًّ مِنْ تَكُذِيبِهِمْ وَكُفْرِهِمْ فُينَعَلَونَ مِنْ تَكُذِيبِهِمْ وَكُفْرِهِمْ فُينَعَلَونَ اللَّهُ الْعَذَابِ.
- وَلِكُلِّ اُمَّةٍ مِنَ الْاُمَمِ رَسُولٌ دَ فَإِذَا جَاءً .
   وَلِكُلِّ اُمَّةٍ مِنَ الْاُمَمِ رَسُولٌ دَ فَإِذَا جَاءً .
   وَسُولُهُمْ الْكَبْهِمْ فَكَذَبُوهُ قَضِي بَينَهُمْ .
   بِالْقِسُطِ بِالْعَدْلِ فَيُعذَّبُوهُ وَمُنْمُ لاَ يُطْلَمُونَ الرَّسُولُ وَمَن صَدَّفَةً وَهُمْ لاَ يُطْلَمُونَ بِيعِمْ بِغَنِيهِمْ بِغَنِيرِ جُرْمٍ فَكَذٰلِكَ بَغْعَلُ بِيعُولًا بِهُولًا إِنْ
- . وَيَقُولُونُ مَثْنِي هَٰذَا الْوَعْدُ بِالْعَذَابِ إِنْ كُنْتُمُ صَٰدِقِبْنَ فِيْدِ.
- . قَلْ لا اَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَراً ادَفَعَهُ وَلا نَفَعا اَجْلِهُ لِللهِ لِنَفْعا اللّهُ دَانَ بَفْدَرَنِي عَلَيْهِ فَكَيْهُ وَلَا اللّهُ دَانَ بَفْدَرَنِي عَلَيْهِ فَكَيْهُ اَمْلِكُ لَكُمْ حُلُولُ الْعَذَابِ لِكُلّ الْعَذَابِ لِنَكُلُ الْعَذَابِ لِنَكُلُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللمُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللم

- ৪৬. <u>আমি তাদেরকে</u> তোমার জীবদ্দশারই আজাব প্রদানের যে ভীতি প্রদর্শন করেছি তার কিছু যদি দ্র্যাল অতিরিক্ত দ্রু নু এ শর্তবাচক শব্দ ্রা কর নামিত হয়েছে। <u>তোমাকে দেখিয়ে দেই</u> তবে তা হলো <u>অথবা</u> তাদেরকে শান্তি প্রদানের প্রেই <u>তোমার কাল যদি পূর্ণ করে দেই</u> তবে তাদের প্রভাবর্তন তো আমারই নিকট; এবং <u>তারা</u> মিধ্যারোপ ও সত্য প্রত্যাব্যান <u>যা কিছু করে আরাহ তার সাক্ষী।</u> তিনি ভংবিষয়ে অবহিত। সূত্রাং তিনি তাদেরকে অতি কঠোর শান্তি প্রদান করবেন। এ স্থানে শ্রু ক্রিট্রাট্র উহ্য। তা হলো নাম্র্যার অর্থাৎ তবে তো হলোই।
- . £V ৪৭, জাতিসমূহের প্রত্যেক জাতির জন্য আছে রাসুল

  আর যথনই তাদের নিকট তাদের রাসুল এসেছে

  তথন তারা তাঁকে অখীকার করেছে অথচ ন্যায়ের

  সাথে ইনসাফের সাথে তাদের মীমাংসা করে দেওয়া

  হয়েছে। অনন্তর তারা আজাবের মধ্যে নিপতিত

  হয়েছে আর রাসুল এবং তাঁকে যারা সত্য বলে

  বিশ্বাস করেছে তারা পরিত্রাণ পেয়েছে <u>আর</u> বিনা

  অপরাধে তাদেরকে শান্তি প্রদান করত <u>তাদের প্রতি</u>

  জুলুম করা হয়নি। তাদের সাথেও তদ্ধুপ আচরণ
  করা হাব।
- - ৪৯. বল, আল্লাহ তা'আলা আমাকে যে বিষয়ে ক্ষমতাবান করতে ইচ্ছা করেন তা ব্যতীত নিজের ক্ষতি প্রতিহত করার ও মঙ্গল অর্জন করার উপরও <u>আমার কোনো</u> অধিকার নেই: পৃতরাং তোমাদের বিরুদ্ধে আজার নিয়ে আসার ক্ষমতা আমার কেমনে হবে? প্রত্যেক জাতিরই একটা নির্দিষ্ট সময় অর্থাৎ তাদের ধ্বংসের একটা নির্ধারিত মুন্দত রয়েছে, যখন তাদের সময় আসবে তখন তারা তা হতে মুহুর্তকালও পিছনে অর্থাৎ বিলম্ব কুরতে এবং অয়ে অর্থাৎ তা হতে তুরা করতে পারবে না।

- . قُلُ ارَءَيتُم أَخْبِرُوْني إِنْ أَتْكُمْ عَذَابُهُ أَيْ اللُّهِ بَيَاتًا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا مَاذَا أَيُّ شَيْ بَسْتَعْجِلُ مِنْهُ آيْ اَلْعَذَابِ الْمُجْرِمُونَ ٱلْمُشْرِكُونَ فِيهِ وَضُعُ النَّطَاهِرِ مُوضَعَ الْمُضْمَر وَجُعْلَةُ الْإِسْتِفْهَامِ جَوَابُ الشُّرط كَفَوْلكَ إِنْ أَتَبِتُكَ مَاذَا تُعْطِبَنيْ وَٱلْمُرَادُ بِيهِ التَّهُويْسُ أَيْ مَا أَعْظُمُ مَا استَعْجَلُوهُ.
- اللُّهِ أَوِ الْعَذَابِ عِنْدَ نُزُوْلِهِ وَالْهَمْزَةُ لِانْكَارِ التَّاخِيْرِ فَلاَ يُغْبَلُ مِنْكُمْ وَيُقَالُ لَكُمُ ٱلْكُنْ تُؤْمِنُونَ وَقَدْ كُنْتُمْ بِهِ تَسْتُعُجِلُونَ اِسْتِهْزَاءً.
- . ثُمَّ قِيْلَ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُواْ ذُوْقُواْ عَذَابَ الْخُلْدِ عِ أَيْ الَّذِي تَخْلُدُونَ فِيهِ هَلْ مَا تُجْزَوْنَ إِلاَّ جَزَاءٌ بِمَا كُنْتُمُ تَكْسِبُونَ.
- ৩১ তারা তোমাদের নিকট জানতে চায় তা কি অর্থাৎ وَيَسْتَنْبُنُوْنَكَ يَسْتَخْبُرُونَكَ أَحَقُّ هُوَ ط أَيْ مَا وَعَدْتَّنَا بِهِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْبَعَثِ مَن نَعُم وَرُبِي إِنَّهُ لَكُونًا لَا وَمَا آنَتُمَ بمعجزين بفَانِتِينَ الْعَذَابَ.

- ৫০, বল, ভোমরা কি দেখ, অর্থাৎ ভোমরা আমাদুক বল্ যদি তার অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার শান্তি তোমাদুদর উপর রজনীতে বা দিনে এসে পড়ে তবে অপরাধীর মুশরিকরা তার এ আজাবের কি বিষয় ত্রানিত করতে চায়! টির্ন্নে অর্থ রাত্রে। টির্ন্ন প্রশ্নবোধক এ बकाि व श्रांत جَوَابُ شَرْط कर्ल वावड़ इरग्रह । অর্থাৎ তোমার নিকট যদি আসি তবে তুমি تُعْطَيَدُ আমানে কি দেবে? এ উদাহরণটিতে व श्रन्नरवाधक वाकाि جَوَابُ شَرُط र्केर्ल वावशत হয়েছে। এ স্থানে పేటి অর্থাৎ বিষয়টির ভয়াবহতা বুঝাতে এ ধরনের ভঙ্গিমা ব্যবহৃত হয়েছে। অর্থাৎ ভয়ন্ধর জিনিস তারা তরাত্বিত করতে চাচ্ছে? وَضْعُ الظَّاهِرِ مَوْضِعٌ الْمُضْمَرِ अञ्चात الْمُجْرِمُونَ अर्था९ त्रर्वनास्पद्ध झांत अकागा विरमस्माद उारदाद হয়েছে।
- ও) তা ঘটবার পর অর্থাৎ তোমাদের উপর তা আপতিত . أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ حَلَّ بِكُمْ أُمَنْتُمْ بِهِ ط أَيْ হওয়ার পর তা অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা বা আজাব সম্পর্কে বিশ্বাস করবে? কিন্তু তোমাদের হতে তখন তা গ্রহণ করা হবে না। তোমাদেরকে বলা হবে এখন তোমরা বিশ্বাস আনয়ন করছ? অথচ তোমরা তো উপহাসবশত তাই তু<u>রানিত করতে চেয়েছিলে</u> ু ুর্ন এ স্থান انگار অর্থাৎ ঈমান আনয়নে বিলম্ব করাকে অস্বীকার করার অর্থে প্রশ্নবোধক হাম্যার ব্যবহার করা হয়েছে।
  - ৫২, অতঃপর সীমালজ্ঞানকারীদেরকে বলা হবে, স্থায়ী শান্তির স্থাদ গ্রহণ কর। অর্থাৎ তাতেই তোমরা চিরকাল অবস্থান করবে। তোমরা যা করতে তার প্রতিফল ভিনু আর কিছুর প্রতিফল তোমাদের দেওয়া হছে না : 🔟 এ প্রশ্নবোধক শব্দটি এ স্থানে না-বোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
    - পনকথান ও আজাব সম্পর্কে আমাদের সাথে যে প্রতিশতি দাও তা কি সতাঃ বল, হাা আমার প্রতিপালকের শপথ তা অবশ্যই সত্য এবং তোমরা অক্ষম করতে পারবে না। অর্থাৎ এ আজ্ঞাব অতিক্রম করতে পারবে না। 🐠 🚉 亡 অর্থ তারা তোমার নিকট জানতে চার। । । অর্থ হাা।

### তাহকীক ও তারকীব

10

. s.

15

R

उद्याद वतः जात إليم हें हरप्राह वतः जात مُخَنَّنَةُ عَنِ الْمُثَنَّلَةِ الْأَكُنَ , उद्योद वतः जात : فَوْلُهُ كَأَنَّهُمْ وَلَهُ كَأَنَّهُمْ وَالْمُ كَأَنَّهُمْ وَالْمُ كَأَنَّهُمْ وَالْمُ مَا الْمُسْمِيرِ وَالْمُ مِنْ الْمُسْمِيرِ وَالْمُسْمِيرِ وَالْمُسْمِير

حَالَ كُونِهِمْ مُسْيَيِهِمْنَ بِمَنْ لَمْ بِكُنِثُ إِلَّا سَاعَةُ النَّح -इवाइँ रत-

बत - يَعْشُرُهُمْ أَلْ يَتَعَارَفُونَ ( पूर्वे के के बेंदिके के के बेंदिके के बेंदिके के बेंदिके के बेंदिके के تَعَارَفُ عَلَمُ مُعْمُ اللّهِ अरा प्रदेश عَدْرُ عَلَيْ अप्ता ( अरा के प्रमात ( अरा के व्यक्त के प्रमात ( अरा عَدَارِتُ अराम عَدْرُ अराम عَدْرُ عَلَيْهِ अराम ( अराक हाता अराम के व्यक्त का विकास के प्रमात अराम के प्रमात अर

উত্তর. এটা হলো کَمَارُفْ यে, কাফেরদেরকে একত্রিত করা হবে। অবস্থা এরপ যে, তাদের জন্য کَمَارُفُ নির্ধারিত করে

حَالَ كَوْنِهِمْ مُقَدِّرِيْنَ النَّعَارُفَ لَا أَنَّهُمْ مُتَعَارِفُونَ بِالْفِعِلِ अर्था९ السَّعَارُفَ لَا أَنَّهُمْ مُتَعَارِفُونَ بِالْفِعِلِ

يَتَمَارُفُونَ يَرَمَ يَحْشُرُهُمْ , बात कर रात उंदरा करी हैं हैं तातर्ज राता उक्त एवं . فَقُولُكُ أَوْ مُسَعَلَقُ الظَّرُفِ عَلَمُ اللّهُ وَجَنَوَابُ الشَّسْرِطِ مَحَدُّوْفُ أَيْ فَذٰلِكَ وَجَنَوَابُ الشَّسْرِطِ مَحَدُّوْفُ أَيْ فَذٰلِك إِنَّ نُرِيَّتُكَ عَلَمَ عَلَيْهِ مَا مَعْضُهُمْ कतात प्रता कि कात करात हैं। اللهُ مَنْ مَعْضُهُمُّ करा الله اللهُ تُرْبِّتُكَ عَلَمَ عَلَيْهِ مَا مُعْضَافِهُمْ وَاللّهُ مُنْ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مُعْضَافِهُمْ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ مَعْضُمُ هُمَا مُعْضَافِهُمْ وَاللّهُ عَلَيْنَا مَرْجَعُهُمْ وَاللّهُ عَل

উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো, مَرْجَمُهُمُ ، ত্রি بَرُاءُ कि بَدَرَاءُ مَدَاءُ اللهِ تَعْلَمُ مَرْجُمُهُمُ ، وَمَ ঘেদিকে মুফাসসির (स.) فَذَكَ উহা সেনে ইন্সিভ করেছেন।

প্রপ্ন. فَذَاكَ হলো ﴿ جَرَاءُ অথচ ﴿ جَرَاءُ प्रकताम হয় ना ।

উত্তর. فَذَاكَ حَقُّ মূলত ছিল فَذَاكَ عَقُ

يَسْتَعْجِلُونَ مِنْهُ , वरनाइन بَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ عَلَا الْفَالِمِ وَمُوضَعَ المُضْمُو اخْصَر रानादिनास , अथि अधि जात स्प्रांकाविनास )

ভेতৰ. أَرْفُ এর মোকাবিলায় بَنْفَيْسُر ,এর ফরেক করার কারণ হলো এই যে, أَخْصَرُ تَشْبِيْر ,এর মধ্যে أَخْصَرُ ,এর কারণটা أَنْفَعَ عَبْدًا وَاللَّهِ عَالَمَ يَعْتُجُالُ وَاللَّهِ عَبْدًا وَاللَّهُ عَبْدًا لَا ضَاءَ عَلَيْهُ م

न्यत . قَنُولُمُ وَجَمُلُكُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ إِنْ أَنكُمُ عَنَايَهُ اللَّهِ عَنَادُ اللَّهِ : قَنُولُمُ وَجَمُلُكُ الْإَسْتَفَهَامِ اللَّهِ عَنَادُ السَّنْفَارِينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

। ज्ञेष : बेंबी के बेंबी के बेंबी के बेंबी के बेंबी إسْتِعْكُمْ हिन्दी إِسْتِغْهَامْ : बेंबी के وَالْمُمَرَادُ بِهِ السَّحْوِيْلُ ثُمَّ يُبْلَ ,आता रख़रह : अहे देवात्रज्ञ अकि छेठा अत्भुत छेठत त्पन्नात का مُعَظُّونُهُ وَيُقَالُ لَكُمْ الله جُعْلَةُ إِسْعِبَّهُ दरना مُعَظُّونُ عَلَبْهِ अवत उख़र ज्याद अवत النُّنُ وَقَدْ كُتُنَّمْ بِهِ تَسْتَعْجِلُونَ عَلَبْهِ عَلَمَ هَا عَمْدُنَّ جُعْلَةً لِسْعِبَّهُ عَلَمْ اللهِ عَلَيْهِ कात مَعْطُونُ عَلَبْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَل

উত্তর, উত্তরের সার্ত্রকথা হলো, مَعْطُرُفُ عَلَيْهِ বলে প্রকা نَوْمُلُ قَالُ لَكُمْ ( বলে প্রকাশ করে দিয়েছেন। কাজেই এখন কোনো প্রশ্র নেই।

اَكُنْرَدُ ज्यूमा रहा थाक । আর آلَكُنَ اَ قُولُكَ تُوُمِنُونَ रहाइह । अथठ مَغُولُهُ قَالُكُ لَكُمْ أَلَا اَلْكَنَ اللهَ عَلَوْلُكَ تُومِنُونَ জবাবের সারকথা হলো, ইবারত উহ্য রয়েছে । উহ্য ইবারত হলো آلَنُنَ بُرُمِنُونَ (रामनिष्ठ सूकात्रप्रित (त.) স্পষ্ট করে দিয়েছেন । কাজেই এখন আর কোনো আপতি থাকে না ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ু এটি এ পর্যায়ের শেষকথা, যখন আল্লাহ তা অলজ : قَوْلُهُ وَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَالٌ لِي عَمَلَيْ وَأَنْكُمْ عَمَلُكُمْ একত্বাদ, রাস্নাের কেসানাত এবং পবিত্র কুরআনের সভাতার যাবতীয় দলিল প্রমাণ পেশ করা হয় তখনও দুরাখ্যা কক্ষের মুশারিকরা [হে রাস্লা! আপনার সতাতাকে অধীকার করে, কুরআনের প্রতি ঈমান আনে না।

আপনার রেসালাতকে অমান্য করে এবং আপনাকে মিথ্যাজ্ঞান করে তখন আপনি তাদেরকে বলে দিন, আমার আমল আমার জনে, তোমাদের আমল তোমাদের জনা প্রত্যেককেই আল্লাহ তা আলার দরবারে নিজের কৃত কর্মের জন্য দায়ী থাকেতে হবে। আর আমার আমদের জন্য তোমাদের দায়ী হবে না, আর তোমাদের আমদের জন্য আমি দায়ী হবে না, আমার কর্মের বিনিয় আমি পাব, আর তোমাদের কর্মের বদলা দেওয়া হবে। আমি তোমাদের কার্যকলাপ সম্পর্কে সম্পূর্ণ অসন্তুই। তাই তোমাদের কীর্তিকলাপ সম্পর্কে আমি জিজ্ঞাসিত হবো না। আমি তোমাদেরকে যা কিছু বলি তা তোমাদের কর্মাবের জন্য বিলি।

হব্যবত বাস্নুল্লাহ ক্রিশাদ করেছেন, আল্লাহ তা আলা যে জিনিস দিয়ে আমাকে প্রেরণ করেছেন তার এবং আমার অবস্থাব দৃষ্টান্ত হলো সেই ব্যক্তির ন্যায় যে তার সম্প্রদায়ের লোকদেরকে হলেছে, আমি ঐ পাহাড়ের অপর দিকে শক্ত বাহিনী দেখে এসেছি, যারা রাতের শেষ প্রহরে তোমাদের উপর আক্রমণ পরিচালনা করে তোমাদেরকে হত্যা করবে। আমি তোমাদেরকে এই মহাবিপদ সম্পর্কে অবহিত করিছি। তোমরা অতি সন্তর এখান থেকে বের হয়ে যাও, অনতিবিলম্বে পলায়ন কর, এই ব্যক্তির কথা কিছু লোক বিশ্বাস করল। রাতের অবলাশের সম্বাবহার করে সে স্থান থেকে পলায়ন করল এবং দুম্মনের আক্রমণ থেকে আত্মবক্ষা করতে সমর্থ হলো। কিছু কিছু লোক ঐ ব্যক্তিকে মিথ্যাজ্ঞান করে। সকাল পর্যন্ত সেহাবেই রয়ে গোল। দুম্মন অতি প্রত্যাহে তাদের উপর আক্রমণ করে সকলকে ধ্বংস করল। এ অবস্থায়ই সে সব লোকের যারা আমি যে শিক্ষা নিয়ে এসেছি তা যেনে চলেছে এবং আমার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে। অথবা আমাকে মিথ্যাজ্ঞান করে আমার প্রতি ইমান আনেনি। এ হাদীস বুখারী শরীয়ে ও মুসলিম শরীফে বর্ণিত হরেছে।

# ` قَوْلُهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ الِّيْكَ الْبِيكَ

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে, মানুষের মধ্যে দু-দল রয়েছে, একদল আল্লাহ তা আলার প্রতি ঈমান আনে আর একদল ঈমান আনে না।

আর এ আয়াতে ইংশাদ হয়েছে, যারা ঈমান আনেনি তারাও দু-ভাগে বিভক্ত। তাদের একদল হয়বত রাস্পুরাহ = -এর চরম শব্দে, ইসলায়ের যোর বিরোধী। আরাহ ভাআলা ও তাঁর রাস্ল = -এর প্রতি ইমান আনতে রাজি নয়। আর একদল এমন নয়। আলোচ্য আয়াতে কাফেরদের প্রথম দলের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে, হে বাস্লাং তাদের মধ্যে এমন লোকও রয়েছে যারা আপনার কথা কান পেতে প্রবণ করে, যখন আপনি পবিত্র কুরআন পাঠ করে, শব্দারতের মূল্যবান তব্ব ও তথা বর্ণনা করেন তখন দেখা যায় প্রকাশ্যে তারা কান পেতে প্রবণ করে এবং তাদের মধ্যে এমন লোকও রয়েছে যারা আপনার দিকে তাকিয়ে দেখে কিছু তাদের এ দেখা বা শোনার সঙ্গে তাদের মনের কোনো মিল থাকে না। অতথব তাদের দেখা বানা দেখা, তানা বা না ভনা একই সমান। এ দু অবস্থায় মধ্যে মূল্ত কোনো পার্থক্য নেই। এজনো মাণ্ডদান কমী (র.) বলেছেন,

### این سخن را از گوش دل پاید شنود گوش گل اینجا ندارد پیچ سود

এ কথা দিনি ইসলামের কথা] শ্রবণ করতে হবে মনের কর্ণে, চর্মের কর্ণ এখানে কোনো উপকারে আসে না। তারা আসনে অহ এবং বধিরের ন্যায়, চক্ষু থাকা সন্ত্বেও তারা অন্ধ, আর শ্রবণ শক্তি থাকা সন্ত্বেও তারা বধির।

ধিষনৰী 🏥 -কে সান্ধনা : ইমাম রাখী (র.) লিখেছেন, এ আয়াতে আয়াহ তা আলা হযরত রাস্পে কারীম 🚎 -কে সান্ধনা দিয়েছেন যে, কাফেররা আপনার প্রতি ইমান আনে না এ জন্য আপনি মর্মাহতো হবেন না : কেননা তারা মনের দিক থেকে অন্ধ ও বিধির । আর হে রাস্প 🚎 ! আপনি অন্ধকে পথ দেখাতে পারবেন না । অতএব, তাদের ইমান না আনায় দুর্গিত হবেন না, কেননা আপনি অন্ধ বিধিরকে হেদায়েত করতে পারবেন না !

-(ডাফসীরে ইবনে কাসীর [উর্দু] পারা : ১১, পৃ. ৬০]

ইমাম রাষী (র.) আরো লিখেছেন, কোনো মানুষের অন্তরে যখন অন্য মানুষের জন্য চরম শক্রতা থাকে তখন সে তার শক্রর দোষ অনুসন্ধানে তৎপর থাকে। ঐ ব্যক্তির গুণ সে দেখেও দেখে না। তার ডালো কথা গুনেও গুনে না। কাফেরদের শক্রতা এমন চরম পর্যায়ে পৌছেছিল বলেই তারা হেদায়েত লাভের সৌভাগ্য থেকে বঞ্চিত হয়েছে।

–{তাফসীরে কাবীর, খ. ১৭, পৃ. ১০০-১০১]

বর্তমান যুগে পান্চাত্যের অনেক লেখক হযরত রাসূলে কারীম 🏯 -এর গুণাবলি প্রকাশ করে বহু গ্রন্থ রচনা করেছে। ইসলামের প্রশংসায়ও তারা ক্ষেত্রবিশেষে পঞ্চমুখ। কিন্তু এতদসত্ত্বেও ইসলামের ক্ষতি সাধনে তারা তৎপর এবং ইসলামের মহান শিক্ষা গ্রহণ থেকে বঞ্জিত। তাই তাদের সম্পর্কে আলোচ্য আয়াত বিশেষভাবে প্রযোজ্য।

অর্থাৎ কিয়ামতে যখন মৃতদেরকে কবর থেকে উঠানো হবে, তখন একে অপরকে চিনতে পারবে এবং মনে হবে দেখা-সাক্ষাৎ হয়নি তা যেন খুব একটা দীর্ঘ সময় নয়।

ইমাম বগভী (র.) এ আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে বলেছেন, এ পরিচয় হবে প্রথমদিকে। পরে কিয়ামতের ভয়াবহ ঘটনাবলি সামনে চলে আসলে পর এসব পরিচয় ছিন্ন হয়ে যাবে। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, তখনো পরিচয় থাকবে, কিছু ভয়-সন্ত্রাসের দক্ষন কথা বলতে পারবে না। –[মাযহারী]

#### অনুবাদ :

- ৫৪, পৃথিবীতে যা কিছু আছে যত সম্পদ আছে সবকিছু एमि প্রত্যেক সীমালজ্ঞানকারীর সত্য প্রত্যাখ্যানকারীর বিনিময়ে দিয়ে দিত এবং যখন তারা আজাব প্রত্যক্ষ করুরে তথন ঈমান আনয়ন পরিত্যাগ করার অনুতাপ গোপন রাথবে: অর্থাৎ সর্দারগণ যাদেরকে প্রভষ্ট করেছে সেই দুর্বল শ্রেণির ব্যক্তিরা লঙ্কা দেবে এ ভয়ে তারা [সর্দাররা] তাদের [দূর্বলদের] নিকট ত: গোপন করে রাখবে। তাদের মধ্যে সকল সৃষ্টির মধ্যে ন্যায়ের সাথে ইনসাফের সাথে মীমাংসা করে দেওয়া হবে : আর ভারা বিন্দুমাত্রও অত্যাচারি হবে না।
- ৫৫. শুনে রাখ, আকাশমগুলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে তা আল্লাহ তা'আলারই সাবধান পুনরুথান ও প্রতিফল সম্পর্কিত আল্লাহ তা আলার প্রতিশ্রুতি সত্য সঠিক। কিন্তু তাদের মানুষের অধিকাংশ জনই তা অবহিত নয়।
- ৫৬, তিনিই জীবন দান করেন এবং মৃত্যু ঘটান পরকালে তারই নিকট তোমরা প্রত্যাবর্তিত হবে। অনস্তর তিনি তোমাদেরকে তোমাদের কার্যাবলির প্রতিদান দেবেন।
  - ৫৭. হে লোক সকলং মঞ্জাবাসীগণং তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে তোমাদের প্রতি এসেছে উপদেশ, একটি কিতাব, অর্থাৎ আল করআন যাতে তোমাদের লাভ ও ক্ষতির স্বকিছুর বিবরণ রয়েছে এবং তোমাদের অন্তরে যা আছে অর্থাৎ মন্দ আকিদা ও সন্দেহের যে ব্যাধি আছে তার প্রতিষেধক ঔষধ মু'মিনদের জন্য গোমরাহি হতে হেদায়েত ও তারা মাধ্যমে রহমত।
- ७ ، अम् इ अक्षर हेननाय कु <u>अातार का आनात अनुधर</u> अर्थार हेननाय कु. قُسلُ بِعَضَلِ السَّبِهِ ٱلْأَسْلَام وَ بِرَحْمَتِت দয়ায় অর্থাৎ আল কুরআনের ফলে, সুতরাং তাতে অর্থাৎ এ অনুগ্রহ ও দয়ায় তারা আনন্দিত হোক। পার্থিব যা তারা পঞ্জীভূত করে তা অপেক্ষা এটা [विजीय पुरुष] उ يَجْمَعُونَ [विजीय পুরুষরূপে] সহ পঠিত রয়েছে :

- ٥٤. وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتْ كَفَرَتْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مِنَ ٱلْأَمُوال لَافْتَدَتَ بِهِ مْ مِنَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقَبْعَةِ وَأَسَرُّوا النَّدَامَةَ عَسلَى تَرْكِ الْإِسْمَانِ لَسًّا رَأُواُ الْعَذَابَ ءِ أَيْ أَخْفَاهَا رُوْسَازُهُمْ عَن النصَّعَفَاء الَّذِينَ اضَلُوهُمْ مَخَافَ التَّعْييْر وَقَضِي بَيْنَهُمْ بَيْنَ الْخَلَاق بِالْقَسْطِ بِالْعَدْلِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ شَبْنًا .
- ٥٥. أَلاَّ إِنَّ لِللهِ مَا فِي السَّهُوْتِ وَالْاَرْضُ طَ أَلَا إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ بِالْبِعَثْ وَالْجَزَاءِ خَقٌّ فَاسِتُ وَلٰكِنَّ أَكْشُرَهُمُ أَيْ الْنَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ذُلكَ .
  - هُوَ يُحْمِقُ وَيُمُمِّتُ وَإِلَيْهِ تُوجِعُونَ فِي ٱلأُخِرَة فَيُجَازِيكُمْ بِأَعْمَالِكُمْ.
- يَّا يَسُهَا النَّاسُ أَى اَهْلُ مَكَّهَ فَدْ جَا أَنَّكُمُ مَوْعِظَةً مِّنْ زَّبَّكُمْ كِتَابٌ فِبْهِ مَا لَكُمْ وَعَلَيْكُمْ وَهُوَ ٱلْقُرَانُ وَشِفَاجُ دُواءً لِمَا فِي الصُّدُورِ مِنَ الْعَفَائِدِ الْفَاسِدَةِ وَالشُّكُوْكِ وَهُدَّى مِنَ الطُّلالَةِ وَرَحْمَةً لِلْمُوْمِنِيْنَ بِم.
  - الْقُرْان فَسِدُلكَ الْفَضْل وَالرَّحْسَة فَلْيَغُرْجُواْ هُوَ خَيْرُ مُمَّا يَجْمَعُونَ مِنَ الدُّنْبَ بِالْبَاء وَالتَّاءِ.

٩. وَمَا ظَنُّ الَّذِبْنَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ آنَ أَنَّ شَعْ ظَنَّهُمْ بِهِ يَوْمَ اللَّهِ الْكَذِبَ آنَ أَنَّ لَا يُعَاقِبُهُمْ لِا الْقِيمة لَا الْقِيمة لَا اللَّه لَلَوْ فَضَالٍ عَلَى النَّماسِ إِرَامْهَ الْهِمْ وَالْإِنْعَامِ عَلَيْهِمْ وَلَكِنَّ إِرَامْهَ الْهِمْ وَالْإِنْعَامِ عَلَيْهِمْ وَلَكِنَّ إِرَامْهَ الْهِمْ وَالْإِنْعَامِ عَلَيْهِمْ وَلَكِنَّ إِرَامْهَ الْهُمْ وَالْإِنْعَامِ عَلَيْهِمْ وَلَكِنَّ الْمَنْعُمْ وَلَكِنَّ الْمَنْعُمْ وَلَكِنَّ الْمَنْعُمْ وَلَكِنَّ الْمَنْعُمْ وَلَيْرَانَ .

কে, বন, তোমরা কি দেখ অর্থাৎ তোমরা আমাকে বল আল্লাহ তা'আলা তোমাদের জন্য যে রিজিক নাজিল করেছেন সৃষ্টি করেছেন, অনস্তর তোমরা যে তার কিছু অবৈধ ও কিছু বৈধ করে নিয়েছ যেমন- বহীরা, সামরা, মৃত বন্ধু ইত্যাদি। আল্লাহ কি তোমাদেরকে এ বৈধ ও অবৈধকরণের অনুমতি দিয়েছেনঃ না, তিনি এরূপ দেননি বুরং তোমরা তার প্রতি তার আরোপ করত আল্লাহর প্রতি মিথ্যা আরোপ করছ। বিশ্বরং অর্থি ব্যবহৃত হয়েছে। বিশ্বরং মিথ্যা আরোপ করছ।

৬০. <u>যারা আলাহ তা আলার উপর মিথ্যা আরোপ করে</u>

কিয়ামত দিবস সম্পর্কে তাদের কি ধারণা? এ বিষয়ে

তাদের ধারণা কিরুপ? তারা কি মনে করে যে,

তাদেরকে কোনোরূপ শান্তি প্রদান করা হবে নাং না,

এরূপ ধারণা ঠিক নয়। <u>নিশ্চয়ই আল্লাহ তা আলা</u>

মানুষকে অবকাশ প্রদান করত ও তাদের প্রতি

অনুগ্রহ প্রদান করত দ্যাপরায়ণ। কিন্তু তাদের

অধিকাংশই কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে না।

, (C

### তারকীব ও তাহকীক

ان आत ضَرْطِبَّةُ امِنْنَاعِبَّة व्यात وَ مَعْالِدُ مَعْالِمُ لَوْ أَنَّ لَكُمْ مُفَلِّسٌ طَلَمَتْ مَا فِسِي أَلاَرْضِ لَافْتَدَدُّ بِمِهِ وَاللهُ عَمْرُ مُثَمِّمٌ بِالْفَيْلِ हरता مَرْضُولُ अता لَحْ مَثَمَّهُ بِالْفَيْلِ करा لَا لِشَمْ مُرْصُولُ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ مَرْضُولُهُ وَعَلَيْهُ وَمِنْ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَلِّمٌ مَا اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَيْهُ وَمُعَلِّمٌ مَا اللهُ عَلَيْهُ وَمُعَلِّمٌ مُؤْلِدٌ وَكُنْتُدُنْ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُولِكُ وَمُعَلِّمٌ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُنْكُمٌ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ اللهُونُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْكُولًا مُعْلِمٌ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللهُ عِلْمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلّمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ

এর তাফসীর اَشَكُواْ : مَّوْلُهُ اَنَّ اَسَرُواْ : مَوْلُهُ اَنَّ اَسَرُواْ : مَوْلُهُ اَنَّ اَخُوْلُهُ اَنَّ ا অন্তর্ভুক্ত, কেননা এর অর্থ اَخْهُرُ ও আদে এবং اَخْفُا مِنْ اللهِ অথেও ব্যবহৃত হয়। দ্বিতীয় অর্থটি অধিক প্রসিদ্ধ। যদিও উভয়টিই সম্বাবনা থাকে।

به مَنْ شَرِّدُ कि وَ مَنَ النَّابُ مُ مَا ظَنَّ النَّبْثِينَ , बाद्य व कथात প্ৰতি ইপিত कता হয়েছে या पुंची के أَن ُ شَنْعُ ظَنَّ لُهُمْ بِيهِ خَلَقَهُ هُمْ اللهِ वात चराहा । बात مَنْصُرُبُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ वात चरत वराहा । बात مَنْصُرُبُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

তাদের অবস্থা এমন হবে যে সম্ভব হলে সারা বিশ্বের সমন্ত সম্পদ/মৃক্তিপণ হিসেবে দিনের ভয়াবহ দৃশ্য দেখবে তখন তাদের অবস্থা এমন হবে যে সম্ভব হলে সারা বিশ্বের সমন্ত সম্পদ/মৃক্তিপণ হিসেবে দিয়ে তারা আজাব থেকে আত্মরক্ষার চেষ্টা করবে, কিন্তু এতদসত্বেও তারা আজাব থেকে রক্ষা পাবে না।

বিগত আয়াতসমূহে কাফেরদের দুরবস্থা এবং আখেরাতে তাদের উপর নানরকম আজাবের বর্ণনা ছিল।

এগলেজে আয়াতগুলোর প্রথম দুটিতে তাদের সে দুরবস্থা ও পথভটতা থেকে ধেরিয়ে আসার পত্ব: এবং অপ্রথমতে আজাব থেকে মুক্তি লাভের উপায় নির্দেশ করা ইয়েছে। আর তা হলো আল্লাহ তা'আলার কিতাব কুরআন ও তার রাস্ক্ মুহামন ্যু: এব আনুগত্য।

মানব ও মানবতার জন্য এ দুটি বিষয় এমন সৃদ্চ যে, আসমান ও জমিনের সমন্ত নিয়ামত অপেকা উত্তম ও প্রেষ্ঠ। কুরআনের নির্দেশাবলি এবং রাস্লের সুনুতের আনুবর্তিতা মানুষকে সত্যিকার অর্থেই মানুষ বানিয়ে দেয় এবং যখন মানুষ সত্যিকার অর্থেই মানুষ ইয়ে যায় তখন সময় বিশ্ব সুন্দর হয়ে উঠে এবং এ পৃথিবীই স্বর্গে পরিগত হতে পারে।

প্রথম আয়াতে কুরআনে কারীমের চারটি বৈশিষ্ট্যের উল্লেখ করা হয়েছে-

এবং অন্নাহ তা আলার প্রতি প্রণত হয়ে পড়ে। পার্থিব গাফলডির পর্দা ছিন্ন হয়ে মনে আথেরাতের ভাবনা উদয় হয়। এবং অন্নাহ তা আলার প্রতি প্রণত হয়ে পড়ে। পার্থিব গাফলডির পর্দা ছিন্ন হয়ে মনে আথেরাতের ভাবনা উদয় হয়। কুরফান কারীম প্রথম থেকে পেষ পর্যন্ত এ শাওয়েয়েয়ে হাসানাহ' -এর অভান্ত সালংকার প্রচারক। এর প্রতিটি জায়গায় ওয়াল-প্রতিশ্রুতির সাথে সাথে পার্থিব প্রতিক কল্যাণ ও কৃতকার্যভার সাথে সাথে বার্থতা ও পথত্টতা প্রভৃতির এমন সংমিশ্রণ আলোচনা করা হয়েছে, যা পোর্মার পর পাথরও পানি হয়ে যেতে পারে। তদুপির কুরকানে কারীমের অন্যান্য বর্ণনা-বিশ্লেষণও এমন যা মনের কায়া পান্টে দিতে অন্বিভীয়।

এই বলে কুরআনী ওয়াজের মর্যাদাকে অধিকতর উচ্চ করে দিয়েছে। এতে বুঝা যাচ্ছে যে, এ ওয়াজ নিজেদেরই মতোঁ কোনো দুর্বল মানুষের শক্ষ থেকে নয় যার হাতে কারো ক্ষতি-বৃদ্ধি কিংবা পাণ-পুণ্য কিছু নেই; বরং এ হলো মহান পরওয়ারদিগারের পক্ষ থেকে, যার কোথাও ভুল-ভ্রান্তির কোনো সম্ভাবনা নেই এবং যার প্রতিজ্ঞা-প্রতিশ্রুতি ও তীতি প্রদর্শনে কোনো দুর্বলতা কিংবা আপত্তি-ওজরের আশক্ষা নেই।

২. কুরআনে কামীদের দ্বিতীয় গুণ أَنَّكَ أَنِّكَ نِي الصَّدَّرِ অর্থ রোগ নিরাময় হওয়া। আর مَنْرُرُ হাকো عَنْكَ - এর বহুবচন, যার অর্থ- বুরু । আর এর মর্মার্থ হলো অন্তর ।

সারকথা হচ্ছে যে, কুরআনি কারীম অন্তরের ব্যাধিসমূহের জন্য একান্ত সফল চিকিৎসা ও সুস্থতা এবং রোগ নিরাময়ের অবার্থ বাবস্থাপত্র। হ্যরত হাসান বসরী (র.) বলেন যে, কুরআনের এ বৈশিষ্ট্যের দারা বুঝা যায় যে, এটি বিশেষত অন্তরের রোগের শেষ্টা; নৈহিক রোগের চিকিৎসা নয়। –[রহুল মা'আনী]

কিছু অন্যান্য মনীষী বলেছেন যে, প্রকৃতপক্ষে কুরআন সর্ব রোগের নিরাময়, তা অন্তরের রোগই হোক কিংবা নেহেরই হোক। তবে আঘিক রোগের ধ্বংসকারীতা মানুষের দৈহিক রোগ অপেক্ষা বেশি মারাঘক এবং এর চিকিৎসাও যে কোরো সাধ্যের ব্যাপারে নয়, সে কারগেই এখানে তথু আন্তরিক ও আধ্যাঘিক রোগের উল্লেখ করা হয়েছে। এতে একথা প্রতীয়মান হয় না যে, দৈহিক রোগের জন্য এটি চিকিৎসা নয়।

হাদীসের বর্ণনা ও উত্মতের আলেম সম্প্রদায়ের অসংখ্য অতিজ্ঞতাই এর প্রমাণ যে, কুরআনে কারীম যেমন আন্তরিক ব্যাধির জন্য অব্যর্থ মহৌষধ, তেমনি দৈহিক রোগ-ব্যাধির জন্য উত্তম চিকিৎসা।

হয়তে আবৃ সায়ীদ বুদরী (রা.) থেকে বর্ণিত বয়েছে যে, এক লোক রাসূলে কারীম 😅 -এর খেদমতে এসে নিবেদন করল যে, আমার বুকে কট্ট পাচ্ছি। মহানবী 😅 বললেন, কুরআন পাঠ কর। কারণ আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন-আন অর্থাৎ কুরআন সে সমস্ত রোগের জন্য আরোগ্য যা বুকের মাঝে হয়ে থাকে। -বিছেদ মা'আনী, ইবনে মারদ্বিয়াহ থেকে।

এমনিভাবে হযরত ওয়াদেলাহ ইবনে আসকা' (র.)-এর রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, এক ব্যক্তি রাসূলুরাহ 🚃 -এর খেদমতে এসে জানাল যে, আমার গলায় কট্ট হচ্ছে। তিনি তাকেও একথাই বললেন যে, কুরআন পড়তে থাক।

উষতের ওলামাণণ কিছু বেওয়ায়েত, কিছু উদ্ধৃতি এবং কিছু নিজেদের অভিজ্ঞতার আলোকে কুরআনের আয়াতসমূহের বৈশিষ্ট্য ও উপকারিতা পৃথক গ্রন্থেই করে দিয়েছেন। ইমাম গাযালী (র.) রচিত গ্রন্থ 'খাওয়াসে কুরুআনী' এ বিষয়ে দিখিত প্রসিদ্ধ একখানি গ্রন্থ । হাকীমূল উম্মত হয়বত মাওলানা আলারাফ আলী থানবী (র.) গ্রন্থটি সংক্ষেপ করে 'আমালে কুরুআনী' নামে প্রকাশ করেছেন। এছাড়া অভিজ্ঞাতার আলোকে যা দেখা যায়, তাতে এ বিষয়টি অস্বীকার করা যায় না যে, কুরুআন কারীমের বিভিন্ন আয়াত বিভিন্ন গৈহিক রোগ-ব্যাধির জন্য নিরাময় হিসেবে প্রমাণিত হয়ে থাকে। অবশা একথা সভা যে, আখার বোগ-বাাধি দৃষ্ঠ করাই কুরুআন নাজিলের প্রকৃত উদ্দেশ্য। তবে আনুবদিকভাবে এটি দৈহিক রোগ-বাাধিবও উত্তম চিকিৎসা।

এতে সেসব লোকের নির্বৃদ্ধিতা ও এইতাও স্পষ্ট হয়ে গেছে, যারা কুরআন কারীমকে তথু দৈহিক রোগের চিকিৎসা কিংবা পার্থিব প্রয়োজনের ভিত্তিতেই পড়ে বা পড়ায়! না এরা আত্মিক রোগব্যাধির প্রতি লক্ষ্য করে, না কুরআনের হেদায়েতের উপর আমল করার প্রতি মনোনিবেশ করে। এমনি লোকদের ব্যাপারে আল্লামা ইকবাল বলেছেন-

অর্থাৎ তোমরা কুরআনের সূরা ইয়াসীনের দারা এতটুকুই উপকৃত হয়েছ যে, এর পাঠে মৃত্যুযন্ত্রণা সহজ্ব হয়। অথচ এ সূরার মর্ম তাৎপর্ম ও নিগৃঢ় রহস্যের প্রতি যদি লক্ষ্য করতে, তাহলে এর চেয়ে বহুতণ বেশি উপকারিতা ও বরকত হাসিল করতে পারতে।

কোনো গবেষক তাফসীরকার বলেছেন যে, কুরআনের প্রথম গণ مُرْعَطَة এর সম্পর্ক হলো মানুষের বাহ্যিক আমানের সাথে যাকে পরিয়ত বলা হয়। কুরআন কারীম সে সমস্ত আমর সংশোধনের সর্বেত্তম উপায়। আর مُرْمَنَّ بُونَا أَنِّكَ وَمُنَّا الْمَادِرَةِ وَمَا الْمَادِرَةِ وَمَادَّةً وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهِ وَمَادِي اللّهُ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِيْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللللللّهُ وَمِنْ اللللللللللللللّ

দিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে — 
কৈইন্ট্ৰনী কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ নিৰ্দেশ কৰিব নিৰ্দেশ নিৰ্দিশ নিৰ্দেশ নিৰ্দিশ নিৰ্দিশ

এ আয়াতে দৃটি বিষয়কে আনন্দ উল্লাসের উপকরণ সাব্যস্ত করা হয়েছে। একটি হলো غَشْن ফিজলা, অপরটি بَعْن (রহমত)। এতদূতরের মর্ম কিঃ এ সম্পর্কে হযরত আনাস (রা.) বর্ণিত এক হাদীসে উদ্ধৃত রয়েছে যে, রাস্লুল্লাহ হ্রিশাদ করেছেন, আল্লাহ তা'আলার 'ফজল' এর মর্ম হলো কুরআন, আর রহমতের মর্ম হলো এই যে, তোমাদেরকে তিনি কুরআন অধ্যয়ন এবং সে অনুযায়ী আমল করার তাওঞ্চীক দান করেছেন। - বিরহুল মা'আনী, ইবনে মারদুবিয়া থেকে।

এ বিষয়টি হয়রত বারা ইবনে আযেব (রা.) এবং হয়রত আবৃ সাঈদ খুদরী (রা.) থেকেও বর্ণিত রয়েছে। তাছাড়া অনেক তাফসীরকার মনীষী বলেছেন যে, 'ফজল' অর্থ কুরআন, আর রহমত হলো ইসলাম। বস্তুত এর মর্মার্থও তাই, যা উপরে উল্লিখিত হাদীসের ঘারা বুঝা যায় যে, রহমতের মর্ম এই যে, আল্লাই তা'আলা আমাদেরকে কুরআনের শিক্ষা দান করেছেন এবং এর উপর আমল করার সামর্থাও দিয়েছেন। কারণ ইসলামও এ তথ্যেরই শিরোনাম।

হয়রত আপুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.)-এর এক রেওয়ায়েতে উল্লেখ রয়েছে যে, ফজল -এর মর্ম হলো কুরআন, আর রহমত হলো নবী করীম 🚃 । কুরআন কারীমের আয়াত – ﴿
الْأَرْضُاءُ لِلْعُلَمِينَ ﴿
الْأَرْضُاءُ لِلْعُلَمِينَ ﴿
الْعَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللّا

এ আয়াতে সূপ্রসিদ্ধ কেরাত [পাঠ] অনুযায়ী الْمُشْتُرُمُوا गিয়েবের সীমা বা নাম পুরুষ ব্যবহৃত হয়েছে। অথচ এর প্রকৃত লক্ষ্য হলো তখনকার উপস্থিত লোকেরা, যার চাহিদা মোতাবেক এখানে মধ্যম পুরুষ ব্যবহার করাই সমীচীন ছিল। যেমন, কোনো কোনা কেরাত বা পাঠে তাও রয়েছে। কিন্তু প্রসিদ্ধ পাঠে নামপুরুষই ব্যবহার করার তাৎপর্য এই যে, রাস্লে কারীম ্যা কিংবা ইসলামের ব্যাপক রহমত তথু তখনকার উপস্থিত লোকদের জন্যই নির্দিষ্ট ছিল না; বরং কিয়ামত পর্যন্ত আগত সমস্ত মানুষই এর অন্তর্ভুক। নিক্রল মা আনী।

#### অনবাদ :

তুমি য়ে অবস্থায়ুই বিষয়েই থক 🚉 🚉 🚉 🚉 الله 🐧 . وَمَا تَكُونُ نَا مُحَمَّدُ فَيْ شَاْنِ أَمْرِ وَمَا এবং তুমি তৎসম্পর্কে উক্ত বিষয়ে যা আল্লাহ তা আলা সম্পর্কে তোমার উপর অবতীর্ণ করআন হতে যা আবৃত্তি কর এবং তোমরা যে কোনো কর্ম কর না কেন 🖟 🚅 😧 এ স্থানে রাসল 🕮 ও তাঁর উন্মত সকলকেই সম্বোধন করা হয়েছে: আমি তোমাদের সাক্ষী পরিদর্শক যখন তোমরা তাতে ঐ কাজে প্রবত্ত হও। विकास । यथन তোমরা প্রবৃত্ত হও। আকাশমওলী ও পৃথিবীর অণু পরিমাণও ছোট্ট পিপীলিকা সমান ওজনের বিষয়ও তোমার প্রতিপালক হতে দুর নয় তার অগোচরে নয়। আর তা অপেক্ষা ক্ষুদ্রতর বা বৃহত্তর এমন কিছুই নেই যা সুস্পৃষ্ট কিতাবে অর্থাৎ লাওহে মাহফুজে <u>নেই।</u>

> ৬২, জেনে রাখ! পরকালে আল্লাহ তা'আলার বন্ধুদের কোনো ভয় নেই এবং তারা দুঃখিত হবে না।

७ अ०. याता हिमान जानसन करतरह व्वर जारन ७ مُم الَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ اللَّهُ নিষেধসমূহ পালন করত আল্লাহকে ভয় করে।

.٦٤ ७८. قرير الْحَيْر الْحَيْر الْحَيْر اللهُ الْحُرْد الدُّني الْحَيْرة الدُّنْيَا الْدُنْيَا الْدُنْيَا একটি হাদীসে তার ভাষ্য উল্লেখ করা হয়েছে যে, এ সুসংবাদ হলো মু'মিনগণ যে সং স্বপু দেখে বা তাদের সম্পর্কে যা দেখানো হয় তা। হাকেম এ হাদীসটিকে বিশুদ্ধ বলে মত ব্যক্ত করেছেন : আর পরকালের জীবনেও হলো জান্নাত ও পুণ্যলাভের সুসংবাদ আল্লাহ তা'আলার ক্থার কোনো পরিবর্তন ঘটে না। অর্থাৎ তাঁর প্রতিশ্রুতির কোনো বরবেলাফ হয় না। তাই অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়টিই মহাসাফল্য।

تَتَكُوا مِنْهُ أَيْ مِنَ الشُّانِ أَوِ اللَّهِ مِنْ قُرْأُن أَنْزَلَهُ عَلَيْكَ وَلاَ تَعْمَلُونَ خَاطَبَهُ وَأُمَّتَهُ مِنْ عَمَلِ الَّا كُنَّا عَلَيْكُمُ شُهُودًا رُقَيَاءَ اذْ تُفيضُونَ تَأْخُذُونَ فَعُ ط أَيْ اَلْعَصَل وَمَا يَعْدُونَ يَعْشُكُ عَنْ رَّبُّكَ مِنْ مِثْقَالِ وَزْن ذَرَّةِ اصْغَر نَمْلَةٍ فِي أَلْأَرْضِ وَلاَ فِي السَّبَعَا ، وَلا آصَغَ مِنْ ذُلِكَ وَلاَ ٱكْبَرَ إِلَّا فِيْ كِئُبِ مُّبِيْنِ بَيِّنٍ هُوَ اللُّوحَ الْمَحَفُوظُ.

٦٢. اَلاَ إِنَّ أَوْلِياً أَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ فِي الْأَخْرَةِ.

بامتفالِ أمره وَنَهيهِ.

فَسَّرَتُ فِيْ حَدِيثِ صَحَّعَهِ الْحَاكِمُ سالدُّ وْيَا الصَّالِحَة يَرَاهَا الرَّجُلُ الْسُمَسُّوْمِسُنُ أَوْ تَسُرِي لَسُهُ وَفِي الْأَخْسَرَة مَا بِالْجَنَّةِ وَالثُّوابِ لَا تَبْدِيْلَ لِكُلْسَات السلُّه م لاَ خَلَفَ لِمَوَاعِبُده ذُلِكَ المَذْكُورُ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ.

. وَلَا يَخْزُنْكَ فَوْلُهُمْ لَكَ لَسْتَ مُرْسَلاً وَغَيْرُهُ إِنَّ الْسِنْنَاقُ الْعِزَّةَ الْفُوَّةَ لِلَهِ جَينِعًا مَا هُوَ السَّمِيْعَ لِلْفَوْدِ الْعَلِيْمُ . بِالْفِعْلِ فَيُجَازِيْهِمْ وَنَفْعُدُكَ .

.٦٩. أَلاَّ إِنَّ لِللهِ مَنْ فِي السَّمَٰوْتِ وَمَنْ فِي السَّمَٰوْتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ مَعَ عَبِيمًا وَمِلْكًا وَخَلْقًا وَمَا يَتَبِعُ الَّذِينَ يَلْعُونَ يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ أَى عَبْرِهِ أَصْنَاماً شُركاً عَلَى اللّهِ أَى عَبْرِهِ أَصْنَاماً شُركاً عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

". هُوَ الَّذِيْ جَعَلَ لَكُمُ النَّلْيُلِ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا وَ السَّنَادُ الْإِنْصَارِ النِّيهِ مَجَازُ لِأنَّهُ مُبْصِرٌ فِيْهِ إِنَّ فِيْ ذُلِكَ لَأَيَاتٍ دَلَالاَتٍ عَلَىٰ وَخَدَانِيَّ تِيهِ تَعَالَىٰ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ سِمَاعَ تَدَبُّرٍ وَاتِعَالِيْ.

الله قَالُواْ أَى الله هُرُهُ وَالنَّصَارُى وَصَنْ زَعَمَ اللهُ وَلَدُا اللهُ وَلَدُا اللهُ وَلَدُا اللهُ وَلَدُا قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَدُا عَالَى لَهُمْ اللهُ عَالَهُ مَا تَنْزِيهًا لَهُ عَن الْولَدِ هُوَ الْغَنِيُّ مَا عَنْ كُلُ وَاحِدٍ وَاللهِ الْولَدَ مَنْ يَحْنَامُ إِلَيْهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

৬৫. তাদের তৃমি প্রেরিত রাসূল নও ইত্যাদি ধরনের কথা তৌমাকে যেন দুঃখ না দেয়। সকল শক্তি ক্ষমতা আন্তাহ তা আলার; া তা এ স্থানে বিশ্বিক করার নববাকামূলক। তিনি সকল কথা তানের ও সকল কাজ সম্পর্কে খুবই অবহিতি রাখেন। সূতরাং তিনি তাদেরকে পরিণামফল ভোগ করাবেন আর তোমাকে সাহায্য করবেন।

৬৬. জেনে রাখ। যারা আকাশমন্তন ও পৃথিবীতে রয়েছে
সকলেরই মালিকানা, দাসত্, সৃষ্টি আল্লার
তা'আলার। যারা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অপরকে
অর্থাৎ প্রতিমাসমূহকে <u>আল্লাহ তা'আলার শরিক</u>
হিসেবে ডাকে উপাসনা করে অথচ তিনি তা হতে
অনেক উর্চ্চে, তারা কিসের অনুসরণ করে? এ বিষয়ে
তারা অনুমান তিনু অন্য কিছুর অনুসরণ করে না।
অর্থাৎ এতলো উপাস্য ও তারা তাদের পক্ষে
সুপারিশ করবে এ ধারণা তিনু কিছুই তাদের নেই।
আর তারা এ বিষয়ে কেবল মিথ্যাই বলে।

৬৭. তিনিই রাত্রি সৃষ্টি করেছেন যাতে তোমরা তাতে
বিশ্রাম নিতে পার এবং তিনি দেখবার জন্য দিবস
বানিয়েছেন। নিন্দুরই তাতে রয়েছে নিদূর্শন অর্থাৎ
তার একত্বের প্রমাণ শ্রবণকারী সম্প্রদায়ের জনা।
অর্থাৎ যারা চিন্তা করে এবং উপদেশ গ্রহণ করা।
ইচ্ছায় গুনে তাদের জন্য। ক্রিক্র অর্থ প্রদিতীর
অধিকারী। এ স্থানে দিবসের প্রতি এ শব্দটির
অরোপ ক্রিক্র বা রূপক। দিন দেখে না বরং তাতে
জনা বন্ধ দেখা যায়।

৬৮. ইহদি, খ্রিষ্টান এবং যারা ফেরেশতাদেরকে আল্লাহ তা'আলার দুহিতা বলে ধারণা করে <u>তারা বলে,</u> <u>আল্লাহ তা'আলা সন্তান গ্রহণ করেছেন।</u> আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে বলেন, <u>তিনি পবিত্র,</u> সন্তান হতে তিনি পাক। <u>তিনি</u> সকল কিছু হতে <u>অমুখাপেক্ষী</u> যে মুখাপেক্ষী সে সন্তানের আশা করে। لَهُ مَا فِى السَّعَرُتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ دَ مُلِكُا وَخَلْفًا وَعَبِيسُدًا إِنْ مَا عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانِ حُجَّةِ بِهٰذَا ءائى اَلْذِى تَقُولُونَهُ اَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ إِسْنِفْهَامُ تَوْبِئِغ.

أِنَّ النَّذِيْنَ يَسَفْتُرُونَ عَلَى النَّهِ الْكَذِبَ
 بينه بينه إلْولد إلنه لا يُتغلَيحُونَ لا يستعدون له يستعدون لهم .

٧٠. مَتَاعً قَلِيْلُ فِي الذُّنْيَا يَتَمَتَّعُونَ بِهِ
 مُتَّاءً حَبَاتِهِمْ ثُمَّ النَّيْنَا مَرْجِعُهُمْ
 يالْمَوْتِ ثُمَّ نُونِيْفُهُمُ الْمَذَابَ الشَّدِينَة
 بَعْدَ الْمَوْتِ بَمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ.

আকাশমঙ্কী ও পৃথিবীতে যা কিছু মাছে দকলেই মালিকানা, সৃষ্টি, দাসত্ব <u>মালাহ তা মালাহ। এ</u> বিষয়ে অর্থাৎ তোমরা যা বল দে বিষয়ে <u>তোমাদের নিকট কোনো সনদ প্রমাণ নেই। তোমরা কি সালাহ তা আলা সমকে এমন কিছু বলতেছ যে বিষয়ে তোমাদের কোনো জান নেই। ঠা তা এ স্থানে না-বোধক ব্রেবাহক ইয়েছে। তিনিকার কর্পে প্রক্রিকার কর্পে প্রক্রিকার ব্যবহৃত ইয়েছে। তিনিকার কর্পের প্রক্রিকার ব্যবহৃত ব্যবহৃত ও তিরকার কর্পে প্রশ্নবাধক ব্যবহার করা হয়েছে।</u>

৬৯. বল, সন্তান আরোপ করত <u>যারা আলাহ তা আলা</u>

<u>সম্বন্ধে মিথ্যা আরোপ করবে তারা সফলকাম হবে</u>

না। সৌতাগ্যের অধিকারী হবে না।

৭০. পৃথিবীতে তাদের জন্য আছে কিছু সুথ-সম্বোগ, জীবনকালের এ সামান্য সময়ে তারা তা তোগ করে। পরে মৃভ্যুর মাধ্যমে <u>আমারই নিকট হবে</u> তাদের প্রত্যাবর্তন। অতঃপর অর্থাৎ মৃভ্যুর পর সভ্যপ্রত্যাথ্যান হেতু তাদেরকে আমি কঠোর শান্তির আবাদ গ্রহণ করাব।

### তাহকীক ও তারকীব

्ष्यं अर्थ- अरहा, कर्य, िंग्यं क्षेत्र क्षेत्

প্রস্নতে إضْمَارُ قَبْلُ الذَّكُرُ आবশ্যক হবে।

উষ্ণ بِنَّهُ الدِّرَ وَمَ مَعِيْرُ مَّالُ وَالْمَ مِنْ مَالْكُوْ الْمَالُونُ اللَّهِ وَمَالُّ مَنْكُلُونُ مَن আहाइ তাআলার দিকেও ফিরতে পারে। (यमन মুফাসসির (র.) الْمُ مِنَ الشَّالُونُ اللَّهِ إِنَّالُهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ করেছেন। অর্থাৎ আপনি কোনো অবস্থার মধ্যে না হন এবং না فَانُ (অবস্থা) তেলাওয়াতের মধ্যে হয়ে থাকেন কিন্তু আলাহ তাআলা সেই অবস্থা সম্পর্কে সরিশেষ অবহিত।

ধশ্ন : হলো এই যে, পূর্বে ভধুমাত্র রাসূল 🏯 -কে সন্বোধন করা হয়েছিল। আর এ কারণেই 🏥 -কে ১৯৯০ এনেছেন। আর এখানে ১৯৯০ -এর মধ্যে বহুবচনের সীগাহ ব্যবহার হয়েছে যা পূর্বের বিপরীত।

উত্তর, উত্তরের সারকথা হচ্ছে এই যে, এখানে সম্বোধনের ক্ষেত্রে উন্নতও অন্তর্ভুক।

عَلَيْهِمْ شُهُودًا : فَوَلَهُ إِلَّا كُمَّا عَلَيْهِمْ شُهُودًا : فَوَلَهُ إِلَّا كُمَّا عَلَيْهِمْ شُهُودًا ع عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلِيهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهِمْ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللّهِمُ عَلَيْهِمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ اللّهِ عَلَيْ

প্রস্ন হলো এই যে, ব্রিট্রেক্র হলো একটি নির্দিষ্ট পরিমাণের নাম। অথচ এখানে নির্দিষ্ট পরিমাণের অর্থ উদ্দেশ্য নয়।

উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো, মুফাসসির (ব.) عثناًل -এর তাফসীর رَنْ দারা করে এ আপন্তির উত্তরের দিকেই ইসিত করেছেন যে, এখানে নির্দিষ্ট পরিমাণ উদ্দেশ্য নয় বরং মতলক رَنْ উদ্দেশ্য ।

व हेरात्रक चाता सूकाসित (त.) देकिक करतरहन (ये, أَيُضِرًا , अ देवात्रक चाता सूकाসित (त.) देकिक करतरहन (ये, أَيْ (एयम – مَارْفِيتُنْ वर عَلَاثَةُ عَلَيْكُمْ أَنْ عَلَيْكُمْ أَنْ عَلَيْكُمْ أَنْ عَلَيْكُمْ وَالْفَارُا صَانَم

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাষাহ তা'আলার নিকট কোনো কিছু গোপন নেই: পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ তা'আলার একত্বাদ বা তাওহীদের কথা ইরশাদ হয়েছে, আর এ আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার ইলম সবকিছুকে পরিবেষ্টন করে রেখেছে। আসমান জমিনের কোনো কিছুই তাঁর নিকট গোপন নেই। স্কুদ্রতম বালুকণা পরিমাণ বস্তুও তাঁর নখদর্পণে রয়েছে। তিনি সর্বন্ধণ পৃথিবীর সবকিছু শিক্ষা লক্ষ্য করছেন।

برو علم ایك ذره پوشیده نیست که یبد او پهنان بنزدش یکے است

আল্লাহ তা'আলার নিকট পৃথিবীর একটি বালুকণাও গোপন নয়। এখানকার প্রকাশ্য ও গোপন তাঁর নিকট সবই এক সমান। আল্লাহ তা'আলার এ বৈশিষ্ট্য বর্ণনার দৃটি উদ্দেশ্য :

- ১. কাফের ও মূশরিকদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা যে, তোমরা আমার রাসূল এবং আমার দীনের বিরুদ্ধে যে শক্রতা এবং চক্রান্ত করছ তা আমার নিকট গোপন নেই। তোমাদের চক্রান্ত কথনো সফল হবে না। আল্লাহ তা'আলা তাঁর রাস্লের হেফাজত করবেন, আল্লাহ তা'আলা তোমাদের থেকে তোমাদের প্রতিটি পদক্ষেতের হিসাব নেবেন।
- ২. দ্বিতীয় উদ্দেশ্য হলো, হযরত রাসূপুল্লাহ -কে সান্ত্বনা দেওয়া যে, আপনি কাফেরদের শক্রতা এবং ষড়যন্ত্রে চিন্তিত হবেন না, তাদের কোনো কর্মকাওই আল্লাহ তা আলার নিকট গোপন নেই, তাদের ক্ষুদ্রাতিক্ষুদ্র কর্মকাওও আল্লাহ তা আলার নথদর্পণে রয়েছে। আসমান জমিনে যা কিছু আছে এবং হচ্ছে সে সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা সম্পূর্ণ অবগত। হে রাসূল । প্রাপনি যখন যে অবস্থায় থাকেন আর কুরআনে কারীমের কোনো আয়াত বা সূরা পাঠ করেন সবই আল্লাহ তা আলা প্রত্যক্ষ করেন। হে মানবজাতি! তোমরা যখন যা কিছু কর এবং যে কোনো কার্যক্রম গ্রহণ কর আল্লাহ তা আলা তার সাক্ষী থাকেন। (তাফসীরে মা আরিফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইন্রিস কান্ধলভী (র.) খ. ৩, পৃ. ৪৮২)

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, যেহেতু হযরত রাস্লে কারীম — সমগ্র মানব জাতির মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ মর্যাদার অধিকারী এবং তার মরতবা এবং মান সর্বোচ্চ তাই আলোচ্য আয়াতে সর্বপ্রথম তাঁকে সন্বোধন করা হয়েছে। এরপর সমগ্র মানব জাতির উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। এ আয়াতে সুম্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে, আকাশে বা পাতালে একটি বালুকণা পরিমাণ বন্ধুও আল্লাহ তা আলার নিকট গোপন নেই। আর ছোট বড় কোনো কিছুই এমন নেই যা লওহে মাহফুজে সংরক্ষিত নেই।

তাফসীরকারণণ লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে যদিও আসমান-জমিনের উল্লেখ রয়েছে, এর উদ্দেশ্য হলো সমগ্র সৃষ্টিজগৎ কেননা মানুষ আসমান-জমিনকেই দেখে, এর বাইরের কোনো কিছু সাধারণত মানুষের বোধগম্য হয় না। কেনে কোনো তাফসীরকার এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, পবিত্র কুরআনে রয়েছে নদিহত, অন্তরের নুরারেশ বার্থির নির্মেষ্ট হেদায়েত ও রহমত। কিছু যাদের জ্ঞান চন্দু উন্মীলিত হয় না, তারা পবিত্র কুরআনের এ নিয়ামত প্রেকে উপকৃত হয় না। ঠিক এমনিভাবে হযরত রাস্ত্রে কারীম ক্রামান ক্রামান

হৈ আনোচ। আয়াতসমূহে আলাহ তা আনার ওলীদের বিশেষ করিটা, উদ্দেষ প্রকাশ করিটার সাথে সাথে উদ্দেষ প্রতি আমেরাতের সুসংবাদ দেওয়া হয়েছে। ইবশাদ হয়েছে, যারা আলাহর ওলী তাদের না থাকাবে কোনো অপছন্দনীয় বিষয়ের সম্থান হওয়ার আশস্কা, আর না থাকাবে কোনো উদ্দেশ্যে বার্থতার গ্লামি। আর আলাহর ওলী হলেন সে সমস্ত লোক, যারা ঈমান এনেছে এবং তাকওয়া-পরহেজগারি অবলম্বন করেছে। এদের জন্য পার্থিব জীবনেও সুসংবাদ রয়েছে এবং আধেরাতেও—

#### এতে কয়েকটি বিষয় লক্ষণীয়।

 আল্লাহ তা আলার ওলীগণের উপর তয় ও শক্ষা না থাকার অর্থ কি? ২.. ওলী-আল্লাহর সংজ্ঞা ও লক্ষণ কি? ৩. দূনিয়া ও আধেরাতে তাঁদের জন্য সুসংবাদের মর্ম কি?

প্রথম বিষয় 'আল্লাহ তা'আলার ওলীদের কোনো ভয়-শক্ষা থাকে না' অর্থ এও হতে পারে যে, আথেরাতের হিসাব-নিকাশের পর যখন তাঁদেরকে তাঁদের মর্যাদায় জান্নাতে প্রবেশ করানো হবে, তখন ভয় ও আশক্ষা থেকে চিরতের তাঁদের মুক্ত করে দেওয়া হবে। না থাককে কোনো রকম কই ও অন্থিরতার আশক্ষা, আর না থাককে কোনো প্রিয় ও কাঞ্চিকত বস্তুর হাতছাড়া হয়ে যাবার দুঃখ। বরং তাদের প্রতি জান্নাতের নিয়ামতরাজি হবে চিরস্থায়ী, অনন্ত। এ অর্থে আয়াতের বিষয়বত্ত সম্পর্কে কোনো প্রশ্ন বা আপত্তির কারণ নেই। কিন্তু এ প্রশ্ন অবশাই সৃষ্টি হয় যে, এতে তথু ওলীগণের কোনো বিশেষত্ব নেই, সমস্ত জান্নাতবাদী যারা জাহান্নাম থেকে মুক্তি পাবে, তাদের সবাই এ অবস্থায়ই থাকবে। তবে একথা বলা যায় যে, যারা শেষ পর্যন্ত জান্নাতে পৌছবে তাদের সবাইকে ওলীআল্লাহ বলা হবে। পৃথিবীতে তাদের কার্যকলাপ যেমনই থাকুক না কেন, জানুতে প্রবেশ করার পর সবাই ওলী-আল্লাহর তালিকায় গণ্য হবে।

ভিত্তু অনেক তাফসীরকার বলেছেন, ওলী-আল্লাহদের জন্য দুঃখ-ভয় না থাকা দুনিয়া ও আবেরাত উভয় ক্ষেত্রেই ব্যাপক। আর ওলী-আল্লাহদের বৈশিষ্ট্যও তাই যে, পৃথিবীতেও তারা দুঃখ-ভয় থেকে মুক্ত। এ ছাড়া আবেরাতে তাদের মনে কোনো চিক্তা ভাবনা না থাকা তো সবারই জানা। এতে সমস্ত জান্নাতবাসীই অস্তর্ভুক্ত।

আৰ ঘটনাপ্ৰবাহও ডাই। যেমন, শামারেলে তিরমিমী গ্রাছে বর্ণিত এক হাদীনে উল্লেখ রয়েছে যে, রাসূলে কারীম 🌐 -কে অধিকাংল সময় বিষপু-চিন্তাবিত দেখা বেড। তিনি নিজেই বলেছেন, আমি আন্তাহ তা'আলাকে তোমাদের সবার চেয়ে বেশি তয় কবি।

সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে সবচেয়ে উত্তম হযরত আবৃ বকর সিন্দীক ও হযরত ওমর ফারুক (রা.) সহ অন্য সমন্ত সাহাবী. তাবেয়ীন ও ওলী-আল্লাহগণের কান্নাকাটির ঘটনাবলি ও আবেরাতের ভয়তীতি সন্ত্রন্ত থাকার অসংখ্য ঘটনা বিদ্যমান রয়েছে। তাই রহুল মা'আনীতে আল্লামা আল্পী (র.) বলেছেন, পার্থিব জীবনে ওলী-আল্লাহগণের ভয় ও দুন্দিন্তা থেকে নিরাপদ থাকা হলো এ হিসেবে যে, পৃথিবীবাসী সাধারণত যেসব ভয় ও দুন্দিন্তার সম্মুখীন; পার্থিব উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য, আরাম-আরেশ, মান-সন্ত্রম ও ধনসম্পদের সামান্য ক্ষতিতেই যে তারা মুখড়ে পড়ে এবং সামান্য কষ্ট ও অস্থিরতার ভয়ে তা থেকে বাঁচার তদবীরে রাত-দিন মজে থাকে- আল্লাহর ওলীগণের স্থান হয়ে থাকে এসবের বহু উর্দ্ধে । তাঁদের দৃষ্টিতে না পার্থিব ক্ষণস্থায়ী মান-সন্ত্রম ও আরাম আয়েশের কোনো গুরুত্ব আছে যা অর্জন করার জন্য সদা ব্যন্ত থাকতে হবে, আর না এখানকার দৃঃখ কষ্ট পরিশ্রম কোনো লক্ষ্য করার মতো বিষয় যা প্রতিরোধ করতে গিয়ে অস্থির হয়ে উঠতে হবে; ববং তাঁদের অবস্থা হলো-

# نه شادی دا سامانے نه غم آورد نقصانے به پیش همت ماهرچه امد بود مهمانے

অর্থাৎ না কোনো সম্পদ-সামগ্রী আনন্দ দিতে পারে, না তার কোনো ক্ষতিতে দুঃখ আনতে পারে, আমার সৎসাহসের সামনে যা কিছুই আসে, সবই ক্ষণিকের অতিথি মাত্র।

মহান আল্লাহ তা'আলারও প্রেম-মহস্ত্র আর তাঁর ভয়ভীতি এসব মনীষীর উপর এমনভাবে আচ্ছন্ন হয়ে থাকে যে, এর মোকাবিলায় তাদের পার্থিব দুঃখ-বেদনা, আরাম-আয়েশ ও লাভ-ক্ষতির গুরুত্ব তুণ-কণিকার মতো নয়। কবির ভাষায়–

অর্থাৎ 'প্রেমের চলার পথে যারা লাভের প্রত্যাশা করে, তারা প্রেমের কলঙ্ক। এ প্রান্তরে চলতে গিয়ে যারা মনজিলের প্রতি লক্ষ্য রাখে, তারা পথন্ট বলে অভিহিত।

দ্বিতীয় বিষয়টি আল্লাহর ওলীগণের সংজ্ঞা ও তাঁদের লক্ষণ সংক্রোন্ত। 'আওলিয়া' শব্দটি 'ওলী' শব্দের বহুবচন। আরবি ভাষায় 'ওলী' অর্থ নিকটবেতীও হয় এবং দোন্ত-বন্ধূও হয়। আল্লাহ তা'আলার প্রেম ও নৈকট্যের একটি সাধারণ স্তর এমন রয়েছে যে, তার আওতা থেকে পৃথিবীর কোনো মানুষ কোনো জীবন্ধত্ব এমনকি কোনো রক্ত-সামগ্রীই বাদ পড়ে না। যদি এনেকট্য না থাকে, তবে সমগ্র বিশ্বের কোনো একটি বন্ধুও অন্তিত্ব লাভ করতে পারত না। সমগ্র বিশ্বের অন্তিত্ব প্রকৃত উপকরণ হলো সেই সংযোগ যা আল্লাহ তা'আলার সাথে রয়েছে। যদিও এ সংযোগের তাৎপর্য কেউ বৃথেনি বা বৃথতে পারেও না, তথাপি এই অন্বীরী সংযোগ অপরিহার্য ও নিচিত। কিছু 'আউলিয়াহ' শব্দে নৈকট্যের ঐ স্তরের কথা বলা উদ্দেশ্য নয়; বরং নৈকট্য প্রেম ও ওলিত্বের দ্বিতীয় আরেকটি পর্যায় বা ন্তর রয়েছে যা আল্লাহ তা'আলার বিশেষ বিশেষ বান্দাদের জন্য নির্দিষ্ট সে নৈকট্যকে মহন্বত বা প্রেম বলা হয়। যারা নেকট্য লাভ করতে সমর্থ হন, তাদেরকেই বলা হয় ওলীআল্লাহ; তথা আল্লাহ তা আলার ওলী। যেমন হাদীদে কুদসীতে বর্ণিত রয়েছে, আল্লাহ তা আলা বলেন, "আমার বান্দানকল ইবাদতের মাধ্যমে আমার নেকট্য অর্জন করতে থাকে। এমনকি আমি নিব্লেও তাকে ভালোবাসতে আরম্ভ করি। আর যথন আমি তাকে ভালোবাসি, ভখন আমিই তার কান হয়ে যাই, সে যা কিছু সে তনে আমার মাধ্যমেই তনে। আমি তার চোখ হয়ে যাই, যা কিছু সে দেখে আমার মাধ্যমেই দেখে। আমিই তার হাত-পা হয়ে যাই, যা কিছু সে করে আমার ছারাই করে। এই যে, তার কোনো গতি-স্থিতিও অন্য যে কোনো কার্জ আমার ইচ্ছা বিরুদ্ধ হয় না।

বকুত এ বিশেষ ওলিত্ব বা নৈকট্যের স্তর অগণিত ও অশেষ। এর সর্বোচ্চ স্তর নবী-রাসূলগণের প্রাপ্য। কারণ প্রত্যেক নবীরই ওলী হওয়া অপরিহার্য। আর এর সর্বোচ্চ স্তর হলো সায়্যিদুল আম্বিয়া নবী করীম 🚟 -এর এবং এ বেলায়েতের WWW.eelm.weebly.com সর্বনিম্ন তার বলো সৃষ্টী-সাধকগণের পরিভাষায় 'দরজায়ে ফানা' তথা আর্থাবিলুতির স্তর নলা হয়। এর মর্ম হলো এই কে, 
মানুষের অন্তরাম্বা আল্লাহ তা'আলার স্বরণে এমনভাবে ভূবে যায় যে, পৃথিবীতে কারো মায়া-ভালোবাসাই এর উপর প্রবল
হতে পারে না। সে যাকে ভালোবাসে আল্লাহর জন্য ভালোবাসে, যার প্রতি ঘৃণা পোষণ করে তাও আল্লাহর জন্যই করে।
এক কথায় তার প্রেম ও ঘৃণা, ভালোবাসা ও শক্রুতা কোনোটিই নিজের ব্যক্তিগত কোনো কারণে হয় না। এরই অবশাজারী
পরিগতি হলো যে তার দেহ মন, বাহ্যাভান্তর সবই আল্লাহ তা'আলার সমুষ্টির অবেষায় নিয়োজিত থাকে। তবন সে প্রত্যেত
এমন কাজ থেকে বিরত থাকে যা আল্লাহ তা'আলার কাছে পছন্দ নয়। এ অবস্থার লক্ষণই হলো জিকিরের আধিকা ও
আনুগতোর সার্বন্ধণিকতা। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলাকে অধিক স্বরণ করা এবং সর্বন্ধণ, সর্বাবস্থায় তার হকুম-আহকামের
অনুগত থাকা। এ দৃটি গুণ যার মধ্যে বিদ্যুমান থাকে তাঁকেই ওলী বলা হয়। যার মধ্যে এ দৃটির কোনো একটিও না থাকে
সে এ তালিকার অন্তর্ভুক্ত নয়। পন্ধান্তরে যার মধ্যে ও দৃটিই উপস্থিত থাকে তার স্তরের নিম্বতা ও উচ্চতার কোনো সীমাপরিসীমা নেই। এসব স্তরের দিক দিয়েই ওলী-আল্লাহগণের মর্যাদার বেশকম হয়ে যায়।

এক হাদীসে হযরত আৰু হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে, হজুর — -কে প্রশ্ন করা হয় যে, এ আয়াতে আওলিয়ারাহ' (আরাহর ওপীণণ) বলতে কাদেরকে বুঝানো হয়েছে। তিনি বললেন, সে সমন্ত লোককে যারা একান্ততাবে আরাহ তা আলার ওয়ান্তে নিজেদের মধ্যে পারশিরিক তালোবাসা পোষণ করে; কোনো পার্থিব উদ্দেশ্য এর মাঝে থাকে না। ইবনে মারদুবিয়াহ থেকে মাহারী। আর এ কথা সুম্পষ্ট যে, এ অবস্থা সে সমন্ত লোকেরই হতে পারে যাদের কথা উপরে আলোচনা করা হয়েছে।

এখানে আরো একটি প্রশ্ন দেখা দিতে পারে যে, বেলায়েতের এ স্তর লাতের উপায় কিঃ

হয়রত কাজি সানাউল্লাহ পানিপথী (র.) তাঞ্চনীরে মাহারীতে বলেছেন, উন্নতের লোকদের এ তার রাসূলে কারীম 

-এর সংসর্গের মাধ্যমে লাভ হতে পারে। এভাবেই আল্লাহ তা'আলার সাথে সম্পর্কের সেইরেপ, যা মহানবী

-থানেছিলেন স্বীয় যোগ্যাতা অনুপাতে তার অংশবিশেষ উন্মতের ওলীগণ পেয়ে থাকেন। বস্তুত মহানবী

-এর সংসর্গের
ফজিলত সাহাবায়ে কেরাম পেয়েছিলেন সরাসরি। আর সে কারণেই তাঁদের বেলায়েতের দরজা উন্মতের সমস্ত ওলী-কূতৃব
অপক্ষা বহু উর্চ্চে। পরবর্তী লোকেরা এ ফজিলতই এক বা একাধিক মাধ্যমে অর্জন করেন। মাধ্যম যত বাড়তে থাকে
বাবধানও সে পরিমাণই বাড়তে থাকে। এ মাধ্যমে তথুমাত্র সে সমস্ত লোকই হতে পারেন, যারা রাসূলে কারীম

-এর
রঙে রক্তিত হতে পেরেছেন, তাঁর সুনুতের হুবহু অনুসরণ করেছেন। এ ধরনের লোকদের সান্নিধা ও সংসর্গের সাথে সাথে
যবন তাঁদের নির্দেশের আনুগত্য এবং আল্লাহ তা আলার জিকিরেও আধিকা ঘটে তখনই তা লাভ হয়। বেলায়েতের তার
রাপ্তির এটিই পত্ন। তিনটি অংশের সমন্বয়ে গঠিত। ১. কোনো ওলীর সংসর্গ, ২. তার আধিক জিকিরের বারা যবন অত্তরের
উদ্ধুল্য বৃদ্ধি পায়, তখন সে নৃর বেলায়েতের প্রতিফলনের যোগ্য হয়ে উঠে। হাদীসে বর্ণিত রয়েছে যে, প্রতিটি বস্তুর জন্য
পিরিস বা পরিকার-পরিকল্লাতার পত্না হয়েছে, অত্তরের শিরিস হলো আল্লাহ তা আলার জিকির। এ কথাই হযরত ইবন
ও্পার রো.)-এর বেওয়ায়েতক্রমে বায়হাকীও উদ্ধৃত করেছেন।

আর হথরও আনুস্তাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন যে, [একবার] এক ব্যক্তি রাসুলে কারীম — এর কাছে প্রশ্ন করল

থে, আপনি সে ব্যক্তি সম্পর্কে কি বলেন, যে কোনো বুজুর্গ ব্যক্তির সাথে মহক্রত রাখে, কিন্তু আমলের দিক দিয়ে তাঁর স্তরে
পৌছাতে পারে না। হুজুর কলেনেন টানিটা আর্থিং "প্রতিটি পোক তার সাথেই হবে যাকে সে
তালোবাসে।" এতে প্রতীন্তমান হয় যে, ওলী-আন্তাহগণের সংসর্গ ও তাদের প্রতি মহক্রত রাখা মানুষের জন্য বেলায়েত বা
আন্তাহ তা আলার নৈকটা লাভের মাধ্যম। ইমাম বায়হাকী তাআবুল ঈমান' গ্রন্থে হযরত রাখীন (রা.)-এর এক বেওয়ায়েতে
উক্ত করেছেন যে, রাসুলে কারীম ক্রিছ হযরত রাখীন (রা.) -কে বললেন যে, তোমাকে দীনের এমন নীতিমালা বলে দিছি

যাতে করে তুমি দুনিয়া ও আখেরাতের কল্যাণ ও কৃতকার্যতা লাভ করতে পারবেন তা হলো এই যে, যারা আল্লাহ তা আলার শ্বরণ করে তাদের তাদের মজলিস ও সংসর্গকে নিজের জন্য অপরিহার্য করে নেবে এবং যখন একা থাকবে, তখন যত বেশি সম্ভব আল্লাহ তা আলার জিকিরে নিজের জিহবা নাড়তে থাকবে। যার সাথে মহক্বত রাখবেন আল্লাহ তা আলার জন্য রাখবে, যার প্রতি ঘৃণা পোষণ করবেন আল্লাহ তা আলার জন্য করবে। ন্মাযহারী

কিন্তু এ সন্ধ-সানিধ্য তাদেরই লাভজনক, যারা নিজেরাও সুন্নতের অনুসারী ওলী-আল্লাহ। পক্ষান্তরে যারা রাস্পে করিম

এর সুন্নতের অনুসারী নয়, তারা ওলীত্বের মর্যাদা থেকে বঞ্চিত, তাদের ঘারা কাশ্য্য ও কারামত থতই প্রকাশ পাক
না কেন। আর সে লোক উল্লিখিত গুণাবলি অনুযায়ী ওলী হবেন, তাঁর ঘারা কোনো কাশ্য্য ও কারামত প্রকাশ না হলেও
ভিনি ওলী-আল্লাহ। -[মাযহারী]

ওলী-আল্লাহগণের লক্ষণ ও পরিচয় প্রসঙ্গে তাফনীরে মাযহারীতে একখানি হাদীস হাদীসে কুদসীতে উদ্ধৃতিক্রমে বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, "আমার বাদাদের মধ্যে সে সব লোকই আমার আওলিয়া, যারা আমার শ্বরণের সাথে শ্বরণে আসে এবং যাদের শ্বরণের সাথে অমি শ্বরণে আসি।" আর ইবনে মাজাহ গ্রন্থে হয়রত আসমা বিনতে ইয়াযীদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতক্রমে উল্লেখ করা হয়েছে যে, রাস্কে কারীম ত্রি ওলী-আল্লাহদের পরিচয় বলতে গিয়ে বলেছেনقَالَ مُوْرُا لِللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

সারমর্ম এই যে, যাদের সান্নিধ্যে বসে মানুষ আল্লাহ তা'আলার জিকিরের তাওফীক লাভ করতে পারে এবং দুনিয়ার মায়। কম অনুভূত হয়, এই হলো তাদের ওলী-আল্লাহ হওয়ার লক্ষণ।

তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, সাধারণ মানুষ যে কাশৃষ্ণ-কারামত ও গায়বি বিষয সম্পর্কে অবগত হওয়াকে ওলীর লক্ষণ ধরে নিয়েছে, তা একান্ত ভুল ও ধোঁকা। হাজার হাজার ওলী-আল্লাহ এমন ছিলেন এবং রয়েছেন যাঁদের দ্বারা এ ধরনের কোনো বিষয় সংঘটিত হয়নি। পক্ষান্তরে এমন লোকের দ্বারাও কাশৃষ্ক ও গায়বি সংবাদ কথিত হয়েছে যার ঈমান পর্যন্ত ঠিক নেই।

আয়াতের শেষাংশে যে বিষয়টি বলা হয়েছে, ওলী-আল্লাহদের জন্য দুনিয়া ও আথেরাতে উভয় ক্ষেত্রেই সুসংবাদ – তাতে আথেরাতের সুসংবাদ হলো এই যে, মৃত্যুর পর তার রহ আল্লাহ তা আলার দরবারে নিয়ে যাওয়া হলে তাঁকে জান্নাতের সুসংবাদ দেওয়া হবে। পরে কিয়ামতের দিন যথন কবর থেকে উঠবে তথনও জান্নাতের সুসংবাদ দেওয়া হবে। যেমন, ইয়াম তাবারানী (র.) হযরত ইবনে ওমর (রা.) থেকে উদ্বুত করেছেন যে, রাস্লুল্লাহ ﷺ ইরশাদ করেছেন "যারা الله الله" الله والله وا

আর দুনিয়ার সুসংবাদ সম্পর্কে মহানবী ==== বলেছেন, যে সমস্ত সত্য স্বপু যা মানুষ নিজে দেখে কিংবা তাদের জন্য কেউ দেখতে পায়, যাতে তাদের জন্য সুসংবাদ বিদ্যমান থাকে ৷ ⊣িএ হাদীসটি হযরত আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকে ইমাম বুখারী (র.) বর্ণনা করেছেন ৷

এ হাড়া পৃথিবীর অপর সুসংবাদ হলো এই যে, সাধারণ মুসলমান কোনো রকম স্বার্থপরতা ব্যক্তিরেকে তাকে ভালোবাসে এবং ভালো মনে করে। এ ব্যাপারে রাসূলে কারীম ক্রিক্র বলেছেন করি। এ ব্যাপারে রাসূলে কারীম ক্রিক্রের একটি নগদ সুসন্মানের ভালো মনে করা এবং প্রশংসা করা অপর মু'মিনের একটি নগদ সুস্বামান। —[মুসলিম ও বগবী]

#### অনুবাদ :

৭১, হে মুহাম্মদ 💯 তাদের মন্ধার কাফেরদের নিকট **নৃহের বৃত্তান্ত তার কাহিনী ওনাও, সে তার** সম্প্রদায়কে বলেছিল, 'হে আমার সম্প্রদায়! আমার অবস্থান অর্থাৎ তোমাদের মাঝে আমার অবস্থিতি ও আল্লাহ তা'আলার নিদর্শন দ্বারা তোমাদেরকে আমার উপদেশ দান তোমাদের নিকট যদি দুঃসহ হয় কষ্টদায়ক হয় তবে আমি তো আল্লাহ তা'আলার উপর নির্ভর করি ৷ যাদেরকে শরিক কব তাদের সহ তোমরা তোমাদের কর্তব্য স্থির করে নাও অর্থাৎ আমার সাথে তোমরা যা করতে চাও সে সম্পর্কে দঢ সিদ্ধান্ত নিয়ে নাও আর তোমাদের নিকট তোমাদের সেই সিদ্ধান্ত যেন গোপন না থাকে বরং তা প্রকাশ করে দাও এবং আমাকেও তা জানিয়ে দাও এবং আমার বিষয়ে তোমাদের কাজ নিষ্পন করে ফেল অর্থাৎ আমার বিষয়ে তোমরা যা চাও তা সমাধা করে ফেল আর আমাকে অবসর দিও না। অবকাশ দিও না। আমি তোমাদের বিন্দুমাত্রও পরোয়া করি ना। بَدُلُ عَالَ - طَا اَذُ قَالَ वा ख्नाजिविक পদ بَدُلُ अर्थ आमात উপদেশ প্ৰদান। ুঠ 🖒 ুট্র ভার 🐧 টি এ স্থানে 🔑 সহা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। 🕰 অর্থ গোপন।

- ৭২. <u>তোমরা</u> আমার উপদেশ হতে মুখ ফিরিয়ে নিলে তা নাও <u>আমি তো তোমাদের নিকট বিনিময়</u> তার প্রতিদান <u>চাই না। আমার প্রতিদান</u> পুণাফল <u>তো</u> আল্লাহ তা'আলারই নিকট। আমি তো আপ্রসমর্পনকারীদের অন্তর্ভুক্ত হতে আদিট হয়েছি। ্রিট্রান্ত বিষ্ঠিত বি
- ৭৩. অনন্তর তারা তাকে অস্বীকার করে । আর আমি
  তাকে ও নৌকায় যারা তার সঙ্গে ছিল তাদেরকে
  উদ্ধার করি তাদেরকে অর্থাৎ তার সঙ্গে যারা ছিল
  তাদেরকে পৃথিবীতে প্রতিনিধি করি এবং যারা
  আমার নিদর্শনকে প্রত্যাখ্যান করেছিল তাদেরকে
  তৃষ্ণানে নিমজ্জিত করি । সুতরাং দেখ যাদেরকে
  সতর্ক করা হয়েছে তাদের পরিণাম কি হয়েছে।
  তাদের কিরূপে ধ্বংস করা হয়েছে। তোমাকে যারা
  অস্বীকার করে তাদের ব্যাপারেও আমি ঠিক তদ্রুপ
  করব। আর্থীনার অর্থ নৌযান।

- وَاتَلُ يَمَا مُحَمَّدُ عَلَيْهِمْ أَيُّ كُفَّارِ مَكَّةُ لَهُمَا خَبَرَ نُوْجِ وَيُبِدُلُ مِنْهُ إِذْ قَالَ لِفَوْمِهِ يَا فَوْمُ إِنْ كَانَ كَبُرَ شَقَّ عَلَيْكُمْ مُقَامِنُ لَمُ فَعَرْمُ وَيَذَكُونِينَ وَعَظِيْ إِيَّاكُمْ لَيُسْتِينَ وَعَظِيْ إِيَّكُمْ لَيْسِينَ اللّهِ تَتَوَكَّلْتُ لِيَالِيتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَتَوَكَّلْتُ لَيَالِيتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَتَوَكَّلْتُ تَفَعَلُونَهُ إِنَّ عَلَى اللّهِ تَتَوَكَّلْتُ تَفَعَلُونَهُ إِنِي وَشُرِكًا وَكُمْ الْوَاوُ بِمعَنِي مَنْ وَشُركًا وَكُمْ الْوَاوُ بِمعَنِي مَنْ وَشُركًا وَكُمْ عَلَيْكُمْ عُلَى الْمَرْدُمُ عَلَيْكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكًا اللّهُ الْوَلُولُ وَبِعَالِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيكُمْ عُلَيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيكُمْ عُلَيْكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُمْ عُلَيكُمْ عُلِيكُمْ عَلَيكُمْ عُلِيكُمْ عُلِيكُ
- ٧٢. فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ عَنْ تَذَكِبْرِيْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ طَ ثُوَابٍ عَلَيْمُ فَتَوَلَّوا فَيَ اللَّهِ فَتَوَلَّوا إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأَمِرْكُ أَنْ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ.
- ا. فَكَذَّبُوهُ فَنَنَجَّيْنَاهُ وَمَنَ مَّعَهُ فِي الْفُلْكِ
   السَّفِيْنَةِ وَجَعَلْنُهُمْ اَى مَن مَعَهُ خَلَيْفَ
   فِي الْأَرْضِ وَاَغَرَفْنَا النَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِالْبِحِنَا عَلِيشَا كَذَيْنَ كَذَبُوا عِلَيْحِنَا عَلَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ السَّنُونَ وَفَانَظُو كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ السَّنُونَ مِنْ إِهْ لَاكِمِهُمْ فَكَذَٰلِكَ نَفْعَلُ السَّنُونَ مِنْ إِهْ لَاكِمِهُمْ فَكَذَٰلِكَ نَفْعَلُ مَنْ كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ مَنْ عَنْ كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ مَنْ كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ مَنْ مَنْ كَذَٰلِكَ نَفْعَلُ مَنْ عَنْ مَنْ عَلَيْلُ مَنْ مَنْ عَلَيْ لَا عَلَيْلُ فَلْ عَلَيْ لَا عَلَيْنَ الْمُنْ عَلَيْ لَا فَيْ عَلَيْلُ مَنْ مَنْ عَلَيْلُ لَا عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْ لَا عَلَيْ مَنْ عَلَيْلُ لَا عَلَيْ مَنْ مَنْ عَلَيْلُ مَا عَلَيْمُ مَا فَيْ عَلَيْلُ لَا عَلَيْكُ فَلَيْلُ اللَّهُ فَيْ عَلَيْ فَلَيْ الْمُنْ عَلَيْلُ لَا عَلَيْ فَيْ عَلَى الْمُنْ فَالْمَنْ فَلَالِكُ فَلَيْ لَيْنُ عَلَيْلِكُ فَا لَا عَلَيْلُ لَا لَا عَلَيْ الْعَلْمُ لَا عَلَيْلُ اللَّهُ لَالْمُ لَا عَلَيْ الْعَلْمُ لَيْلُ لَا عَلَيْلُ الْمُنْ لَا لَهُ لَا لَا عَلَيْهُ مَا لَيْلِكُ لَا عَلَيْلُ لَا لَا عَلَيْلُ لَا عَلِي الْعَلْمُ لَا لَا عَلَيْ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْ الْمَلْكُلِكُ لَا عَلَيْلُ لَلْكُلُكُ لَلْكُ لَلْكُ لَلْكُلُكُ لَلْكُ لَلْكُلْكُ لَلْكُلُكُ لَا عَلَيْلُكُ لَلْكُلُكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلُكُ عَلْمُ لَلْكُلِكُ لِلْكُ لَلْكُلُكُ الْمُنْ لِلْكُلِكُ لَلْكُلُكُ لَلْكُ لَلْكُلِكُ لَلْكُلُكُ لِلْكُلْكُ لَلْكُلْكُ مَلْكُمْ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلُكُ لَلْكُلْلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لَلْكُلْلِكُ لِلْكُلْكُلِلْكُلْلِكُ لِلْكُلِلْكُلْكُلْكُلْكُ لِلْكُلْلِكُ لَلْكُلْكُلْكُ لِلْكُلْكُلِلْكُ لَلْكُلْلِكُ لِلْكُلْكُلُلْكُ لَلْك

- ٧٤. فُمُ بِعَشْنَا مِنْ بَعَدِه أَى نُوْج رُسُلًا إِلَى فَوْرِهِمْ كُوابْرَاهِمْ وَهُوْدَ وَصَالِح فَجَاءُ وَهُمْ بِالْبَوَنَاتِ بِالْمَعْيَاتِ فَمَا كَانُوْا لِيهَ مِنْ قَبْلُ أَى قَبْلَ الْمُعْيَوْ إِنّهِ مِنْ قَبْلُ أَى قَبْلَ الْبُعْيْدِ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ أَلْإِنْمَانَ عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَبْعَ فَلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَبْعَنَا عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَبْعَنَا عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَهُمَ قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَهُمَ قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَمَا طَهُمْ عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغْيَلُ الْإِنْمَانَ كَانُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُغُيلُ الْإِنْمَانَ عَلَى قُلُوبُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُعْدِيدُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُعْلِيلُ الْمُعْتِدِينَ فَلَا تُعْدِيدُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا لَهُمْ اللّهُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا تُعْدِيدُ اللّهُ الْمُعْتَدِينَ فَلَا الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ فَلَا اللّهُ عَلَيْلُ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ فَلَا اللّهُ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ فَلَا اللّهُ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ الْمُعْتِدُ الْمُعْتِدُونَ الْمُعْتِدِينَ الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَ الْمُعْتِدِينَ الْمُعْتِدُونَا الْمِعْتِدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِدِينَ الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِدُونَا الْمُعْتِدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِدُ الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِدُونَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدُونَا الْمُعْتِدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِعِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتِعِينَا الْمُعْتَدُونَا الْمُعْتَدِينَا الْمُعْتَدُونَا الْمُعْلِينَا الْمُعْتِعِينَا الْمُعْتَعُونَا الْ
- ٧٥. ثُمَّ يَعَفْنَا مِنْ يَعْدِهِمْ مُّوسَى وَلْمُونَ إلِّي وَلَى وَلَى اللّهِ اللّهِ وَلَمْ وَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلَمْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللل
- ٧٦. فَكَمَّا جَاءُهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِنَا قَالُوْ إِنَّ لَاذَا سِخْرُ مُبِينٌ بَيِنَ ظَاهِرَ.
- ٧٧. قَالَ مُوسَلَى اتَتَقُولُونَ لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَكُمْ إِلَّهُ وَلَدُ اَفَلَحَ مَنْ اَلَى إِنَّهُ لَسِخَرُ لَهُذَا لَا وَقَدْ اَفَلَحَ مَنْ اَلَى بِيهِ وَالْسَطَلَ سِسخَر السَّحَرَةِ وَلَا يُفْلِحُ السَّحَرةِ وَلَا يُفْلِحُ السَّحَرة وَلَا يَعْمَلُ مَا الْعَدَة ضِعَيْن لِي لِيَرْتَكَادٍ .
- ٧٨. قَالُواْ اَجِنْتَنَا لِتَلْفِتَنَا لِتَكُونَا عَمَا وَجَدُنَا عَلَى الْمَدُونَا عَمَا وَجَدُنَا عَلَى الْمَدُنَا عَلَيْهِ إِلَا مَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِينَا وُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْأَرْضِ مَ الْرُضِ مِصْرَ وَمَا نَحَنُ لَكُمَا مُؤْمِنِيْنَ مُصَرِّقِينِينَ مُسَالِقِينِينَ مُصَرِّقِينِينَ مُصَرِّقِينِينَ مُسَالِقِينِينَ مُسَالِقِينِينَ مُصَرِّقِينِينَ مُسَالِقِينِينَ مُسَالِقِينِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِ مُسَالِقِينَ مُسَالِتِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِتِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِعُ مَا مُسَالِقِينَ مُسَالِقِينَ مُسَالِعُ

- ৭৪. <u>অনন্তর তার পরে</u> হ্যরত নৃহ (আ.)-এর পরে রাসুলদেরকে তাদের সম্প্রদারের নিকট প্রেরণ করি যেমন— হযরত ইবরাহীম, হযরত হুদ, হযরত সালেহ (আ.) প্রমুখ <u>তারা তাদের নিকট সুম্পট্ট নিদর্শনসহ মু'জিযাসহ এসেছিল। কিন্তু তারা পূর্বে অর্থাৎ তাদের নিকট রাসুলগণের আগমনের পূর্বে যু অরীকার করেছিল তাতে বিশ্বাস স্থাপন করার মতো ছিল না। এভাবে অর্থাৎ তাদের হৃদয়ে যেমন মোহর করে দিয়েছিলাম তেমনি <u>আমি সীমালক্ষনকারীদের হৃদয়ে মোহর করে দেই।</u> অনন্তর তাদের ক্রমান আর</u>
- ৭৫. অতঃপর আমার নয়টি নিদর্শনসহ মুসা ও হারনকে ফেরাউন ও তার পরিবারবর্গের নিকট প্রেরণ করি। কিন্তু তারা এতদ্বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করা সম্পর্কে অহংকার প্রদর্শন করে, আর তারা ছিল অপরাধী সম্প্রদায়।
- ৭৬. অতঃপর যখন তাদের কাছে আমার নিকট হতে সত্য আসল, তখন তারা বলল, তা তো নিতয়ই স্পষ্ট জাদু। فَبَيْنُ অর্থ- সুস্পষ্ট, পরিক্কার।
- ৭৭. মুসা বলল, সত্য যখন তোমাদের নিকট আসল
  তৎসম্পর্কে তোমরা কি বলতেছ যে, এটা জাদু এটা
  কি জাদুঃ যিনি তা নিয়ে এসেছেন তিনি তো
  সফলকাম হলেন আর জাদুকরদের জাদু নিজ্জ প্রমাণিত হয়ে গেল। কারণ জাদুকররা তো
  সফলকাম হয়় না। كَنْدُرُنْ এবং عَلَا الْمَارُ এতঃ
  স্থানেই الْمَارُ مَا অধীকার অর্থে প্রশ্নবোধকের
  ব্যবহার হয়েছে।
- ৭৮. তারা বলল, আমরা আমাদের পিতৃপুরুষণণকে 
  যাতে পেয়েছি তুমি কি তা হতে আমাদেরকে বিচূতি 
  করতে ফিরাতে আমাদের নিকট এসেছা এবং দেশে 
  অর্থাৎ মিশর ভূমিতে যাতে তোমাদের দুজনের 
  প্রতিপত্তি হয় রাজত্ব প্রতিষ্ঠা হয় সেজনাঃ আমরা 
  তোমাদের দুজনের উপর বিশ্বাস রাখি না। 
  তোমাদের বিষয়ে আমরা প্রতায়ী নই।

प्रवाहन वनन, त्वामहा जामह निकछ अनक

فَانِق فِي عِلْم السِّخرِ -

. ٨. فَلُمَّا جُاءَ السَّحَرَةَ فَالَ لَهِم مُوسَ بَعْدَ مِنَا قَبَالُوا لَهُ إِمَّا أَنْ تُكُلْقِهَ ، وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحِنُ الْمُلْقِينَ ٱلْقُوا مَا ٱلْتُم مُ ووري. مُلقونَ۔

اللَّهُ سَيْبِطِلُهُ م سَيْمُحِفُّهُ إِنَّ اللَّهُ لَا يَصْلَحُ عَمَلَ الْمُفْسِدِيْنَ.

. ٨٢ ه. وَيُحِقُ يُثَبُّتُ وَيُظْهِرُ اللَّهُ الْحَقُّ ٨٢ ه. وَيُحِقُّ يُثُبُّتُ وَيُظْهِرُ اللَّهُ الْحَقّ بِكَلِمْتِهِ بِمُواعِيدِهِ وَلُو كُرِهُ الْمُجْرِمُونَ .

#### অনুবাদ :

জাদুকরদেরকে যারা জাদু বিদ্যায় সর্বোচ্চ মর্যাদা সম্পন তাদেরকে নিয়ে আস।

৮০. অতঃপর যখন জাদুকররা আদল তখন মৃদ্ তাদেরকে বলল, তোমাদের যা নিক্ষেপ করার নিক্ষেপ কর। হযরত মৃসা (আ.) -কে তারা বলেছিল 'তুমি নিক্ষেপ করবে না আমরা অগ্রে নিক্ষেপ করব।' তথন হযরত মুসা (আ.) ঐ কথা বলেছিলেন।

৮১. যখন তারা তাদের লাঠিসোটা ও দড়িদড়া নিক্ষেপ করল তখন হ্যরত মূসা (আ.) বললেন, তোমরা যা নিয়ে আনলে তা জাদু। আল্লাহ তা'আলা শীঘ্র তা নিক্ষল করে দেবেন। অসার করবেন। আল্লাহ অশান্তি স্টিকারীদের কর্ম সার্থক করেন না ে এ 🖽 🖒 এ वा अन्नतायक। कि مُنتِئَدُ वा अन्नतायक। कि مُنتِئَدُ वा विद्धुय रहा। مُنتُثَمَّ به कि वा विद्धुय रहा। مُنتُمَّ به বা স্থলাভিষিক্ত পদ। 'অপর এক কেরতি তা একটি হাম্যাসহ পঠিত রয়েছে। 

তা'আলা তার কথা অনুসারে তাঁর প্রতিশ্রুতি অনুসারে সত্যকে প্রতিষ্ঠিত করবেন, সুদৃঢ় ও প্রকাশিত করবেন।

### তাহকীক ও তারকীব

টকে ফেলে দেওয়া وَاتْلُوْ শেষেৰ وَاتْلُوْ শেষেৰ خَرْف عِلْتُ য়া فِعْل اُمْرِ اللَّهِ : فَوَلُمُ وَاشْلُ हुत्सरह । وإذ قالَ ا व्यत مَنْعُول بِد स्रा مُركُب إضافِي أَقِق نَبَأَ نُوحَ ا इस्सरह مِنْعَلِقْ असरह ا أَلُو نَياً أَوْإِذَ قَالَ । बरहारह مَحُلُ مُنْصُوبُ कांबरल بَذُلُ الْإَشْتِكَالِ करछ نَبَا ۖ اللَّهَ عَلَى مَاضِي म ظُرْفِيَةُ कांबरल إذْ - बत अंगल कर्ज ( وَدُ قَالَ वत अलह وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ कर्जा आवनाक و مُتَعَلِّقُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُو विनष्ट र्दा याउग्रात कार्तां कार्रोक त्नरे । त्कनना أَتُلُ राह्म عُمَنَ عَرُف عده طَرُف عده عَرَف عربا عليه الم তোমরা ঐ সময় পর্যন্ত ভনাও যখন হয়রত নৃহ (আ.) খীয় সম্প্রদায়কে বলেছিল। অথচ এটা সম্ভব নয়।

वर्त यवत] अर्थ स्टान् नांशालात ज्ञान, प्रयाना, مِنْمُ مَنَامُ वर्त यवत] अर्थ स्टान् नांशालात ज्ञान, प्रयाना, تُلقيكُمُ عَلَى الدُّعْرَةَ خِلالَ तर्ल (लन) खर्थ- माँज़ाता, खबद्दान कता, عَلَى الدُّعْرَةَ خِلالَ यেহেতু দাওয়াত ও তাবলীগের কান্ধ সাধারণত দাঁড়িয়েই করা হয়।

অক্সিত জাননাম অক্সি-কলো (৩ম ২৬)–৭ (*ব*)

مُتَمَدِّنِي أَلَّ أَجْرِيمُ अत जाकजीत أَعْرِضُوا عَلَى أَمْرِ عَلَى أَمْرِ जाकजीत . ﴿ فَوَلَمُ فَأَجْمِعُوا أَمْرِكُمْ إكثر أَمْرِيمُ हिरप्रतिथ वावकुण इस थवर بالتَّمِينُ بِالْحَرِّبِ وَالْعَالَيْنِ الْعَرْبُ कि हिरप्रतिथ वावकुण इस थवर بالتَّمِينُ بِالْحَرِّبُ الْعَرْبُ وَالْعَالَ الْعَرْبُ اللّهِ وَالْعَالَ الْعَالِيَةِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللّهِ

ত্র্বিশ্ব নায়ু বন্ধ হওয়ার কারণে এমন গ্রম যে দম বন্ধ হয়ে আসে, অন্ধকার, সংশয়, গোপন, কঠিন, যধন

عم الهلات المهادة و المعادة و المهادة و المهادة و المهادة المهادة المهادة و المهادة و المهادة و المهادة و المه عند و المهاد و المهادة و المهادة

তোমরা শরিকগণ তোমাদের কৌশলকে মজবুত করে নাও। এ হিসেবে گرکا টা মারফু' হওয়া উচিত।

نَالً अवात : قَوْلُهُ قَالَ مُوْسَى اَنَقَوْلُوْنَ لِلْحَقِّ لَمُا جُنَاءُكُمْ إِنَّهُ لَسِحْرٌ مُبُيِّنُ اَسِحْرٌ هَذَا وَمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى अवात اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

উল্লিখিত তারকীব প্রশ্নোত্তরের ভিত্তিতে হয়েছে।

े अर्थाह ) مُو َالسِّيِّرُ काब्बरें عَدُل शरक युवजाना छेरा थाकात माख عُولُـهُ بَدْلُ काब्बरें عَوْلُـهُ بَدْلُ আপতি শেষ হয়ে গেল যে, اَسُلُونَا أَمُّوُدُ السِّيِّرُ काब्बरें عَسْدُه اللهُ مَادُدُ ) अाथिह শেষ হয়ে গেল যে,

www.eelm.weeblyः एटीज भाषानासेन व्यवस्य व्यवस्य (अग्र वर्ध)-4 (श)

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এর প্রেটি مَالَكُ مَلَكُمُ الْكُوْمِ النَّهِ 'পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লার একত্বাদ, প্রিয়ননী واللَّهُ এর সোমাতি এবং কিয়ামাতের দূলিন-প্রমাণ বর্ণিত হয়েছে এবং দীন ইসলামের দূশমনদের তরফ থেকে উথাপিত প্রদ্রের জ্বাব কেয়ে হয়েছে।

আলোচ আয়াত থেকে প্রিয়নবী — এর সান্ত্রনা দেওয়ার জন্যে এবং কাফের মুশরিকদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী উচ্চারণ করার দক্ষে পূর্বকালের কয়েকটি ঘটনার উল্লেখ করা হয়েছে যাতে করে আরববাসী এই সমস্ত ঘটনা থেকে উপদেশ গ্রহণ করতে পারে এবং তারা এ সত্য উপলব্ধি করে যে, দুনিয়ার শক্তি-সামর্থ্য, প্রভাব-প্রতিপত্তি, ধন-সম্পদের প্রাহ্থ্য এক কথায় কোনো কিছুই মানুষকে আল্লাহ তা'আলার আজাব থেকে রক্ষা করতে পারে না। বিতীয়ত দুনিয়ার জীবন নিভান্তই ক্ষণস্থায়ী, প্রনানকার সুখ-সামন্থ্যী অবশেষে মানুষকে চিরভরে ছেড়ে যেতে হয়। কোনো কিছুই মানুষের চিরস্থায়ী হয় না। যারা আল্লাহ তা'আলার আয়াতসমূহকৈ মিথ্যাঞ্জান করে আধিয়ায়ে কেরামের বিরোধিতা করে, আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য, অকৃতপ্র হয়, তাদের শান্তি অবধারিত। শান্তি আসতে হয়তো বিলহ হয় কিছু শান্তি থেকে রেহাই পাওয়ার কোনো পত্না থাকে না।

হারত নৃহ (আ.) -কে আদমে ছানী' বলা হয়। মানব জাতির ইতিহাসে সর্বপ্রথম তাঁর যুগেই মানুষ মূর্তি পূজা ওক্ত করে। ছিনিও হারত আদম (আ.)-ই সর্বপ্রথম মানুষ, সর্বপ্রথম নবী-রাসূল, আল্লাহ তা'আলা সরাসরি তাঁর সঙ্গে কথা বলেছেন তবে হারত আদম (আ.)-এর জমানায় কৃষ্ণর ও নাক্তরমানি ছিল না। হারত আদম (আ.)-এর দশ যুগ পর কৃষ্ণরি এবং নাক্তরমানি তক্ত হয়। তথান আল্লাহ তা'আলা হারত নৃহ (আ.)-কে প্রেরণ করেন যেন তিনি কাফেরদেরকে তাওহীদ বা আল্লাহ তা'আলার একত্ববাদের দিকে আহ্লান জানান। কিন্তু হারত নৃহ (আ.)-এর সম্প্রদায় তাঁর প্রতি ঈমান আনয়নে রাজি হর্মন। সুনীর্ঘ বছর ধরে হ্যরত নৃহ (আ.) তাঁর সম্প্রদায়কে সত্য পথের নির্দেশনা দিতে থাকেন কিন্তু তারা তাঁর হেদায়েত করুল করতে প্রস্তুত হয়নি। এরপর হারত নৃহ (আ.)-এর সম্প্রদায়ের জন্য এসেছে আল্লাহর আজ্ঞাব। প্রলয়ন্ধরী বন্যা এসে তাদেরকে চিরতরে নির্দিহ্ন করে দিয়েছে।

হথরত নৃহ (আ.) শতাব্দীর পর শতাব্দী তার সম্প্রদায়কে সত্যের দিকে আহান করেছেন। কৃষর ও নাফরমনি পরিত্যাগ করার জন্যে জনুরোধ করেছেন। দীন ইসলাম গ্রহণের জন্যে উদুদ্ধ করেছেন। দীন ইসলাম গ্রহণের জন্যে উদুদ্ধ করেছেন। দীন ইসলাম গ্রহণের জন্যে উদুদ্ধ করেছেন। কিছু তার শত চেষ্টা সত্ত্বেও তারা তার আহবানে সাড়া দেরনি এবং তাঁকে মিধ্যাজ্ঞান করেছে। হথরত নৃহ (আ.) এবং তাঁর প্রতি যারা ইমান এনেছে তালেরকে উপহাস করেছে। অবশেষে তালের প্রতি আরাহ তা আলার আজাবের আদেশ হয়। প্রক্রমন্তরী বন্যা এসে তালেরকে নিচিহ্ন করে দেয়। এ ঐতিহাসিক বন্যার আক্রমণ থেকে হথরত নৃহ (আ.) এবং তাঁর সক্ষী মুমিনগণই রক্ষা প্রেছিলেন। তাই ইরশাদ হয়েছেল

ঠার সঙ্গের মুমিনদেরকে রক্ষা করি। আর অবাধ্যু কান্টেরর সকলেই ধ্বংস হয়ে যায়।
বিশ্বনিধ্যালি গজব থেকে রক্ষা
প্রেছিল সমগ্র বিশ্বমানব তাদেরই বংশধর। যারা সেদিন নিমজ্জিত হয়েছেন তাদের হুলাভিবিক্ত হয়েছিল এ মুমিনগণ।
কারাহুলা, কয়েকজন মুমিনের ঈমানের ররকতেই সেদিন মানব জাতির বংশ সংরক্ষিত থাকে। অতএব, বিশ্ববাসীর জন্যে
রয়েছে এতে বিরাট শিক্ষা যারা সত্যের মোকাবিলা করেছে, আল্লাহ তা'আলার নবীকে যারা মিধ্যা জ্ঞান করেছে তারা ধ্বংস
হয়েছে। আল্লাহ তা'আলার নবীর মোকাবিলায় কাফের মুশরিকদের অগাধ ধন- সম্পদ এবং ক্ষমতা প্রতাব প্রতিপত্তি কোনো
কিছুই কাজে লাগেনি; বরং তাদের অহংকার ভূলুন্তিত হয়েছে।

হবরত নৃত্ব (আ.)-এর ফুকান কোখার হ্রেছে: তাফসীরকারণণ উল্লেখ করেছেন, এ ঐতিহাদিক প্লাবণ হরেছে ইরাকের
নক্ষণ এবং ফোরাড নদীর মধ্য এলাকায়। ঐতিহাদিকণণ ঐ এলাকার জরিপ কার্য চালিয়েছেন এবং পরিমাপ করেছেন।
প্রায় চার'শ মাইল দৈর্ঘ্য এবং প্রস্তে একশত মাইল এলাকায় এ প্লাবন এসেছিল। হ্যরত নৃত্ব (আ.) –কে আক্লাব তা'আলা বে
তবী প্রস্তুত করার নির্দেশ দিয়েছিলেন তা দৈর্ঘ্যে তিনশত হাত এবং প্রস্তে ছিল পঞ্চাশ হাত এবং উচ্চতা ছিল বিশ হাত। এর

অর্থ হলো বর্তমান যুগে বৃটেন এবং আমেরিকার মধ্যে যেসব জাহাজ চলাচল করে তার সমানই ছিল হযরত নৃহ (আ.)-এর জাহাজ। যারা আল্লাহ তা'আলার রহমতে আল্লাহ তা'আলার নবীর অনুসরণের বরকতে সেদিন প্রদায়ঙ্করী বন্যার শান্তি থেকে রক্ষা পেয়েছিলেন তারাই পুনরায় সেই এলাকায় আবাদ হয়েছিলেন। ঐতিহাসিগণ এ সত্য স্বীকার করেছেন যে, তদানীন্তনকালে হযরত নৃহ (আ.)-এর জাতি ব্যতীত পৃথিবীতে আর কোনো সম্প্রদায় ছিল না।

-[তাফসীরে মাজেদী, খ. ১, পৃ. ৪৪৯]

#### যারা রক্ষা পেয়েছিলেন তাদের সংখ্যা :

এ বাক্যটির তাফপীরে আল্লামা আল্পী (র.) নিবেছেন, যারা হযরত নৃহ (আ.)-কে মিথাা জ্ঞান করেছিল আল্লাহ তা'আলা তাদের সকলকে ধ্বংস করেছিলেন। কিন্তু যারা হযরত নৃহ (আ.)-এর প্রতি ঈমান এনেছিলেন তাদেরকে আল্লাহ তা'আলা প্রলয়ন্ধরী বন্যা থেকে রক্ষা করেছিলেন। তাদের সংখ্যা ছিল চল্লিশজন পুরুষ এবং চল্লিশজন নারী। –িতাফপীরে রুহুল মা'আনী, খ. ১১, পৃ. ১৬০

অতএব, লক্ষ্য কর যাদেরকে আল্লাহ তা'আলার আজাবের ভয় দেখানো হয়েছিল সেই অবাধ্য কাফেরদের পরিণাম কড ভয়াবহ হয়েছে। ক্ষণিকের মধ্যে তাদেরকে কিভাবে পৃথিবী থেকে নিচিন্থ করে দেওয়া হয়েছে। এটি অবশ্যই শিক্ষণীয় বিষয়।

## جگہ جی لگائے کی دنیا تہیں ہے۔ یہ عبرت کی جا ھے تما شانہی ہے

অর্থাৎ দুনিয়া মন বসাবার স্থান নয়, এটি হলো শিক্ষা এহণের স্থান, খেল-তামাশার স্থান এটি নয় :

হযরত নৃহ (আ.)-এর প্লাবনের অবশিষ্ট নিদর্শনাবিদি : হযরত নৃহ (আ.)-এর মহাপ্লাবনের নিদর্শনাবিদি সাইন্দ বিধেশজ্জরা আজও হযরত নৃহ (আ.)-এর ভূমিতে বুঁজে পাচ্ছেন। এ প্লাবন ইরাকের দক্ষলা নদী ও ফোরাত নদীর মধারতী অঞ্চলে হয়েছিল। এ এলাকার পরিদীমা বর্তমান বিশেষজ্ঞগণের অনুমানের ভিত্তিতে দৈর্ঘ্য চারশত মাইল এবং প্রস্থ একশত মাইল ছিল। –[মাজেদী]

ভাওরাতের ভাষ্য মতে হ্যরত নৃহ (আ.)-এর নৌকার দৈর্ঘ্য ছিল ৩০০ [তিনশত] হাত, প্রস্থ ছিল ৫০ [পঞ্চাশ] হাত এবং ত্রিশ হাত উচ্ ছিল। –(মাজেদী]

হযরত নৃহ (আ.)-এর সম্প্রদারের ডুবে মরার পর একনিষ্ঠ মু'মিনগণ পুনরায় এ এলাকায়ই বসতি স্থাপন করেন এবং তাদের সূত্র ধরেই নতুনভাবে মানব বিস্তার ঘটে। মানুষ বসতির ইতিহাস প্রথম মুগে শুধুমাত্র এই সীমার ভিতরেই সীমাবদ্ধ ছিল। এ কারণেই যে সকল মুফাসসিরগণ হয়রত নৃহ (আ.)-এর প্লাবন সমগ্র বিশ্বব্যাপী হওয়ার দাবি করেছিল তারা কোনোই ভুল করেননি। সে কালে পৃথিবীর বসতি ইরাক ভূখগেই সীমাবদ্ধ ছিল।

ত আলাতে সীমালজনকারীদের হদয়ে মহর মেরে দেওয়ার বিষয়ে আলোকপাত করা হয়েছে। সীমালজনকারী এ লোকেরা একবার ভুল করে যাওয়ার পর পুনরায় স্বীয় জিদ, বক্রতা ও ইটধর্মীর কারণে নিজেদের ভূলের উপর অনড় থাকে এবং যে কথার একবার অস্বীকার করে তাকে পুনরায় কোনো বুঝ ও জ্ঞানগর্ভ দিলিও তাকে মানাতে সক্ষম হয় না। ভ্রান্ত সম্প্রদায়ের এ মানসিকতা অদ্যাবধি চলে আসছে। যেখানে একবার না ব্রেখনে না বলে দিয়েছে, বাস শেষ পর্যন্ত তাতেই সুদৃঢ় থাকে। এ জ্ঞাতীয় লোকদের উপরই আল্লাহ অভিশাপ পড়ে যে, তারা পুনরায় সঠিক পথে ফিরে আসার তৌফিক প্রাপ্ত হয় না।

పفوله فاستخبروا وكانوا قومًا مُجروبين : অর্থাৎ ফেরাউন স্থীয় ধন-দৌলত, রাজত্ব, শান-শওকত ও শ্রেষ্ঠিত্বে মাতল হয়ে নিজেই নিজেকে উপাসনার থেকে বহু উর্ধে মনে করে নিয়েছে এবং আনুগত্যের জন্য মাথা নত করার পরিবর্তে বাবুয়ানা ও বিলাসিতা দেখাতে শুকু করে দেয়।

অনুবাদ

. فَعَا اَمْنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِيَّةً طَانِفَةً مِّزَ اَولَاوِ تَعْرِمِهِ اَى فِرْعَونَ عَلَى خَوْنٍ مِرْ فِرْعُونَ وَمَلَاتِهِمَ اَنْ يَغْتِنَهُمْ \* يُصَرِّفُهُ عَنْ دِنْنِهِمْ بِتَعْذِيْنِهِ وَإِنَّ فِرْعُونَ لَعَالٍ مُتَكَبِّرٍ فِي الْأَرْضِ عَأَرْضِ مِصْرَ وَإِنَّ مِنَ الْمُسْرِفِيْنَ . الْمُتَجَاوِزِيْنَ الْحَدَّ بِاذَعَاءِ النَّهُونِيَةِ .

وَقَالُ مُوسَى يَاقَوْمِ إِنْ كُنْتُمُ امَنْتُ
 بِاللّٰهِ فَعَلَيْهِ تَوكُلُوا إِنْ كُنْتُ
 مُسْلِمِينَ

. فَقَالُواْ عَلَى اللّٰهِ تَوَكَّلْنَا عَ رَبَّنَا لَا تَجَعَلْنَا عَ رَبَّنَا لَا تَجَعَلْنَا وَتَنَا لَا لَلْطُلُوبِيْنَ . أَى لَا تُظْهِرْهُمْ عَلَيْنَا فَيَظُّنُواْ اَنْهُمْ عَلَى الْحَقَ فَيَغُرْتُواْ بِنَا . الْحَقَ فَيَغُرْتُواْ بِنَا .

٨. وَنَجُنَا بِرَخْمَتِكَ مِنَ الْقُومِ الْكَفِرِينَ.

٨. وَاوْحَينَنَا إِلَى صُولَى وَاخِيهِ أَنْ تَبَواْ إِلَى صُولَى وَاخِيهِ أَنْ تَبَواْ إِلَى صُولَى وَاخِيهِ أَنْ تَبَواْ إِلَيْ وَلَكُمَ إِيمِ صَرَر بَيُونَا وَالْجَعَلَى اللّهَ مُصلَى وَالْجَعَلَى اللّهَ مُصلَّى تَصَلَّقُوا مِنَ الْخُوْبِ وَكَانَ تُصلُّقُ الْمَصَلُّونَ الْحَالُونَ وَكَانَ مَصلُّى الْصَلُوقَ وَكَانَ مَصلُّى الْصَلُوقَ وَالْحَلَى مَنْ الْحُلُونِ وَكَانَ الْصَلُوقَ وَالْحَلَى الْصَلُوقَ وَالْحَلَى الْصَلُوقَ وَالْحَلَى الْصَلُوقَ وَالْحَلَى الْصَلُوقَ وَالْحَلَى الْصَلَوقَ وَالْحَلَى الْصَلَوقَ وَالْحَلَى الْصَلَوقَ وَالْحَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى

. ১৫৫ চিত. ফেরাউন ও তার পরিষদ্বর্গ বিপরে ফেলবে মর্থাৎ
তাদেরকে নির্যাতন করে দিন হতে ফিরিয়ে দিবে এই

আশক্ষা নিয়ে তার সম্প্রদায়কে
বংশের কিছু সন্তান বাতীত অর্থাৎ তাদের একদল
বাতীত আর কেউ তার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেনি।

নিশ্চয়ই ফেরাউন দেশে অর্থাৎ মিশর ভূমিতে
প্রতিপত্তিশালী অহংকারী ছিল এবং সে নিজর স্প
হওয়ার দাবি করায় ন্যায়লুজ্যনকারীদের অর্থাৎ
সীমালজ্যনকারীদের অর্থ্যুক্ত ছিল।

৮৪. মুসা বলেছিল, হে আমার সম্প্রদায়। যদি তোমরা মু'মিন হয়ে থাক, যদি তোমরা আত্মসমর্পণকারী হয়ে থাক তবে তোমরা তারই উপর নির্ভর কর।

৮৫. অতঃপর তারা বলল, আমরা আল্লাহ তা'আলার উপর নির্ভর করলাম। হে আমাদের প্রতিপালক! আমাদেরকে জালেম সম্প্রদায়ের উৎপীড়নের পাত্র করিও না। অর্থাৎ তাদেরকে আমাদের উপর জয়ী করিও না। কেননা তাতে তারা মনে করবে যে, তারা ন্যায়্য ও সত্যের উপর প্রতিষ্ঠিত। ফলে আমাদেরকে নির্যাভনের শিকারে পরিণত করবে।

৮৬. <u>এবং আমাদেরকে তোমার অনুগ্রহে কাফের</u> সম্প্রদায় হতে রক্ষা কর।

৮৭. <u>আমি মুসা ও তার দ্রাতাকে প্রত্যাদেশ করেছিলাম</u>

<u>মিশরে তোমাদের সম্প্রদায়ের জন্য আবাসস্থল বানাও</u> গৃহ স্থাপন কর। <u>এবং তোমাদের গৃহগুলোকে কিবলা</u> সালাতস্থল <u>বানাও।</u> আশঙ্কা হতে নিরাপদ থাকার জন্য তাতেই তোমরা সালাত আদায় কর। ঐ সময় ফেরাউন তাদেরকে সালাত হতে বারণ করে দিয়েছিল। <u>সালাত কায়েম কর।</u> অর্থাৎ তা পূর্ণভাবে সমাধা কর <u>এবং মুমনিদেরকে</u> সাহায্য বিজয় ও জানান্তের সম্বর্ধাদ দাও।

وَقَالَ مُوسِلي رَبُّنَّا إِنَّكَ أَنْبِتَ فِيرْعُودَ وَمَكُهُ إِزِيْنَةً وَّأَمُوالًا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَ رَبُّنَا أَتُبْتَهُمْ ذُلِكَ لِيُضِلُّوا فِي عَاقِبَتِهِ عَنْ سَبِيلِكَ ۽ دِيْنِكَ رَبُّنَا اطْعِسْ عَلَى اَمُوالِهِمْ إِمْسِخْهَا وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِ إطبيع عكينها واستنوثوق فكأ يكؤمننوا حَتِّي يُرُوا الْعَذَابَ أَلَالِيهُ . الْمُؤلِمُ دُعَا عَكَيْهِمْ وَامَّنَ هُرُونُ عَلَى دُعَاتِهِ

ে قَالَ تَعَالَى قَدْ اُجِيبَتْ دُعُوتُكُمَا ٨٩. قَالَ تَعَالَى قَدْ اُجِيبِتْ دُعُوتُكُمَا فَهُ سِخْتُ أَمُوالُهُمْ حِجَارَةً وَلَمُ يُؤْمِنُ فِرْعَونُ حَتِّي أَذْرُكُهُ الْغُرَقُ فَاسْتَقِيْمَا عَلَى الرُسَالَةِ وَالدَّعْنُوةِ إِلْى أَنْ يُعَاتِينَهُمُ الْعَنْدَابُ وَلاَ تَتَسَعِنْ سَبِيْلُ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ . فِي اسْتِعْجَالِ قَضَائِي رُويَ نُهُ مَكَثَ بَعَدُهَا أَرْبَعِيْنَ سَنَةً .

وَّعَنْدُوا مِ مَفْعُولُ لَهُ حَتْثَى إِذَا أَدْرُكُهُ الْغَرَقُ قَالَ الْمُنْتُ أَنَّهُ أَيْ بِأَنَّهُ وَفِيْ قِرَاءَةٍ بِالْكُسِّرِ اِسْتِيْنَاقًا لَاَّ الْهُ الَّا الَّذِيْ الْمُنَتُ بِيهِ بِنُسُوّاً اِسْرَائِسِيلَ وَأَنَا مِينَ الْمُسْلِمِينَ - كُرُرَهُ لِيُقَبِلَ مِنهُ فَكُمْ تُقْبَلُ وَدُسٌ جِبْرِيلُ فِي فِيْهِ مِنْ حَمَاةٍ الْبُحُر مَخَافَةَ أَنْ تَنَالُهُ الرَّخْمَةُ.

. 🗚 ৮৮. মুসা বলল, হে আমাদের প্রতিপালক! তৃমি ফেরাউন ও তার পরিষদবর্গকে পার্থিব জীবনে শোভা ও সম্পদ দান করেছ। হে আমাদের প্রতিপালক! তাদেরকে তৃমি তা দিয়েছ যদ্ধারা পরিণামে তারা তোমার পথ হতে তোমার দীন হতে গুমরাহ করতে পারে। হে আমাদের প্রতিপালক! তাদের সম্পদ তুমি বিনষ্ট করে দাও তাদের আকৃতি বিকৃতি করে দাও, তাদের হৃদয় কঠোর করে দাও, সীলমোহর করে শক্ত করে দাও, মর্মন্তুদ যন্ত্রণাকর শান্তি প্রত্যক্ষ না করা পর্যন্ত যেন তারা বিশ্বাস আনয়ন না করে ৷ হ্যরত মুসা তাদের বিরুদ্ধে এই দোয়া কবুল করেছিলেন আর হ্যরত হারুন (আ.) তার দোয়ার সাথে আমিন বলেছিলেন।

> প্রার্থনা গৃহীত হলো। ফলে তাদের সম্পদসমূহ পাথরে পরিণত হয়ে গিয়েছিল আর নিমজ্জিত হওয়ার ক্ষণ পর্যন্ত ফেরাউন বিশ্বাস স্থাপন করেনি। সূতরাং তাদের উপর আজাব না আসা পর্যন্ত তোমরা উভয়েই রিসালাত ও ন্যায়ের দিকে আহ্বানের কাজে দৃঢ় থাক এবং তোমরা কখনো আমার ফয়সাল আসার শীঘ্রতা সম্পর্কে যারা অজ্ঞ তাদের পং অনুসরণ করিও না। বর্ণিত আছে যে, তারপর আরো চল্লিশ বছর তিনি অপেক্ষা করেছিলেন।

৯০. আমি বনী ইসরাঈলকে সমৃদ্রু পার করালাম এবং ফেরাউন এবং তার সৈন্যবাহিনী বিদেষ পরবশ হয়ে ও সীমালজ্ঞান করে তাদের পশ্চাদ্ধাবন করল। তাদে<u>ং</u> সাথে এসে মিলিত হলো ৷ পরিশেষে যখন সে নিমজ্জমান হলো বলন, আমি বিশ্বাস স্থাপন করলাম যে, তিনি ব্যতীত আর কোনো ইলাহ নেই. যার উপর বনী ইসরাঈল বিশ্বাস স্থাপন করেছিল। আর আমি আত্মসমর্পণকারীদের অন্তর্ভুক্ত। কবুলের আশায় সে তাং ক্রমান আনার কথার পুনরাবৃত্তি করেছে। কিন্তু তার ঈমান কবুল করা হয়নি। আল্লাহ তা আলার রহমত পেয়ে যাথে এ আশঙ্কায় হযরত জিবরাঈল (আ.) ফেরাউনের মুখে সমুদ্রের কালো কাদা ঠেসি ধরেছিলেন। المُغَدُّرا এটা এস্থানে مَنْعُمُول বা হেত্বোধক কর্মকারকরণ ব্যবহৃত রয়েছে। الله عنوان আহানে الله আৰ্থে ব্যবহৃত হয়েছে। অপর এক কেরাতে তা किंगी নববাক্যরূপে হাম্যার কাসরাসহ পঠিত রয়েছে ।

- أَلَّنُانُ تُنْوِمِنُ وَقَدْ عَصَيِتَ قَبِلُ وَكُنْتُ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ - بِضَلَالِكَ وَاضِلَالِكَ عَنِ الْإِيمَانِ .
- اً فَالْيَوْمُ مُنْتَجِيلًا نَخْرِجُكُ مِنُ الْبَغْرِ بِبَدَنِكَ جَسَدِكَ الَّذِي لَا رُوعَ فِنِهِ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَفَكَ بعرك أَيةً عِبْرَةً فَيَعْرِفُوا عُبُرويتَسَك وَلا يُقَوِمُوا عَلَى مِفْلِ فِعْلَلِكَ وَعَنِ البن عَبّاس (رض) أَنَّ بغض بَنِى إِسْرائِسَل شَكُواً فِي مَوْتِهِ فَاخْرِجَ لَهُمْ لِيَرَوْهُ وَإِنَّ كَنِيْرًا مِنَ النَّاسِ أَى اَهْلِ مَكَة عَنْ الْبُوسَا لَهُعُلُونَ لاَ يَعْتَبُرُونَ .
- ৯১. হযরত জিবরাঈল (আ.) বললেন, এতফলে ঈমান আনতেছং ইতিপূর্বে তো তুমি অমানা করেছ আর তুমি নিজের পথভাই হয়ে অন্যকেও ঈমান হতে পথভাই করে অশান্তি সৃষ্টিকারীদের অন্তর্কুক ছিলে।
- ৯২. <u>আজ আমি তোমার দেহ</u> তোমার নিশ্রাণ শব <u>রক্ষা</u>
  করব সমূদ্র হতে বের করে নিব (যাতে তুমি তোমার
  দশ্চাৎবতীদের জন্য] পরবতীদের জন্য [নিদর্শন]
  দিক্ষণীয় দৃষ্টান্ত [হয়ে থাক।] অনন্তর তারা যেন
  চিনতে পারে তুমি একজন দাস মাত্র এবং তোমার
  মতো আচরণ করতে যেন তারা অগ্রণী না হয়।
  হ্যরত ইবনে আব্রাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে যে,
  বনী ইসরাঈলের কেউ কেউ তার মৃত্যু সম্পর্কে
  সন্দেহ পোষণ করেছিল। সেহেতু তা প্রত্যক্ষ করার
  জন্য তার লাশটি বের করে আনা হয়েছিল। <u>অবশা</u>
  মানুষের <u>মধ্যে</u> মক্কাবাসীদের মধ্যে <u>অন্যকে আমার</u>
  নিদর্শন সুধ্যে <u>অনবধান। এটা</u> হতে তারা শিক্ষা
  গ্রহণ করে না।

## তাহকীক ও তারকীব

षात بَ إِنَّ لَا يَكُولُمُ مُعَظُّرُو عَلَيْهِ खाला आएका فَا. ﴿ قُولُمُ فَمَا أَمُنَ لَمُولِسُي إِلَّا ذُرِيَّةُ مِّنَ فَوْمِهِ तृथा यात्र । ला का दला के देवी अब - هَمُ الْمُنَ لِمُولُمُ مِنَا أَمُنَ لِمُولُمُ وَاللّهِ عَمَاءُ فَاذَا هِيَ كَلْتُمُ مُاللّهُ وَاللّهُ عَم إِنْمَانُ عَالَمُ عَلَيْهِ وَمِنْ عَلَيْهِ مِنْفُولُمُ وَمِنْ مُولِمُولُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمِنْ الْمُعْلِق إِنْمَانُ عِلَاهِ مِنْفُولُمُ وَمِنْ اللّهِ عَلَيْهِ مِنْفُولُمُ وَمِنْ اللّهِ عَلَيْهُ وَمِنْ اللّهُ اللّ

जर्ज हिला- मुखान मुखान ने स्वानन दतकाउँ राज । ﴿ مُولِدُ الرَّبِيُّ الرَّبِيُّ الرَّبِيُّ الرَّبِيُّ وَالْكُ وُرِيَّةً - वहर्कान رُزِيَّةً (مَالِيَّةً क्वान عَلَيْتِ مَا الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ وَالْمُعَا - مُمُنِّنًا مَعْنَاهًا النَّفْطِيلِيِّمُ عَلَيْنِيلِّمُ عَلَيْنِيلِّمُ عَلَيْنِيلِّمُ عَلَيْنِيلًا عَلَيْنَا الْمُعْلِيلِيلُ क्वात क्व

হয়ত ইবনে আকাস (রা.) হতে বৰ্ণিত রমেছে যে, ثُمَّنُ শক্টি যখন কোনো সম্প্রনায়ের উপর বলা হয় তবন এর ছারা قَالُ ابِنُ عَبَّاسٍ لَغَظُّ اللَّهِنَّةِ يُعَبِّرُ بِهِ عَنِ الغَرْمِ عَلَى رَجُو التَّحْقِيْرِ التَّصْغِيرِ । قَالُ ابِنُ عَبَّالٍ لَغَظُّ اللَّهِيَّةِ يُعْبِيرُ بِهِ عَنِ الغَرْمِ عَلَى رَجُو التَّحْقِيرِ وَالتَّصْغِيرِ عَلَيْهِ تَعْمِيرِ عَلَيْهِ الْمَعْمِيرِ عَلَيْهِ الْمَعْمِيرِ عَلَيْهِ الْمُعَلِّمِ وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِيمِ وَالْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعْمِيرِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلَّمِ وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلَّى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِيلُ

এর যমীরটি দৃটি ভিনুমুখী অর্থ সৃষ্টি করে দিয়েছে। হযরত মুসা (আ.)-এর সম্প্রদায় ও উদ্দোগ হেও পারে। আরার ফেরাউনের সম্প্রদায় উদ্দোগ হেও পারে। অথম সূরতে উদ্দেশ্য এই নেওয়া হবে যে, ফেরাউন ও ফেরাউন সম্প্রদায়ের ভয়ে ভরুতে ইসরাঈদীদের ধুব কম লোকই হররত মুসা (আ.) কথার সভ্যায়ন করেছে। আর ছিতীয় সূরতে ফেরাউন সম্প্রদায়ের এক জামাও উদ্দোগ হবে। আহে সে সকল জাদুকররাও অন্তর্ভক স্থা (আ.) মার্কাবিদা করের জন্য এসেছিল এবং তাদের ব্যতীত ছেরাউনেব ব্রী আছিয়া, ফেরাউনেব ট্রেজারার ও তার ব্রী.
ক্রেরটনের মোগ্যের মাথা চিক্লি কারিণী এবং كَانَوْرُ مُنْ وَالْمُوْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُوْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْرِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُؤْلِيْنِ

এর যমারকে ফেরাডনের দিকে ফারয়েছেন। www.eelm.weebly.com बड मर्या है के وَالَفَ لاَمْ مِصْسَلَ अरु देशिङ करत मिरहाइन في الاَرْضِ व्यव मर्या है के وَالْمُ اَرْضِ مِصْسَ - अर अर्था कि हे के हैं के हैं कि है के हैं के हैं के हैं कि है के हैं के उस्तर मृत्र (खा.) करतरहन । अर्थनंत्र के उस्तर्भ स्वार्थ के उस्तर्भ स्वार्थ के उस्तर्भ स्वार्थ के उस्तर त्रात्रक्ष स्वार्थ के अर्थनंत्र के अर्थनंत्र के उस्तर त्रात्रक्ष स्वार्थ के अर्थनंत्र के उस्तर त्रात्रक्ष स्वार्थ के अर्थनंत्र होता : के हैं के लिला सार्थित के लिला सार्थित के लिला है के लिला सार्थित के लिला है के लिला सार्थित के लिला है के लिला सार्थित के लिला सार्थित के लिला है के लिला है के लिला सार्थित के लिला है के लिला है के लिला सार्थित के लिला है लिला है के लि

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উল্লিখিত আয়াতে হয়রত মূসা ও হাজন (আ.) এবং বনী ইসরাইল ও কেরাউনের সম্প্রদারের কিছু অবস্থা এবং সে প্রসঙ্গে কিছু বিধি-বিধান আলোচনা করা হরেছে। প্রথম আয়াতে একটি নির্দিষ্ট ঘটনা সম্পর্কিত হুকুম ররেছে। তাহলো এই বে, বনী ইসরাইল যারা হয়রত মূসা (আ.)-এর দীনের উপর আমল করতো তাদের সবাই অভ্যাস অনুযায়ী নিজেদের সপ্রমাআহ' তথা উপাসনালয়েই নামাজ আদায় করতো। তাছাড়া পূর্ববর্তী উন্নতদের জন্য নির্দেশও ছিল তাই। তাদের ঘরে পড়লে আনায় হতো না। তবে এই বিশেষ সুবিধা মহানবী — এর উন্নতকেই দান করা হয়েছে যে, তারা যে কোনোখানে ইন্ছা নামাজ আদায় করে নিতে পারে। সহীহ মুসলিমের এক হাদীসে রাসুলে কারীম — তার ছয়টি বৈশিষ্ট্যের মাঝে এটিও উল্লেব করেছেন যে, আমার জন্য গোটা জমিনকে মসজিদ বানিয়ে দেওরা হয়েছে; সব জায়গাতেই নামাজ আদায় হয়ে যাবে। তবে এটা আলানা কথা যে করজ নামাজসমূহ মসজিদে জামাতের সাথে আদায় করা সুনুতে মু'আঞ্চানাহ সাব্যন্ত করা হয়েছে। নকল নামাজ ঘরে আদায় করা উল্লম। বয়রং রাসুলে কারীম — এরই উপর আমল করতেন। তিনি তথু করজ নামাজই মসজিদে পড়তেন। সুনুত ও নকলসমূহ ঘরে গিয়ে আদায় করতেন। যাহোক বনী ইসরাইলরা তাদের মায়হার বা ধর্মাত অনুসারে নিজেদের উপাসনালয়ে গিয়ে নামাজ আদায়ে বাধ্য ছিল। এদিকে কেরাউন যে তাদেরকে বিভিনু প্রকারে কই নিত এবং তাদের উপর অত্যাচার করত সে বিষয়টি লক্ষ্য করে তাদের সমস্ত উপাসনালয় তেঙ্কে চুরমার করে দিল যাতে এরা নিজেদের ধর্মানুযায়ী নামাজ পড়তে না পারে। একই কারণে আল্লাহ তাআলা ননী ইসরাইলের উত্তম পয়্রগাম্বর হয়রত মুসা ও হারন (আ.)-কে এ নির্দেশ দান করলেন যা আয়াতে উল্লেখ রয়েছে যে, মিসরে বনী ইসরাইলদের জন্য নতুন গুড়নির্দাণ করা যে যাতে করে তারা এসব আবাসিক ছরেই নামাজ আদায় করতে পারে।

এতে বেঝা যাছে, পূর্ববতী উত্মতদের জন্য যদিও এ নির্দেশ ছিল বে, তাদেরকে তবুমাত্র নির্ধারিত উপাসনালয়েই নামান্ত পড়তে হবে, কিন্তু এই বিশেষ দুর্ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে বনী ইসরাঈলদের জন্য নিজেদের ঘরে নামান্ত আদায় করে নেওয়ার সামান্তিক অনুমতি দেওয়া হয় এবং তাদের ঘরের দিকটা কেবলার দিকে সোজা করে নিতে বলা হয়। তাছাড়া এমনও বলা তেতে পারে বে, এই বিশেষ প্রয়োজনের ক্ষেত্রেও তালেরকে নির্ধারিত সে ঘরেই নামান্ত পড়ার কবা বলা হয়েছিল যা কিবলামুখী করে নির্মাণ করা হয়েছিল। সাধারণ ঘরে কিংবা সাধারণ জায়গায় নামান্ত পড়ার অনুমতি তখনও ছিল না, ক্রেন্সী মহানাই ক্রেন্সী -এর উন্মতের জন্য রয়েছে বে, বে কোনো নগারে কিংবা মার্চ্সে যে কোনো স্থানে নামান্ত আদায় করার সূত্রেণ নেওয়া হয়েছে। -[কহল মাাআন]

থোকে এ প্রস্থাটি লক্ষ্য করার মতো যে, এ আয়াতে বনী ইসরাঈলদেবকৈ যে কিবলার প্রতি মুখ করার । ভ্রক্ম দেওয়া হয়েছে 
েকান কিবলা ছিল; কাবা ছিল, না বায়তুল মুকাদ্যাসঃ হয়রত আনুস্থাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন বে, এতে কাবাই 
উদ্দেশ্য: ববং কাবাই ছিল হয়রত মুসা (আ.) ও তার আসহাবের কেবলা। —(কুরতুবী, ব্রহল মা'আমী) কোনো কোনো ওলামা এমনও বলোছন যে, পূর্ববটী সমস্ত নবী রাসুলের কিবলাই ছিল কাবা শরীক।

মার যে হাদীসে বলা হয়েছে যে, ইছদিরা নিজেদের নামাজে 'সাধরায়ে বায়তুল মুকান্দাসের দিকে মুখ করতো, তাকে সে সময়ের সাথে সম্পৃত্ত করা হয়েছে, যথন হয়রত মুসা (আ.) মিসর ছেড়ে বায়তুল মুকান্দাসের দিকে রওয়ানা হয়েছিলেন। এটা মিসরে অবস্থানকালে তাঁর কিবলা বায়তুল্লাহ হওয়ার পরিপন্থি নয়।

এ আয়াতের দ্বারা একথা প্রমাণিত হয়ে যায় যে, নামাজ পড়ার জনা কিবলামুখী হওয়ার শর্তটি পূর্ববর্তী নবাগানের সময়েও বিদামান ছিল। তেমনিভাবে পূর্ববর্তী সমস্ত নবী রাস্নুনের শরিয়তের নামাজের জন্য পবিক্রতা ও আবব্দ ঢাকা যে শর্ত ছিল ভাও নির্ভরযোগ্য রেওয়ায়েতের দ্বারা প্রমাণিত হয়।

আবাসপৃহসমূহকে কিবলামুখী করার উদ্দেশ্য ছিল এই যে, তাতেই যেন নামাজ আদায় করা হয়। সেজন্য তার পরেপরেই وَالْمُسُونَ এর নির্দেশ দানের মাধ্যমে হেদায়েত দিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, ফেরাউন যদি নির্ধারিত উপাসনালয়ে নামাজ আদায় করতে বাধা দান করে, তবে তাতে নামাজ রহিত হয়ে যাবে না; বরং নিজ নিজ ঘরে তা আদায় করতে হবে:

আয়াতের শেষাংশে হয়রত মূসা (আ.)-কে সম্বোধন করে ইকুম দেওয়া হয়েছে যে, আপনি মু'মিনদেরকে সূসংবাদ দিয়ে দিন যে, তাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধ হবে; শক্রর উপর তাদের জয় হবে এবং আবেরাতে তারা জান্নাতপ্রাপ্ত হবে। -[রুহুল মা'আনী]

আয়াতের শুরুতে হ্যরত মূসা ও হারুন (আ.)-কে দ্বিচন পদের মাধ্যমে সন্থোধন করা হয়েছে। তার কারণ, আবাসগৃহগুলোকে কিবলামূৰী করে তাতে নামান্ত পড়ার অনুমতি দান ছিল তাঁদেরই কান্ত। অতঃপর বহুবচন পদের মাধ্যমে সমস্ত বনী ইসরাঈলকে অন্তর্ভুক্ত করে নামান্ত প্রতিষ্ঠা করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। তার কারণ, এ নির্দেশ পদ্মগান্তর ও উম্বত সবাই শামিল। সবশেষে সুসংবাদ দানের নির্দেশটি দেওয়া হয়েছে। বিশেষ করে হ্যরত মূসা (আ.)-কে। তার কারণ, প্রকৃতপক্ষ তিনিই ছিলেন শরিয়তের অধিকারী নবী। জান্নাতের সুসংবাদ দান তাঁরই হক বা অধিকার ছিল।

ছিতীয় আয়াতে ফেরাউনের সম্প্রদায়ের সংশোধনের ব্যাপারে নিরাশ হয়ে হযরত মূসা (আ.) যে বদদোয়া করেছিলেন, তা বর্ণিত হয়েছে। এর প্রারম্ভে তিনি আল্লাহ তা আলার দরবারে নিবেদন করেন যে, আপনি ফেরাউনের সম্প্রদায়ের সংশোধনের পার্থিব আড়াহরের সান্ত সরক্ষাম ও ধনদৌলত যথেষ্ট পরিমাণেই দিয়েছেন। মিসর থেকে ওক্ষ করে আবিসিনিয়া পর্যন্ত সোলা টাদী, হীরা ক্ষরতের বনিসমূহ দিয়ে রেখেছেন। —[কুরতুবী] যার প্রতিক্রিয়া হচ্ছে এই যে, তারা মানুষকে আপনার পথ থেকে ওমরাহ করে দিছে। কারণ সাধারণ মানুষ তাদের বাহ্যিক সান্ত সরক্ষাম ও আড়্ছরপূর্ণ ভোগ বিলাস নেথে এমন সংশায়ের সমূখীন হয়ে পড়ে যে, সতিয়ই যদি এরা গোমরাহীর মধ্যেই থাকবে, তবে এরা আল্লাহ তা আলার এসব নিয়মত কেমন করে পেতে পারে। সাধারণ মানুষের দৃষ্টি এই তাৎপর্যের গতীরে পৌছতে পারে না যে, নেক আমল ব্যতীত যদি কারো পার্থিব উন্নতি হয়, তবে তা তার নাায়-নিষ্ঠার লক্ষণ হতে পারে না। হয়রত মূসা (আ.) ফেরাউনের সম্প্রদায়ের সংশোধনের ব্যাপারে নিরাশ হয়ে পড়ার পর তার ধনৈশ্বর্য অন্য লোকদের ওমরাহ হয়ে পড়ার আশক্ষা করে বদদায়া করেন—

করেন—

করেন—

করেন তার পরিবর্তিত করে বিকৃত ও বিষ্কিয় করেন দার।।

হযরত কাডাদা (রা.) কর্তৃক বর্ণিত বয়েছে যে, এই দোয়ার প্রতিক্রিয়ার ফেরাউনের সম্প্রদায়ের সমস্ত হীরা-জহরত, নগদ মুদ্রা এবং বাগ-বাগিচা, শস্য ক্ষেতের সমস্ত ফল ফসল পাধরে রূপান্তরিত হরে যায়। হযরত ওমর ইবনে আবুল আজীজ (ই.)-এর আমলে একটি থলে পাওয়া গিয়েছিল যাতে ফেরাউনের আমলের কিছু জ্বিনিসপত্র রক্ষিত ছিল। তাতে ডিম এবং বাদায়ও দেখা যায় যা সম্পূর্ণ পাধর হয়ে গিয়েছিল।

গড়সীরপান্ত্রের ইমামণণ বলেছেন যে, আল্লাহে তা'আলা তালের সমন্ত ফলমূল, তরিতরকারি ও খাদ্যশস্যকে পাধর বানিয়ে দিয়েছিলেন। আর এটি ছিল আল্লাহ তা'আলার সেই নয়টি [মেজোসূলত] নিদর্শনের একটি যার আলোচনা কুরআন কারীমের بَالْمُ بَالْمُو بَاللّهُ وَمِنْ مِنْ مِنْ مِنْ فَالْمُو بَاللّهُ وَمِنْ فَالْمُو بِاللّهُ فَاللّهُ مِنْ أَلْمُ فَاللّهُ مُولِمًا فِي مُؤْمِنُونِ وَاللّهُ مِنْ أَلْمُ فَاللّهُ مِنْ فَاللّهُ فِي أَلْمُ فَاللّهُ فَاللّهُ مِنْ أَلْمُ فَاللّهُ وَمِنْ فَاللّهُ مِنْ أَلْمُ فَاللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلِيلًا لِمُواللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ছিতীয় বদদোয়া হয়রত মুসা (আ.) তাদের জন্য করেছিলেন এই وَاشْدُدُ عَلَىٰ قُلُوسِهُمْ فَلَا يُوْمِنُواْ حَنَّى يَرُوا الْعَذَابَ الالبيم অর্থাৎ হে পরওয়ারদিগার, তাদের অন্তরগুলোকে এমন কঠিন করে দাও, যে তাতে ঈমান এবং অন্য কোনো সংকর্মের যোগ্যতা না থাকে। যাতে তারা বেদনাদায়ক আজাব আসার পূর্বে ঈমান আনতে না পারে।

কোনো নবী রাস্লের মুখে এমন বদদোয়া বাহ্যত অসম্ভব বলেই মনে হয়। কারণ মানুষকে ঈমান ও সংকর্মের আমন্ত্রণ জানানো এবং সেজন্য চেষ্টা-সাধনা করাই হয়ে থাকে নবী রাস্লগণের জীবনের ব্রত।

কিন্তু এক্ষেত্রে ঘটনা হলো এই যে, হযরত মুসা (আ.) যাবতীয় চেষ্টা চরিত্রের পরে তাদের সংশোধনের ব্যাপারে নিরাশ হয়ে গিয়েছিলেন এবং এই কামনা করেছিলেন যে, এরা যেন নিজেদের কৃতকর্মের শান্তি প্রত্যক্ষ করে। এতে এমন একটা সম্ভাবনাও বিদামান ছিল যে, এরা যে আবার আজাব আসতে দেবে ঈমানের স্বীকৃতি দিয়ে দেয় এবং তাতে করে আজাব স্থানিত হয়ে যায় তাই কৃষ্ণরের প্রতি ঘৃণাবিছেষই ছিল এই প্রার্থনার কারণ। যেমন, ফেরাউন ডুবে মরার সময় ঈমানের স্বীকৃতি দিতে আরম্ভ করলে হযরত জিবরাঈল (আ.) তার মুখ বন্ধ করে দেন, যাতে আল্রাহ তা আলার রহমত ও কর্মণায় সে আজাব থেকে বেঁচে যেতে না পারে।

ভাছাড়া এমন হতে পারে যে, এই বদদোয়াটি প্রকৃতপক্ষে বদদোয়াই নয়, বরং শয়তানের উপর যেমন লানত করা হয় তেমনি বিষয়। সে যখন কুরআনের প্রকৃষ্ট বর্ণনার মতোই লানতপ্রাপ্ত তখন তার উপর লানত করার উদ্দেশ্য প্রছাড়া আর কিছুই নয় যে, আল্লাহ তা'আলার যার উপর লানত চাপিয়ে দিয়েছেন, আমরাও তার উপর লানত করি। এক্ষেত্রে মর্ম দাঁড়াবে এই যে, তাদের অন্তরসমূহের কঠোর হয়ে পড়া এবং ঈমান ও সংশোধনের যোগ্য না থাকা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকেই নির্ধারিত করে দেওয়া হয়েছিল। হয়রত মুদা (আ.) বদদোয়ার আকারে সে বিষয়টিই প্রকাশ করেছেন মাত্র।

তৃতীয় আয়াতে হ্যরত মূসা (আ.)-এর উক্ত দোয়া কবুল হওয়ার বিষয়টি আলোচনা করা হয়েছে। কিন্তু হ্যরত হারক (আ.)-কেও দোয়ার অংশীদার সাব্যন্ত করে বলা হয়েছে- করে নেওয়া হয়েছে। এতে বুঝা যায় কোনো দোয়ায় 'আমীন' বলাও দোয়াবই অন্তর্ভুক্ত। আর যেহেতু কুরআন কারীমে নিঃশব্দে দোয়া করাকেই দোয়ার সুন্নত নিয়ম বলে অভিহিত করা হয়েছে, কাজেই এতে 'আমীন' ও নিঃশব্দে বলাই উক্তম বলে মনে হয়।

এ আয়াতে দোয়া কবুল হওয়ার সংবাদটি উভয় পয়গাম্বকেই দিয়ে দেওয়া হয়েছে। কিছু তাদেরকে সামান্য পরীক্ষা কর হয়েছে যে, দোয়া কবুল হওয়ার লক্ষণ আল্লামা বগভীর মতে চল্লিশ বছর পর প্রকাশিত হয়। সে কারণেই এ আয়াতে দোদ কবুল হওয়ার বিষয়টি আলোচনা করার সাথে সাথে উভয় নবীকে এ হেদায়েতও দেওয়া হয়েছে যে, وَمُنْ كُنُ مُنْكُونُ مُنْ كَا يَعْلَمُونَ অর্থাৎ নিজেদের উপর অর্পিত দায়িত্ব দাওয়াত ও তাবলীগের কাজে নিয়োজিত থাকুন, দোচ কবুল হওয়ার প্রতিক্রিয়া যদি দেরিতেও প্রকাশ পায়, তবুও জাহেলদের মতো তাড়াভ্ড়া করবেন না।

www.eelm.weebly.com

যতক্ষণ না মৃত্যুর উর্ধেশ্বাস আরম্ভ হয়ে যায়। -[তিরমিযী]

মৃত্যুকালীন উর্ধেশ্বাস বলতে সে সময়কে বুঝানো হয়েছে, যখন জান কবজ করার সময় ফেরেশতা সামনে এনে উপস্থিত হন : তখন কর্মজগত পৃথিবীর জীবন সমাপ্ত হয়ে আখেরাতের হকুম আহকাম আরম্ভ হয়ে যায়। কাজেই সে সময়কার কোনো আমল গ্রহণযোগ্য নয়। ঈমানও নয় এবং কুফরও নয়। এমন সময়ে যে লোক ঈমান গ্রহণ করে, তাকেও মু'মিন বলা যাবে না এবং কাফন দাফনের ক্ষেত্রে মুসলমানদের অনুরূপ ব্যবহার করা যাবে না। যেমন ফেরাউনের এ ঘটনা ঘারা প্রমাণিত হয় যে, সমগ্র বিশ্ব মুসলিমের ঐকমত্যে ফেরাউনের মৃত্যু কুফরির অবস্থায় হয়েছে বলে সাব্যন্ত করা হয়েছে। তাছাড়া কুরআনের প্রকৃষ্ট নির্দেশিও এটাই সুন্দাষ্ট। তাই যারা ফেরাউনের এই ঈমানকে গ্রহণযোগ্য বলে অভিহিত করেছেন, হয় তার কোনো ব্যাখ্যা করতে হবে, না হয় তাকে ভুল বলতে হবে।-কিহল মা'আনী

এমনিভাবে খোদানাখান্তা যদি এমনি মুমূর্ষ্থ অবস্থায় কারো মুখ দিয়ে কুফরির বাক্য বেরিয়ে যায়, ভবে ভাকে কাফেরও বলা যাবে না। বরং তার জানাযার নামাজ পড়ে তাকে মুসলমানদের মতো দাফন করতে হবে এবং তার কুফরির বাক্যের রূপক অর্থে ব্যাখ্যা করতে হবে। যেমন, কোনো কোনো ওলীআল্লাহর অবস্থায় দ্বারাও তার সমর্থন পাওয়া যায় যে, এমন বাক্য তাঁদের মুখ থেকে বেরিয়ে এসেছিল মানুষ থাকে কুফরির বাক্য মনে করে ব্যাকুল ও অস্থির হয়ে পড়েছিল, কিন্তু পরে যথন তার কিছুটা সংজ্ঞা ফিরে আসে এবং সে বাক্যে তার উদ্দেশ্য সম্পর্কে বাডলে দেন, তখন সবাই নিশ্বিত্ত হয় যে, তা সাক্ষাৎ সমানী বাকাই ছিল বটে।

সারকথা এই যে, যখন রহ, বেরোতে থাকে এবং অন্তিম অবস্থায় উপস্থিত হয় তখন দে সময়টি পার্থিবজীবনে গণ্য হয় না। তখনকার কোনো আমল বা কার্যকলাপ শরিয়ত অনুযায়ী গ্রহণযোগ্য নয়। বন্ধুত এর পূর্বেকার যাবতীয় আমলই ধর্তব্য হয়ে থাকে। কিন্তু উপস্থিত দর্শকদের এ ব্যাপারে প্রচুর সতর্কতা অবলম্বন করা কর্তব্য। কারণ ঐ বিষয়টির সঠিক অনুমান করতে গিয়ে ভুলভ্রান্তি হতে পারে যে, বান্তবিকই এ সময়টি রহু বেরোবার কিংবা উর্ধেশ্বাদের সময় কিংবা তার পূর্ব মুহূর্ত্ত । তার পূর্ব মুহূর্ত । তার ক্রম্বান্তবিক্রমান করতে গিয়ে ভুলভ্রান্তি হতে পারে যে, বান্তবিকই এ সময়টি রহু বেরোবার কিংবা উর্ধেশ্বাদের সময় কিংবা তার পূর্ব মুহূর্ত । তার তার ক্রম্বান্তবিক্রমান কর আয়াতে কেরাউনকে উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে যে, জলমগুরুতার পর আমি তোমার লাশ পানি থেকে বের করে দেব যাতে তোমার এই মৃতদেহটি তোমার পাচাবেরীদের

জন্য আল্লাহ তা আলার মহাশক্তির নিদর্শনও শিক্ষণীয় হয়ে থাকে।

ঘটনাটি এই যে, সাগর পাড়ি দেওয়ার পর হযরত খুসা (আ.) যখন বনী ইসরাঈলদেরকে ফেরাউনের নিহত হওয়ার সংবাদ
দেন, তখন তারা ফেরাউনের ব্যাপারে এতই ভীত সত্তম্ভ ছিল যে, তা অস্বীকার করতে লাগল এবং বলতে লাগল যে,
ফেরাউন ধ্বংস হয়নি। আল্লাহ তা আলা তাদের সঠিক ব্যাপার প্রদর্শন এবং অন্যান্যদের শিক্ষা লাতের উদ্দেশ্যে একটি

টেউয়ের মাধ্যমে ফেরাউনের মৃতদেরটি তীরে এনে ফেলে রাখলেন, যা সবাই প্রত্যক্ষ করল। তাতে তার ধ্বংসের ব্যাপারে

তাদের নিশ্বিত বিশ্বাস এলো এবং তার এ লাশ সবার জন্য নিদর্শন হয়ে য়ইল। তারপরে এই লাশের কি পরিণতি হয়েছিল

তা জানা যায় না। যেবানে ফেরাউনের লাশটি পাওয়া গিয়েছিল আজো সে স্থানটি জাবালে ফেরাউন নামে পরিচিত।
কিছুকাল পূর্বে পত্রিকায় খবর বেরিয়েছিল যে, ফেরাউনের লাশ অক্ষত অবস্থায় পাওয়া গেছে, সাধারণ লোকেরাও তা
প্রত্যাক্ষ করেছে এবং আজ পর্যন্ত কায়রোর জাদুমরে সংরক্ষিত রয়েছে। কিছু একথা নিশ্চিতভাবে বলা যায় না যে, এ
ফেরাউনই সে ফেরাউন যার সাথে হযরত মূসা (আ.)-এর মোকাবিলা হয়েছিল, নাকি অন্য কোনো ফেরাউন। কারণ

ফেরাউন শব্দটি কোনো একক ব্যক্তির নাম নয়। সে যুগে মিসরে সব বাদশাহকেই ফেরাউন পদবী দেওয়া হতো।

কিন্তু এটাও কোনো বিষয়ের ব্যাপার নয় যে, আল্লাহ ডা'আলা যেভাবে জনমন্ন লাশকে শিক্ষামূলক নিদর্শন হিসেবে সাগর তীরে এনে ফেলেছিলেন, ডেমনিভাবে সেটিকে আগত বংশধরনের শিক্ষার জন্য পচাগলা থেকেও রক্ষা করে থাকবেন এবং এখনো তা বিদ্যামান থাকবে।

আয়াতের শেষাংশে ইরশাদ হয়ছে, বহু লোক আমার আয়াতসমূহ এবং নিদর্শনসমূহের ব্যাপারে অমনোযোগী, সেগুলোর উপর চিস্তা-ভাবনা করে না এবং তা থেকে শিক্ষা গ্রহণ করে না। অন্যথায় পৃথিবীর প্রতিটি অগুকণায় এমন সব নিদর্শন বিদ্যমান রয়েছে, যা লক্ষ্য করলে আল্লাহ তা'আলার পরিপূর্ণ ক্ষমতা সম্পূর্কে অবহিত হওয়া যায়।

## অনুবাদ :

- وَلَقَدُ بَ وَالْكِيْرِ وَ ٩٣ هِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَالْقَدُ بَ वर्थ- উৎकृष्ट जातामञ्जल। जर्थाৎ मितिया उ صُدْق মিশরে ঠিকানা দিলাম অবতরণ করালাম। এবং তাদেরকে উত্তম ও পবিত্র জীবনোপকরণ দিলাম অতঃপর তাদের নিকট জ্ঞান না আসা পর্যন্ত তারা বিভেদ করেনি। জ্ঞান আসার পরই তারা বিভেদ করল, যেমন কেউ কেউ তার উপর ঈমান আনল আর কেউ কেউ তা প্রত্যাখ্যান করল। তারা যে বিষয়ে অর্থাৎ দীন ও ধর্মের বিষয়ে যে বিভেদ সৃষ্টি করেছিল তোমার প্রতিপালক কিয়মাতের দিন মু'মিনদেরকে মুক্তিদান ও কাফেরদেরকে শান্তিদান المُوْمِنِيْنَ وَتَعَذِيبِ الْكَفِرِينَ. করতো তার ফয়সালা করবেন।
  - . ৭ ১ ৯৪. হে মুহাম্মদ 🚐 । আমি তোমার প্রতি যা যে সমন্ত কাহিনী অবতীর্ণ করেছি তাতে যদি ধরে নেওয়া হয় যে, তুমি সন্দিহান তবে তোমার পর্বের কিতাব তওরাত যারা পাঠ করে তাদেরকে জিজ্ঞাসা কর তাদের নিকট এগুলো সপ্রমাণিত, তারা তোমাকে এগুলোর সত্যতা সম্পর্কে অবহিত করবে। একথা নাজিল হওয়ার পর রাস্ব 🕮 ইরশাদ করেছিলেন, আমি সন্দেহ পোষণ করি না। সূতরাং আমি কাউকে জিজ্ঞাসা করব না। তোমার প্রতিপালকের নিকট হতে তোমার নিকট সত্য এসেছে। তমি কথনো এতে সন্দিহানদের অন্তর্ভুজ হইও না । اَلْمُعْتَرِيْنَ : সন্দেহ পোষণকারী ।
  - ৯৫. এবং যারা আল্লাহ তা আলার নিদর্শনসমূহ অস্বীকার করেছে তুমি কখনো তাদের অন্তর্ভুক্ত হইও না। তাদের অন্তর্ভুক্ত হলে তুমি ক্ষতিগ্রস্তদের মধ্যে গণ্য হবে।
  - ৭٦ ৯৬. যাদের উপর তোমার প্রতিপালকের কথা অর্থাৎ আজাব সত্য হয়েছে অবশ্যম্ভাবী হয়েছে তারা ঈমান আনবে না।
- مرور جَاءَتُهُمْ كُلُّ أَيَةً حُتَّى يَرُواُ الْعَذَابَ ٩٧ هُ٩. وَلَوْ جَاءَتُهُمْ كُلُّ أَيَةً حُتَّى يَرُواُ الْعَذَابَ ততক্ষণ তাদের নিকট সকল নিদর্শন আসলেও তারা ঈমান আনবে না। কিন্তু ঐ সময়ের ঈমান তাদের কোনো উপকারে আসবে না

- ا فَانْ كُنْتَ يَا مُحَكَّدُ فِيْ شَكِّ مِّكَا أَنْزَلْنَا ٓ الَيْكَ مِنَ الْقَصَص فَرْضًا فَسُنَا الَّذِيْنَ يَقْرَءُونَ الْكَتْبَ النَّتُورُةَ مِنْ قَبْلِكَ ء فَانَّهُ ثَابِتُ عِنْدَهُمْ يَخْبُرُونَكَ بِصِدَّقِهِ قَالَ عَنْ لَا أَشُكُّ وَلا أَسْالُ لَـقَدْ جَا ءَكَ الْـُحِـُّقُ مِـنْ رَّبِّكَ فَـلاَ تَـكُـوْنَـنَّ مِـنَ الْمُمْتَرِيْنِ . اَلشَّاكَّيْنَ فِيهِ .
- وَلاَ تَكُوْنَنَّ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِايْتِ اللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخُسرِيْنِ.
- رَبُّكَ بِالْعَذَابِ لَا يُؤْمِنُوْنَ ـ
- الْاَلِيْمَ فَلَا يَنْفَعُهُمْ حِيْنَئِذٍ.

. فَلَوْلَا فَهَلَّا كَانَتْ قَرْيَةُ أُرِيْدَ أَهْلُهَا أَمنَتُ قَبْلَ نُزُولُ الْعَذَابِ بِهَا فَنَفَعَهَا الْمِمَانُهَا إِلَّا لُكِنْ قَنْوَمَ يُنونُسُ عِ لَكَّا أَمُنُوا عِنْدَ رُؤْيَة إمَاراتِ الْعَذَابِ الْمَوْعُود وَلَمْ يُوَخِّرُوا إلى حَكُولِهِ كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْجِزْي فِي التحليوة الدنيا ومتتعنهم إلى حين انقِضَاءِ أَجَالِهم.

كُلُّهُمْ جَمِيْعًا طِ أَفَانَتْ ثُكُرِهُ النَّاسَ بِسَا لَمْ يَشَبُّ اللَّهُ مِنْهُمْ خَيْثِي يَكُونُوا مُؤْمنيْنَ لاَ۔

١. وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تُوْمِنَ إِلَّا بِاذْن اللُّه ط بارَادَتِه وَيُكَجْعَسُكُ الرَّجْسُ الْعَذَابَ عَلَى الَّذِيْنَ لَا يَعْقَلُونَ. يَتَدَيُّهُ وْنَ أَياتِ اللَّهِ .

قُلُ لِكُفَّارِ مَكَّةَ انْظُرُوا مَاذَا أَيْ ٱلَّذِي فِي السَّهُوْتِ وَالْاَرْضِ ط مِنَ ألأيات اللَّدالَّة عَلَىٰ وَحْدَانِيَّة اللَّهِ تَعَالَيْ وَمَا تُغْنِي الْأَيْتُ وَالَّنُذُرُ جَمْعُ نَذِيْدِ أَى اَلرَّسُلُ عَنْ قَوْم لَا يُوْمِنُونَ فِيْ عِلْمِ اللَّهِ أَيْ مَا تَنْفَعُهُمْ.

٩٨ ৯৮. ইউনুসের সম্প্রদায় ব্যতীত এমন হয়নি য়ে, আজাব নাজিল হওয়ার পূর্বক্ষণ কোনো জনপদ অর্থাৎ জনপদবাসী ঈমান আনয়ন করেছে আর এ ঈমান কোনো উপকার করেছে। প্রতিশ্রুত আজাবের আলামত দেখতে পেয়ে তারা যখন ঈমান আনল আজাব আপতিত হওয়া পর্যন্ত তারা ইউনুদের সম্প্রদায় বিলম্ব করল না তখন আমি তাদের থেকে পার্থিব জীবন হেয়কর শান্তি বিদরিত করে দিলাম এবং কিছুকালের জন্য তাদের জীবনকাল শেষ না হওয়া পর্যন্ত জীবনোভোগ করতে দিলাম। 🕉 🗓 তা এস্থানে مُلُ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে । إِنَّا تُورُ ي ي وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ র্মা শব্দটি نکئ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

. ﴿ وَلَوْ شَكَّاءَ رَبُّكَ لَا مُمَنَّ فَي الْاَرْضِ ﴿ ١٩٩ . وَلَوْ شَكَّاءَ رَبُّكَ لَا مُمَنَّ فَي الْاَرْض আছে তারা সকেলই ঈমান আনত। তবে কি তুমি আল্লাহ যা তাদের হতে চাননা সেই বিষয়ে মানুষের উপর জবরদন্তি করবে যাতে তারা মু'মিন হয়ে যায় সেই জন্যঃ না তুমি তা করবে না :

> ১০০. আল্লাহ তা আলার অনুমতি ব্যতীত তার ইচ্ছা ব্যতীত ঈমান আনয়নের কারো সাধ্য নেই। যারা অনুধাবন করে না অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার আয়াত ও নিদর্শনসমূহে চিন্তা ভাবনা করে না আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর 'রিজস' অর্থাৎ আজাব আপতিত করেন।

১০১, মঞ্চার কাফেরদেরকে বল, আকাশমণ্ডলী ও পথিবীতে আল্লাহ তা'আলার একত্ত্বে প্রমাণ বহু নিদর্শনসমূহের যা কিছু আছে তৎপ্রতি লক্ষ্য কর। যারা আল্রাহ তা'আলার জ্ঞানানুসারে অবিশ্বাসী নিদর্শন ও ভীতি প্রদর্শন সেই সম্প্রদায়ের কাজে আসে না। এ সমস্ত তাদের কোনো উপকার পৌছবে না। اَلنُّكُر : তা بُدِّيرُ এর বহুবচন ভীতি প্রদর্শনকারীগণ। অর্থাৎ রাস্লগণ।

مِثْلَ أَيُّام الَّذِيْنَ خَلَوا مِن قَبْلِهِمْ مَ مِ مَنَ ٱلْأُمُمَ أَيْ مِثْلً وَقَالِيعِهُم مِنَ الْعَذَابِ قُلُ فَانْتَظُرُوا ذُلِكَ إِنَّكُ مَعَكُم مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ.

ა ১০৩. शुद्रालास आमि आमात तामुलानवतक এवर الْمُضَارِعُ لِحِكَابِيَةِ الْحَالِ الْمَاضِيَةِ رُسُلُنَا وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا مِنَ الْعَذَابِ كَذٰٰلِكَ جِ الْإِنْجَاءُ حَقًّا عَلَيْنا نُنْج الْمُؤْمِنِيْنَ . اَلنَّبِيُّ عَلَيْهُ وَاَصْحَابَهُ حِيْنَ تَعْذِيْبِ الْمُشْرِكِيْنَ.

১০২, তারা তোমাকে অস্বীকার করতো তাদের পর্ববর্তী জাতিসমূহের উপর যে ধরনের দিন অতিবাহিত হয়েছে সেরূপ ব্যতীত অন্য কিছুর অর্থাৎ পূর্ববর্তীদের উপর শাস্তির যে সমস্ত ঘটনা ঘটে গিয়েছে তা ব্যতীত অন্য কিছুর প্রতীক্ষা করতেছে না বল, তোমরা তার প্রতীক্ষা কর, আমি তোমাদের সাথে প্রতীক্ষা করতেছি। 👊 এ প্রশ্নবোধক শব্দটি এস্থানে না বোধক শব্দ 💪 -ঞ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

<u>মু'মিনদেরকে</u> আজাব হতে রু<u>ক্ষা করি।</u> 🚓 🚉 আর্থাৎ আমরা উদ্ধার করতেছি । এস্থানে اَلْتُحَارُ يَاسَانَا الْعَالِيَةِ الْحَالِ الْعَالِيَةِ عَلَيْهِ الْعَالِيَةِ الْعَالِيَةِ الْعَالِيَةِ الْعَالِيَةِ الْعَالِيَةِ সংঘটিত বিষয়টিকে ঘটমানরূপে চিত্রিত করতে কর্থাৎ বর্তমানকাল বাচক ক্রিয়ার ব্যবহার 🚅 করা হয়েছে। এভাবেই হয় রক্ষা করা; আমার দায়িত্ব হলো মু'মিনদের অর্থাৎ রাসুল 🚃 ও তার সঙ্গীদের মুশরিকদেরও উৎপীতন হতে রক্ষা করা।

### ডাহকীক ও ডাবকীব

. এठा वात्व : فَعُولُهُ بَوَّالُثُا अप्रमात व्राल مَتَكَلِّمْ अप्रमात व्राल تَبْرَيَهُ वि. نَفْعَبْل अप्रवात وَ فَولُهُ بَوَّالُثُ

-এর দিকে ইজাফত আরবদের অভ্যাস وَسُمُّ مَكَانٍ पि مُبَرِّزً विशास है के مُبَعَّزُ صِدْق অনুযায়ী হয়েছে। আরবগণ যখন কোনো কিছুর প্রশংসা করতে চায় তখন তার ইজাফত صدن -এর দিকে করে দেয়। प्रियन وَمُونَ ، لَهُذَا رَجُلُ صِدْقَ । प्रियन উদ্দেশ্য হলো প্রশংসিত স্থান। مُغَامَ صِدْق ، لَهُذَا জর্দান ও ফিলিন্তীন কেউ কেউ শাম দেশ উদ্দেশ্য নিয়েছেন।

: बरे हेवातक चाता अकि अल्लात छखत प्रथमा हत्सरह : वें وَلُهُ الْمُضَارِعُ لِحِكَايَةُ الْحَالِ الْمُاضِيةِ थन्न. थन्न राला এই एर. يُسْتِغْبَالُ अन्न राला এই एर. مُضَارِعُ राला مُضَارِعُ राला عُنْنَجَى अन्न राला এই एर. إِسْتِغْبَالُ अन्न राला अर्थ राला उने ইসরাঈলকে বর্তমানকালে মুক্তি দেওয়া ইচ্ছে। অথবা ভবিষ্যতে দেওয়া হবে। অথচ মুক্তি তো অতীত কালেই দেওয়া হয়েছে।

উত্তর, এটা حکاید حکاید این مارنیک -এর ভিত্তিতেই বলা হয়েছে। মনে হয় যেন অতীতকালের অবস্থাকে বর্তমান অবস্থা পর্যন্ত টেনে নিয়ে আসা হচ্ছে।

প্রাসঙ্গিক আলোচনা

भीन ইবরাহীম ও তার সন্তানবর্ণের জন্য মিরাস বানিয়ে দিয়েছিলেন। উত্তম আবাসকে কুরআন কারীনে مُسَوَّا وَسُوْرُ নাকে বাক করা হয়েছে। এখানে صِدِّدَر অর্থ কল্যাবজনক ও উপযোগী। অর্থাৎ এমন আবাসভূমি তাদেরকে দান করা হয়েছে যা তাদের জন্য সর্বদিক দিয়েই কল্যাবকর ও উপযোগী ছিল। অতঃপর বলা হয়েছে, আমি তাদেরকে হালাল ও পবিত্র বন্ধ সামশ্রীব মাধ্যমে আহার্য দান করেছি। অর্থাৎ দুনিয়ার যাবতীয় সুস্বাদু বন্ধুসামশ্রী ও আরাম আয়েশ তাদের দিয়ে দিয়েছি।

সায়াতের শেষাংশে আবার তাদের কৃটিলতা ও ভ্রান্ত আচরণের উল্লেখ করা হয়েছে যে, তাদের মধ্যেও বহু লোক কমতাপ্রান্তির পর আল্লাহ তা'আলার নিরামতসমূহের মর্যাদা দেয়নি এবং তার আনুগতো বিমুখতা অবলম্বন করেছে। এরা রাস্নে কারীম সম্পর্কে তাওরাতে যেসব নিদর্শন পাঠ করতো তাতে তার আগমনের সর্বাগ্রে তাদেরই ঈমান আনা উচিত ছিল, কিছু বিশ্বয়ের বিষয় যে, মহানবী ক্রিএ এর আবির্ভাবের পূর্বে তো এরা শেষ নবীর উপর বিশ্বাস পোষণ করতো, তার নিদর্শনসমূহ ও তার আগমনের সময় নিকটবতী হওয়ার সংবাদ লোকদেরকে বলতো, নিজেরাও দোয়া করতে গিয়ে শেষ জামানার নবীর অসিলা দিয়ে দোয়া করতো, কিছু যখন শেষ জামানার নবী তার যাবতীয় প্রমাণ এবং তথ্যতের বাতলানো নিদর্শনসহ আগমন করলেন, তখন এরা পারম্পরিক মতবিরোধ করতে লাগল এবং কিছু লোক ঈমান আনলেও অন্য সবাই অস্বীকার করল। এ আয়াতে রাস্লে কারীম ক্রিতে বাতলানে নিদর্শনসহ আগমন করলেন, তখন এরা পারে। তাহলে অর্থ হবে এই যে, যখন প্রত্যক্ষ করার সাথে সাথে বিশ্বাসের উপকরণসমূহও সংযোজিত হয়ে গেল, তখন তারা মতবিরোধ করতে লাগল।

কোনো কোনো তাফসীরবিদ একথাও বলেছেন যে, এবানে এন্ট্র অর্থাও বখন সে সন্তা সামনে এসে উপস্থিত হলো যা তাওরাতের ভবিষাদ্বাণীর মাধ্যমে পূর্বাহেই জানা ছিল, তখন তারা মতবিরোধ করতে আরম্ভ করল।

তাফসীরে মাযহারীতে উল্লেখ রয়েছে যে, এ জায়াতের দ্বারা বোঝা যাচ্ছে, যে লোকের মনে দীনি ব্যাপারে কোনো রকম সন্দেহ উদয় হয়, তার কর্তব্য হলো এই যে, সত্যপন্থি আলেমগণের নিকট জিজ্ঞেস করে সন্দেহ সংশয় দূর করে নেবে, সেগুলো মনের মাঝে লালন করবে না।

চতুর্ব, পঞ্চম ও যষ্ট আয়াতে একই বিষয়বকুর সমর্থন ও তাকিদ এবং এ ব্যাপারে শৈথিল্য প্রদর্শনকারীদের প্রতি সতর্কতা উচারণ করা হয়েছে।

সপ্তম আয়াতে শৈথিল্যপরায়ণ মুনকিরনিগকে সতর্ক করে দিয়ে বলা হয়েছে যে, জীবনের অবকাশকে গনিমত মনে কর, 
অস্বীকার এবং অবাধ্যতা থেকে এখনও বিরত হও। অন্যথায় এমন এক সময় আসবে, যখন তওবা করলেও তা করুল হবে
না কিংবা ইমান আনপেও তা করুল হবে না। আর সে সময়তি হলো যখন মৃত্যুকালে আখোরতের আজাব সামনে এসে
উপদ্বিত হয়। এ প্রসঙ্গেই হ্যরত ইউনুস (আ.) ও তার সম্প্রদায়ের একটি ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে যাতে বিরাট শিক্ষা ও
উপদেশ রয়েছে।

এ আয়াতে বলা হয়েছে যে, এমনটি কেন হলো না যে, অস্বীকৃতি জ্ঞাপনকারী জাতিসমূহ এমন এক সময়ে ঈমান নিয়ে আসতো, যধন তাদের ঈমান তাদের জন্য লাভজনক হতো। অর্থাৎ মৃত্যুর সময় কিংবা আজাব অনুষ্ঠিত ও আজাবে পতিত হওয়ার পর অথবা কিয়ামত সংঘটনের সময় যধন তওধার দরজা বন্ধ হয়ে যাবে, তধন কারো ঈমান কবুল করা হবে না।

কাজেই তার পূর্বাহেই নিজেদের ঔদ্ধাত্য থেকে যেন বিরত হয়ে যায় এবং ইমান নিয়ে আসে। অবশ্য হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায় যথন এমন সময় আসার পূর্বাহে যথন আরাহ তা'আলার আজাব আসতে দেখল, তথন সঙ্গে সঙ্গে তথবা করে নিল এবং ইমান গ্রহণ করে ফেলল যার ফলে আমি তাদের উপর থেকে অপমানজনক আজাব সরিয়ে নিলাম। তাফসীরের সারমর্ম এই যে, দূনিয়ার আজাব সামনে এসে উপস্থিত হলেও তওবার দরজা বন্ধ হয়ে যায় না; বরং। তথন তওবা কবুল হতে পারে, অবশ্য আথেরাতের আজাবের উপস্থিতি হয় কিয়ামতের দিন হবে কিংবা মৃত্যুকালে। তা সে মৃত্যু স্বাভাবিক মৃত্যু হোক অথবা কোনো পার্থিব আজাবে পতিত হওয়ার মাধ্যমেই হোক, যেমনটি হয়েছিল ফেরাউনের ক্ষেত্রে। সে কারণেই হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদারের তওবা কবুল হওয়া সাধারণ আল্লাহ তা'আলার রীতি বিরোধী হয়িন; বরং তারই আওতায় হয়েছে। কারণ তারা যদিও আজাবের আগমন প্রত্যক্ষ করেই তওবা করেছিল, কিন্তু তারা সে আজাবে পতিত হওয়ার কিংবা মৃত্যুর পূর্বাহেই তওবা করে নিয়েছিল। পক্ষান্তরে যেহেতু ফেরাউন ও অন্য লোকদের যারা আজাবে পতিত হওয়ার পর মৃত্যুর উর্ধন্থাস তরু হওয়ার সময় তওবা করেছে এবং ইমানের স্বীকৃতি দিয়েছে, সেহেতু তাদের ইমান গ্রহণযোগ্য হয়নি এবং সে তওবাও কবুল হয়নি।

হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের ঘটনার একটি উদাহরণ স্বয়ং কুরআনে কারীমে বর্ণিত বনী ইসরাঈলদের সে ঘটনা যাতে তার পর্বতকে তাদের মাথার উপর টাঙ্গিয়ে দিয়ে তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন করা হয় এবং তওবা করার নির্দেশ দেওয়া হয়। আর তাতে তারাও তওবা করে নেয় এবং সে তওবা করুল হয়ে যায়। সূরা বাকারায় এ ঘটনাটির উল্লেখ রয়েছে। বলা হয়েছে– কর্ম তাতে তারাও তওবা করে নেয় এবং সে তওবা করুল হয়ে যায়। সূরা বাকারায় এ ঘটনাটির উল্লেখ রয়েছে। বলা হয়েছে– ক্রিট্র তার্কি করিব তার পর্বতকে টাঙ্গিয়ে দিয়ে নির্দেশ করলাম যে, যেসব হকুম আহকাম তোমাদের দেওয়া হয়েছে, সেওলোকে দৃঢ়তার সাথে ধারণ কর।

এর কারণ ছিল এই যে, তারা আজাব সংঘটিত হওয়ার এবং মৃত্যুতে পতিত হওয়ার পূর্বাহ্নে ৩ধু আজাবের আশব্ধা প্রত্যক্ষ করে তওবা করে নিয়েছিল। তেমনিভাবে হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায় আজাবের আগমন লক্ষ্য করেই নিষ্ঠা ও বিনয়ের সাথে তওবা করে নেয় [এর বিস্তারিত বিবরণ পরে আসছে]। কাজেই ঐ তওবা করুল হয়ে যাওয়াটা উল্লিখিত রীতি বিরুদ্ধ কোনো বিষয় নয়। –[কুরতুবী]

এক্ষেত্রে সমকালীন কোনো কোনো লোকের কঠিন বিভ্রান্তি ঘটে গেছে। তারা হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর প্রতি রিসালাতের দায়িত্ব পালনে শৈথিল্যকে যুক্ত করে দেন এবং পয়গাম্বরের শৈথিল্যকেই সম্প্রদায়ের উপর থেকে আজাব সরে যাবার কারণ সাব্যস্ত করেন। তদুপরি এই শৈথিল্যকেই আল্লাহ তা'আলার রোষের কারণ বলে সাব্যস্ত করেন। সূরা আম্বিয়া ও সূরা সাফফাতে এ বিষয়টির উল্লেখ রয়েছে। তা এরূপ 'কুরআনের ইঙ্গিত এবং হযরত ইউনুস (আ.)-এর গ্রন্থের বিস্তারিত বিশ্রেষণের প্রতি লক্ষ্য করলে বিবষয়টি পরিষার জানা যায় যে, হযরত ইউনস (আ.)-এর দ্বারা রিসালাতের দায়িত্ব পালনে যৎসামান্য ক্রটি হয়ে গিয়েছিল এবং হয়তো তিনি অধৈর্য হয়ে নির্ধারিত সময়ের পূর্বেই নিজের অবস্থান ছেডে দিয়েছিলেন। সেজন্য আজাবের লক্ষণাদি দেখেই যখন তার সঙ্গীসাথীগণ তওবা ইস্তেগফার করে দেয়, তখন আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ক্ষমা করে দেন। কুরআন আল্লাহ তা'আলার যেসব রীতি মূলনীতির কথা বলা হয়েছে, তাতে একটি নির্দিষ্ট ধারা এও রয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা কোনো জাতি সম্প্রদায়কে ততক্ষণ পর্যন্ত আজাবে লিপ্ত করেন না, যতক্ষণ পর্যন্ত না তাদের উপর স্বীয় প্রমাণাদি পরিপূর্ণভাবে প্রভিষ্ঠিত করে দেন। সূতরাং নবীর দ্বারা যখন রিসালাতের দায়িত্ব পালনে ক্রটি হয়ে যায় এবং আল্লাহ তা'আলা কর্তৃক নির্ধারিত সময়ের পূর্বে তিনি নিজেই যখন স্থান ত্যাগ করেন, তখন আল্লাহ তা'আলার ন্যায়নীতি তার সম্প্রদায়কে সেজন্য আজাব দান করতে সমত হয়নি ৷ -[তাফহীমূল কুরআন : মাওলানা মওদুদী, পৃ. ৩১২, জিলদ. ২] এখানে সর্বপ্রথম লক্ষ্য করার বিষয় এই যে, আদ্বিয়া আলাইহিম্সসালামের পাপ থেকে মা'সম হওয়ার বিষয়টি এমন একটি সর্বসম্বত বিশ্বাস, যার উপর সমগ্র উন্মতের ঐকমত্য বিদ্যামান। এর বিশ্লেষণে কিছু আংশিক মতবিরোধও রয়েছে যে, এই নিম্পাপত্র কি সগীরা কবীরা সর্বপ্রকার গুনাহ থেকেই না ওধু কবীরা গুনাহ থেকে। তাছাড়া এ নিম্পাপত্রে নরয়তপ্রান্তির পূর্বেকার সময়ও অন্তর্ভুক্ত কি নাং কিন্তু এতে কোনো সম্প্রদায় বা ব্যক্তি কারো কোনো মতবিরোধ নেই.যে, নবী রাসুলগণের কেউই রিসালতের দায়িত্ব পালনে কোনো রকম শৈথিল্য করতে পারেন না তার কারণ নবী-রাসলগণের জন্য এর চাইতে

বড় পাপ আর কিছুই হতে পারে না যে, যে দায়িত্ব আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে নির্বাচন করেছেন, তারা নিজেই তাতে শৈথিলা করে বসবেন। এটা সে মর্যাদাগত দায়িত্বের প্রকাশ্য খেয়ানত, যা সাধারণ শালীনতাসম্পন্ন মানুষের পক্ষেও সম্ভব নয়। এহেন ক্রটি থেকেও যদি নবীগণ নির্দোষ না হবেন, তবে অন্যান্য পাপের বেলায় নিম্পাপ হলেই বা কি লাভ!

কুৰআন ও সুন্নাহ সমৰ্থিত মূলনীতি ও মবীগণের নিষ্পাপত্ব সম্পর্কে সর্বপ্রথম বিশ্বাসের পরিপস্থি বাহ্যিক কোনো কথা যদি কুৰআন হাদীসের মাঝেও কোনোখানে দেখা যায়, তবে সর্বসম্বত মূলনীতির ভিত্তিতে তার এমন ব্যাখ্যা ও অর্থ অনুসন্ধান করা কর্তব্য ছিল, যাতে তা কুরুআান হাদীসের অকাট্য প্রামাণ্য মূলনীতির বিরোধী না হয়।

কিছু এখানে আক্রর্যের ব্যাপার এই যে, উল্লিখিত গ্রন্থকার মহোদয় যে বিষয়টি কুরআন কারীম ও হযরত ইউনুস (আ.)-এর সহীফার বিশ্লেষণের উদ্ধৃতিক্রমে উপস্থাপন করেছেন তা সহীফায়ে ইউনুসে থাকলেও থাকতে পারে, কিতু মুসলমানদের নিকট তার কোনো গুরুত্ব বা গ্রাহাতা নেই। তবে এ ব্যাপারে কুরআনি ইঙ্গিত একটিও নেই। বরং ব্যাপারটি হলো এই যে, কয়েকটি প্রেক্ষিত জড়ো করে তা থেকে এই সিদ্ধান্ত বের করা হয়েছে একান্তই জবরদন্তিমলকতাবে।

প্রথমে তো ধরা নেওয়া হয়েছে যে, হযরত ইউনুস (আ.)-এর কওমের উপর থেকে আজাব রদ হয়ে যাওয়ার ব্যাপারটি আলাহ তা আলার সাধারণ রীতি বিরুদ্ধ হয়েছে। অথচ এমন মনে করা স্বয়ং এ আয়াতের পূর্বাপর ধারাবাহিকতারও সম্পূর্ণ বিরোধী। তদুপরি তাফসীরশান্তের গবেষক ইমামগণের ব্যাখ্যা বিলেষণেরও পরিপস্থি। তারপর এর সাথে এ কথাও ধরে নেওয়া হয়েছে যে, ব্য়য়ং নবী ঘারা রিনালাতের দায়িত্ব পালনে শৈথিলা হয়ে পিমেছিল, তৎসঙ্গে একথাও ধরে নেওয়া হয়েছে যে, পয়গায়রের জন্য আলার পাল থেকে নিধারিত স্বয় তাপালার পাল থেকে নিধারিত স্বয় তাপালার পাল থেকে নিধারিত করে দেওয়া হয়েছিল, কিছু তিনি নিধারিত সে সময়ের পূর্বেই দীনের প্রতি আছেনা করার দায়িত্ব তাগা করে বেরিয়ে পড়েছিলেন। সামান্যতম বিচার-বিবেচনাও যদি করা যায়, তবে একথা প্রমাণিত হয়ে যাবে যে, করআন ও সুন্নাহর কোনা ইপিত এসব মনগড়া প্রতিপাদ্যের পাক্ত জ্বাপজা যায় না।

ষয়ং কুরআনের আয়াতের বর্ণনাধারার প্রতি লক্ষ্য করুন, আয়াতে বলা হয়েছে - إِنْ اَنْكُوْنَ وَالْكُوْنَ وَالْكُوْنِ وَالْكُونِ وَالْكُوْنِ وَالْكُوْنِ وَالْكُوْنِ وَالْكُونِ وَالْكُلِي وَالْكُونِ

আয়াতের এই প্রকৃষ্ট মর্ম প্রতীয়মান করে যে, এখানে কোনো ঐশীরীতির প্রকাশ করা হয়নি। বরং একান্তভাবে আল্লাহ তা আলার নিয়ম অনুযায়ী তাদের ঈমান ও তওবা কবুল করে নেওয়া হয়েছে।

অধিকাংশ তাফসীরকার বাহরে মুহীত, কুরতুবী, যমখশারী, মাযহারী, রহুল মা'আনী প্রমুখ এ আয়াতের এ মর্মই লিখেছেন যাতে প্রতীয়মান হয় যে, হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের তওবা কবুল হওয়ার বিষয়টি সাধারণ আল্লাহ তা'আলার রীতিই আওতায়ই যয়েছে। করতবীর বক্তবা নিম্নরূপ-

অথাৎ হযরত ইবনে জোবায়ের (রা.) বলেন যে, আজাব তাদেরকে এমনভাবে আবৃত করে নেয়, যেমন কবরের উপর চাদর। তারপর যেহেতু তাদের তওবা আজাব আসার পূর্বাহে অনুষ্ঠিত হওয়ার দক্ষন। যথার্থ হয়ে যায়, তাই তাদের আজাব তুলে নেওয়া হয়। তাবারী (র.) বলেন যে, সম্ম্ম বিশ্ব সম্প্রদায়ের উপর হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের এই বিশিষ্ট্য দান করা হয়। আবারী (র.) বলেন যে, সম্ম্ম বিশ্ব সম্প্রদায়ের উপর হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের এই বিশিষ্ট্য দান করা হয়। আজাব পতিত হয়ে যেত, তারে ভগরত অবলার পতিত হয়ে যেত, তারে ভগরত অবলার পতিত হয়ে যেত, তার তাদের তওবাও কবুল হতো না। কুরতুরী (র.) বলেন যে, যুজাজের অভিমতটি উত্তম ও ভালো। কারণ যে আজাব দর্শনের পর তওবা কবুল হয় না, তা হলো সে আজাব যাতে লিও হয়ে পড়ে। যেমনটি ঘটেছে ফেরাউনের ঘটনায়। আর সে কারণেই এ সূরায় ইউনুসের সম্প্রদায়ের ঘটনাটি ফেরাউনের ঘটনার লাগালাগি উল্লেখ করা হয়েছে, যাতে এ পার্থক্য নির্মাণত হয়ে যায় যে, ফেরাউনের সমান ছিল আজাবে পতিত হওয়ার পর। আর তার বিপরীতে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের ইমান ছিল আজাবে পতিত হওয়ার পরে। এই দাবির সমর্থন মহানবী ত্র্যা —এর বাপীতেও পাওয়া য়ায়। তিনি বলেছেন যে, বাদার তওবা সে সময় পর্যন্ত আলার ভাতালাল কবুল করে থাকেন, যতক্ষণ না সে মৃত্যুর গরগরা বা মুমূর্ধ অবস্থার সম্মুখীন হয়। আর গরগরা বলা হয় মৃত্যুকালীন অচেতন অবস্থাকে। হয়রত আব্দুরাহ ইবনে মাসউদ (য়.)-এর রওয়ায়েতেও একথাই বুঝা যায়, যাতে বলা হয়েছে যে, হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায় আজাবে পতিত হওয়ার প্রবিস্থেতি তওবা করে নিয়েছিল। কুরতুরী (য়.) বলেন যে, এই বকুর) ও বিশ্লেষণে না কোনো আপত্তি আছে, না আছে ব্রিরাধিতা, আর নাই বা আছে ইউনুস সম্প্রনামের কোনো নির্মিষ্টত।

আর তাবারী প্রমুখ তাফসীরকারও এ ঘটনাকে হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের বৈশিষ্ট্য বলে উল্লেখ করেছেন। তাদের কেউই একথা বলেন নি যে, এ বৈশিষ্ট্যের কারণ ছিল হ্যরত ইউনুস (আ.)-এর ক্রটিসমূহ। বরং সে সম্প্রদায়ের বিশুদ্ধ মনে তওবা করা ও আল্লাহ তা'আলার জ্ঞানে তার নিঃস্বার্থ হওয়া প্রভৃতিকেই কারণ বলে লিখেছেন।

সূতরাং যখন একথা জানা গেল যে, হয়রত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায়ের আজাব রহিত হয়ে যাওয়া সাধারণ আল্লাহ তা'আলার রীতির পরিপস্থি নয়, বরং একান্তভাবেই তার সাথে সামঞ্জসাপূর্ণ তখন এ বিতর্কের ভিত্তিই শেষ হয়ে গেছে।

তেমনিভাবে কুরআনের কোনো বক্তব্যে এ কথা প্রমাণিত নেই যে, আজাবের দুঃসংবাদ শুনানোর পর হ্যরত ইউনুস (আ.) আল্লাহ তা'আলার অনুমতি ছাড়াই তার সম্প্রদায় থেকে আলাদা হয়ে যান। বরং আয়াতের ধাবাহিকতা ও তাফসীর সংক্রান্ত রেওয়ায়েতের দ্বারা একথাই বুঝা যায় যে, সমস্ত সাবেক উম্মতের সাথে যে ধরনের আচরণ চলে আসছিল অর্থাৎ তাদের উম্মতের উপর আজাব আসার সিদ্ধান্ত স্থির হয়ে গেলে আল্লাহ তা'আলাও তার পয়গাস্বরগণকে এবং তাদের সঙ্গীদেরকে দেখান থেকে বেরিয়ে যাবার নির্দেশ দিয়ে দিতেন। যেমন হযরত কৃত (আ.)-এর ঘটনা সম্পর্কে কুরআনে বিস্তারিত উল্লেখ রয়েছে, তেমনিভাবে এখানে আল্লাহ তা'আলার সে নির্দেশ যখন হযরত ইউনুস (আ.)-এর মাধ্যমে তাদেরকে পৌছে দেওয়া হয় যে, তিনদিন পর আজাব আসবে, হযরত ইউনুস (আ.)-এর সেখান থেকে বের হয়ে যাওয়ার দ্বারা ম্পইত একথাই বোঝা যায় যে, আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ হয়েছে।

অবশ্য পর্যাম্বরসূলভ মর্যদার দিক দিয়ে হযরত ইউনুস (আ.)-এর দ্বারা একটি পদশ্বলন হয়ে যায় এবং সে ব্যাপারে সূরা আধিয়া ও সূরা সাফফাতের আয়াতসমূহে যে ভর্ৎসনাসূচক শব্দ এসেছে এবং তারই ফলে যে তার মাছের পেটে অবস্থান করার ঘটনা ঘটেছে, তা এজন্য নয় যে, তিনি রিসালাতের দায়িত্বে শিথিলতা প্রদর্শন করেছিলেন, বরং ঘটনাটি তাই, যা উপরে প্রমাণ্য তাফসীর এত্বের উদ্ধৃতি সহকারে লেখা হয়েছে। তা হলো এই যে, হযরত ইউনুস (আ.) আল্লাহ তা আলার এ নির্দেশ মোতাবেক তিনদিন পর আজাব আসার দুরসংবাদ তনিয়ে দেন এবং নিজের অবস্থান ত্যাগ করে বাইরে চলে যান। পরে যখন আজাব আসেনি, তখন হয়রত ইউনুস (আ.)-এর মনে এ ভাবনা চেপে বসল যে, আমি সম্প্রদায়ের মাঝে ফিরে গেলে তারা আমাকে মিথ্যুক বলে সাবান্ত করবে। তাছাড়া এ সম্প্রদায়ের নিয়ম প্রচলিত রয়েছে যে, কারো মিথ্যা প্রমাণিত হয়ে গেলে তাকে হত্যা করে ফেলা হয়। কাজেই এ সময় সম্প্রদায়ের মাঝে ফিরে যাওয়ার মধ্যে প্রাণেরও আশব্ধা রয়েছে। অতএব, এ সময় এ দেশ থেকে হিজরত করে চলে যাওয়া ছাড়া আর কোনো পথাই ছিল না। কিন্তু নবী রাসূলগণের রীতি

হলা এই যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে কোনো দিকে হিজারত করার নির্দেশ না আসা পর্যন্ত নিজের ইচ্ছামতো তারা হিজারত করেন না। সূতরাং এক্ষেত্রে ইয়রত ইউনুস (আ.)-এর পদখলনটি ছিল এই যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে অনুমোদন আসার পূর্বেই হিজারতের উদ্দেশ্যে নৌকায় আরোহণ করে বসেন। বিষয়টি প্রকৃতপক্ষে কোনো পাপ না হলেও নবী রাসুলগণের রীতির পরিপদ্ধি ছিল। কুরআনের আয়াতের শবগুলোর প্রতি লক্ষা করলেও দেখা যায়, হয়রত ইউনুস (আ.)-এর পদখলন রিসালাতের দায়িত্ব সম্পাদনে ছিল না; বরং তিনি যে সম্প্রদায়ের অত্যাচার উৎপীড়ন থেকে বঁচার জন্য অনুমতি আসার পূর্বেই হিজারত করেছেন, এছাড়া আর কোনো কিছুই প্রমাণিত হবে না। সূরা সাফফাতের আয়াতে এ বিষয়বত্তর ব্যাপারে প্রায় স্কৃষ্ট বিশ্লেষণ বিধৃত হয়েছে। তাতে বলা হয়েছে। এর অর্থ হলো বীয় মনিবের অনুমতি বাতীত কোনো কীতদাসের পালিয়ে যাওয়া। আর সূত্রা আখিয়ার আয়াতে রয়েছে। এর অর্থ হলো বীয় মনিবের অনুমতি বাতীত কোনো কীতদাসের পালিয়ে যাওয়া। আর সূত্রা আখিয়ার আয়াতে রয়েছে। এর তর্থ হলো বীয় মনিবের অনুমতি বাতীত কোনো কীতদাসের পালিয়ে যাওয়া। আর সূত্রা আখিয়ার আয়াতে রয়েছে—

এতে স্বভাবজাত তীতির কারণে সম্প্রদায়ের কাছ থেকে আত্মরক্ষা করে হিজারত করাকে কঠিন তর্ৎসনার সূত্রে বাক্ত করা হয়েছে। আর এসবই রিসালাতের সমন্ত দায়িত্ব পালনের পর, তখন সংঘটিত হয়েছিল, যখন বীয় সম্প্রদায়ের মাঝে ফিরে আসায় জীবনাশন্ধা দেখা দেয়। রহল মা'আনী গ্রন্থে বিষয়টি নিম্নন্ত্রপর্বর্গনা করা হয়েছে—

أَنْ غَطْسَانَ عَلَىٰ قَوْمِهِ لِيشِنَّةِ شِكَايَتِيهِمْ وَتَعَايِّقِ إِصْرَارِهِمْ مَعَ ظُولٍ دَعْوَتِهِ إِيَّاهُمْ وَكَانَ وَحَابُثُهُ لَمُنَا سَهُمُ حِبْرَةٍ عَنْهُرٌ لَكِنَّهُ كَمْ يُؤَمِّرُ بِهِ.

মর্থাৎ হথরত ইউনুস (আ.) শ্বীয় সম্প্রদায়ের প্রতি অসন্তুষ্ট হয়ে এজন্য চলে যাদ্বিলেন যে, তিনি সম্প্রদায়ের কঠিন বিরোধিতা এবং কুফরির উপর হঠকারিতা সম্প্রেও সুদীর্ঘকাল পর্যন্ত রিসালাতের আহ্বান জানাতে থাকার ফলাফল প্রত্যক্ষ করে নিয়েছিলেন। বকুত তার এ সফর ছিল হিজরত হিসেবেই। অথচ তখনও তিনি হিজরতের অনুমতি লাত করেন নি। এতে পরিষার করে দেওয়া হয়েছে যে, তাঁর প্রতি ভর্ৎসনা আসার কারণ রিসালাত ও দাওয়াতের দায়িত্বে শৈথিল্য প্রদর্শন হিন না; বরং অনুমতির পূর্বে হিজরত করাই ছিল ভর্ৎসনার কারণ। উল্লিখিত সমকালীন তাফসীরকারকে কোনো কোনো ওলামা তার এই ভূলের ব্যাপারে অবহিত করলে তিনি সুরা সাফফাতের তাফসীর শ্বীয় মতবাদের সমর্থনে অনেক তাফসীরবিদের বক্তবাও উদ্ধৃত করেছেন, যেওলোর মধ্যে ওহাব ইবনে মুনাব্বিহ প্রমুখের ইসরাইলী রেওয়ায়েতসমূহ ছাড়া অন্য কোনেটির দ্বারাই তার এ মতবাদের সমর্থন প্রমাণিত হয় না যে, হয়রত ইউনুস (আ.)-এর দ্বারা [মা'আযান্ত্রাহ] রিসালাতের দায়িত্ব সম্পাদনে শৈথিল্য হয়ে গিয়েছে।

তাছাড়া জ্ঞানবান বিজ্ঞ লোকদের একথা অজানা নেই যে, তাফসীরবিদগণ নিজেদের তাফসীরে এমন সব ইসরাঙ্গী রওয়ায়েতসমূহ উদ্ধৃত করে নিয়েছেন, যেগুলোর ব্যাপারে তাদের সবাই একমত যে, এসব রেওয়ায়েত প্রমাণ কিংবা যহগোগ্য নয়। শরিয়তের কোনো হকুমকে এগুলোর উপর নির্ভরশীল করা যায় না। ইসরাঙ্গী রেওয়ায়েত মুসলিম অফসীরবিদদের গ্রন্থেই থাক বা হযরত ইউনুস (আ.)-এর সহীফাতেই থাক, তথু এদবের উপর নির্ভর করেই হযরত ইউনুস (আ.)-এর উপর এহেন মহা অপবাদ আরোপ করা যেগু পারে না যে, তার ছারা রিসালাতের দায়িত্ব পালনে শৈধিদ্য হয়েছে। ইসলামের কোনো তাফসীরকার এহেন কোনো মত গ্রহণও করেন নি।

হবরত ইউনুস (আ.)-এর বিজ্ঞারিত ঘটনা: হযরত ইউনুস (আ.)-এর ঘটনা যার কিছু কুরআনের এবং কিছু হাদীস ও ইতিহাসের বর্ণনায় প্রমাণিত হয়, তা এই যে, হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায় ইরাকের বিখ্যাত মুছেল এলাকার নী নেওয়া নামক জনপদে বসবাস করতো। কুরআনে তাদের সংখ্যা এক লক্ষ ছিল বলে উল্লেখ করা হয়েছে। তাদের ইদায়েতের জন্য আল্লাহ তাখালা হযরত ইউনুস (আ.)-কে পাঠান। তারা ঈমান আনতে অধীকার করে। আল্লাহ তাখালা ইযরত ইউনুস (আ.)-কে নির্দেশ দান করেন যেন এদের জানিয়ে দেন যে, তিন দিনের মধ্যেই তোমাদের উপর আজ্ঞাব

নাজিল হবে। হযরত ইউনুস (আ.) সম্প্রদায়ের মাঝে এ ঘোষণা দিয়ে দেন। অতঃপর হযরত ইউনুস (আ.)-এর সম্প্রদায় নিজেদের মধ্যে পরামর্শ করে এ বিষয়ে একমত হয়ে যে, আমরা কখনো হযরত ইউনুস (আ.)-কে মিথ্যা বলতে ওনিনি। কাজেই তার কথা উপেক্ষা করার মতো নয়। পরামর্শে সিদ্ধান্ত হলো যে, দেখা যাক, হযরত ইউনুস (আ.) রাতের বেলা আমাদের মাঝে নিজের জায়গায় অবস্তান করেন কি না। যদি তিনি তাই করেন তবে বুঝব, কিছুই হবে না। আরু যদি তিনি এখন থেকে কোথাও চলে যান, তবে নিশ্চিত বিশ্বাস করবো যে, ভোরে আমাদের উপর আল্লাহ তা'আলার আজাব নেমে আসবে। হযরত ইউনুস (আ.) আল্লাহ ডা'আলার কথামতো রাতের বেলায় সেই বস্তি থেকে বেরিয়ে যান। ভোর হওয়ার সাথে সাথে আল্লাহ তা'আলার আজাব এক কালো ধোঁয়া ও মেঘের আকারে তাদের মাথার উপর চক্রাবর্তের মতো ঘরপাক খেতে থাকে এবং আকাশ দিগন্তের নিচে তাদের নিকটবর্তী হয়ে আসতে থাকে। তখন তাদের নিশ্চিত বিশ্বাস হয়ে যায় যে. এবার আমরা সবাই ধ্বংস হয়ে যাব। এ অবস্থা দেখে তারা হযরত ইউনুস (আ.)-এর সন্ধান করতে আরম্ভ করে. যাতে তার হাতে ঈমানের দীক্ষা নিতে এবং বিগত অস্বীকৃতির ব্যাপারে তওবা করে নিতে পারে। কিন্তু যখন হযরত ইউনুস (আ.)-কে খুঁজে পাওয়া গেল না, তখন নিজেরা নিজেরাই একান্ত নির্মলচিত্তে, বিশুদ্ধ মনে তওবা ইন্তেগফারের উদ্দেশ্যে জনপদ থেকে এক মাঠে বেরিয়ে গেল। সমস্ত নারী, শিশু এবং জীব জন্তকেও সে মাঠে এনে সমবেত করা হলো। চটের কাপ্ড পরে অতি বিনয়ের সাথে সে মাঠে তওবা ইন্তেগফার এবং আজাব থেকে অব্যাহতি লাভের প্রার্থনায় এমনভাবে ব্যাপত হয়ে যায় যে গোটা মাঠ আহাজারিতে গুঞ্জরিত হতে থাকে। এতে আল্লাহ ডা'আলা তাদের ডণ্ডবা কবুল করে নেন এবং তাদের উপর থেকে আজাব সরিয়ে দেন, যেমন এ আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে। হাদীসের রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে যে, এ দিনটি ছিল আন্তরা তথা ১০ই মহররমের দিন।

এদিকে হযরত ইউনুস (আ.) বস্তির বাইরে এ অপেক্ষায় ছিলেন যে, এখনই এই সম্প্রদায়ের উপর আজাব নাজিল হবে।
তাদের তওবা ইস্তেগফারের বিষয় তাঁর জানা ছিল না। কাজেই যখন আজাব খণ্ড চলে গেল, তখন তার মনে চিন্তা হলো যে,
আমাকে [নির্ঘাৎ] মিথ্যুক বলে সাব্যন্ত করা হবে। কারণ আমি ঘোষণা করেছিলাম যে, তিনদিনের মধ্যে আজাব এসে যাবে।
এ সম্প্রদায়ে আইন প্রচলিত ছিল যে, যার মিথ্যা সম্পর্কে জানা যায় এবং সে যদি তার দাবির পক্ষে কোনো সাফ প্রমাণ
পেশ করতে না পারে তাকে হত্যা করে ফেলা হয়। অতএব হযরত ইউনুস (আ.)-এর মনেও আশক্ষা দেখা দেয় যে,
আমাকেও মিথ্যক প্রতিপদ্র করে হত্যা করে ফেলা হবে।

নবী রাস্লগণ যাবতীয় পাপ তাপ থেকে মাস্ম হয়ে থাকেন সতা, কিছু মানবীয় স্বভাব-প্রকৃতি থেকে মুক্ত বা পৃথক থাকেন না। স্তরাং তখন হয়রত ইউন্স (আ.)-এর মনে স্বভাবতই এই ভাবনা উপস্থিত হয় যে, আমি আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ মতোই ঘোষণা করেছিলাম, অথচ এখন আমি সে ঘোষণার কারণে মিথ্যুক প্রতিপদ্ম হয়ে যাব। নিজের অবস্থানেই বা কোন মুখে ফিরে যাই এবং সম্প্রদায়ের আইন অনুযায়ী মৃত্যুদণ্ডে দণ্ডিত হই। এই দুঃখ-বেদনা ও পেরেশান অবস্থায় এ শহর থেকে বেরিয়ে যাবার সংকল্প নিয়ে রওয়ানা হয়ে পড়েন। রোম সাগরের তীরে পৌছে সেখানে একটি নৌকা দেখতে পান। তাতে লোক আরোহণ করছিল। হযরত ইউন্স (আ.)-কে আরোহীরা চিনতে পারল এবং বিনা ভাড়ায় তুলে নিল। নৌকা রওয়ানা হয়ে যথন মধ্য নদীতে গিরে পৌছল, তখন হঠাৎ তা থেমে গেল। না সামনে যেতে পারছিল, না পিছনের দিকে ফিরে আসতে পারছিল। নৌকার আরোহীরা ঘোষণা করল যে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে আমাদের এই নৌকার এমনই ৩৭ যে, এতে যখনই কোনো জালেম, পাপী কিংবা ফেরারী গোলাম আরোহণ করে, তখন এটি নিজে নিজেই থেমে যায়। কাজেই যে লোক এমন তাকে তা প্রকাশ করে ফেলাই উচিত, যাতে একজনের জন্য সবার উপর বিপদ না আমে।

হথরত ইউনুস (আ.) বলে উঠলেন, "আমি ফেরারী গোলাম, পাপীটি আমিই বটে।" কারণ নিজের শহর থেকে পালিয়ে তাঁর নৌকায় আরোহণ করাটা ছিল একটি স্বভাবজাত ভয়ের দরুন, আল্লাহ তা'আলার অনুমতিক্রমে নয়। এই বিন্য অনুমতিতে এদিকে চলে আসাকে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর পয়গাম্বরসূলত মর্যাদা একটি পাপ হিসেবেই গণা করল। কেননা

শেষভূরের কোনো গতিবিধি আল্লাই তা'আলার বিনা অনুমতিতে ইওয়া বাঞ্জনীয় নয়। সেজনাই বললেন, আমাকে সাগরে দে দিলে তোমরা সবাই এ বিপদ থেকে বেঁচে যাবে। কিছু নৌকার লোকেরা তাতে সম্মত হলো না, বরং তারা লটারী ক যে, দটারীতে যার নাম উঠবে, তাকেই সাগরে ফেলে দেওয়া হবে। দৈবক্রমে লটারীতেও হযরত ইউনুস (আ.)-এর । উঠল। সবাই এতে বিম্মিত হলো। তখন কয়েকবার লটারী করা হলো এবং সব কয়বারই আল্লাহ তা'আলার হুকুমে রত ইউনুস (আ.)-এর নাম উঠতে থাকল। কুরআন কারীমে এই লটারী এবং তাতে হযরত ইউনুস (আ.)-এর নাম রি বিষয়টি উল্লেখ রয়েছে। বলা হয়েছে— গুলি আনি ক্রিটারী এবং তাতে হযরত ইউনুস (আ.)-এর নাম রি বিষয়টি উল্লেখ রয়েছে। বলা হয়েছে—

তত ইউনুস (আ.)-এর সাথে আল্লাহ তা'আলার এ আচরণ ছিল তার বিশেষ পরগাধরোচিত মর্যাদারই কারণ। যদিও
ন আলার তা আলার কোনো শৃক্ষমের বিরুদ্ধাচারণ করেন নি যাকে পাপ বলে গণ্য করা যায় এবং কোনো পরগাধরের
াতার সম্ভাবনাও নেই। কারণ তারা হলেন, মা'সুম তথা নিম্পাপ, কিন্তু তা পরগাধরের সুউচ্চ মর্যাদার প্রেক্ষিতে এমনটি
ভন ছিল না যে, তধুমাত্র স্বাভাবিক ভয়ের দরুন আল্লাহ তা'আলার অনুমতি ছাড়াই কোথাও স্থানান্তরিত হবেন। এই
দাবহির্ভত কাজের জন্য ভর্তসনা হিসেবেই এ আচরণ করা হয়েছে।

তে নটারীতে নাম উঠার ফলে সাগরে নিক্ষিপ্ত হওয়ার ব্যবস্থা হচ্ছিল আর অপরাদিকে একটি বিরাটকায় মাছ আরাহ আলার নির্দেশক্রমে নৌকার কাছে মুখ ব্যাদান করে দাঁড়িয়েছিল, যাতে তিনি সাগরে নিক্ষিপ্ত হওয়ার সাথে সাথে নিজের ট ঠাই করে দিতে পারে। তাঁকে পূর্ব থেকেই আল্লাহ তা আলা নির্দেশ দিয়ে রেখেছিলেন যে, হযরত ইউনুস (আ.)-এর ্যা তোমার পেটের ভিতরে রাখা হবে, তা কিছু তোমার আহার্য নয়; বরং আমি তোমার পেটকে তার আবাস করছি। রাং হযরত ইউনুস (আ.) সাগরে পৌছার সাথে সাথে সে মাছ তাঁকে মুখে নিয়ে নিল। হযরত আম্বুলাহ ইবনে মাসউদ ) বলেন, হযরত ইউনুস (আ.) এ মাছের পেটে চল্লিশ দিন ছিলেন। সে তাকে মাটির তলদেশ পর্যন্ত নিয়ে যেত এবং দূর-দূরান্তে নিয়ে বেড়াত। কোনো কোনো মনীধী সাত দিন, কেউ কেউ পাঁচ দিন, আবার কেউ কেউ এক দিনের কয়েক কাল মাছের পেটে থাকার কথা উল্লেখ করেছেন। নিমাযহারী

ঃ প্রকৃত অবস্থা একমাত্র আল্লাহ তা আলাই ভালো জানেন। এ অবস্থায় হযরত ইউনুস (আ.) দোয়া করেন-

لَّا إِلٰهُ إِلَّا أَنْتَ سُبْعَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِيبِينَ

্যাই তা'আলা তার এ প্রার্থনা মন্ত্রুর করে নেন এবং সম্পূর্ণ অক্ষত অবস্থায় হযরত ইউনুস (আ.)-কে সাগর জীর কেনেলে। ছব পেটের উষ্ণতার দক্রন তার শরীরে কোনো লোম ছিল না। আল্লাহ তা'আলা তাঁর কাছাকাছি একটি লাউ গাছ হয়ে দেন, যার পাতার ছায়া হযরত ইউনুস (আ.)-এর জন্য এক প্রশান্তি হয়ে যায়। আর এক বন্য ছাগলকে আল্লাই আলা ইপারা দিয়ে দেন, সে সকাল সন্ধায় তার কাছে এসে দাঁড়াত আর তিনি তার দুধ পান করে নিতেন।

াবে হয়রত ইউনুস (আ.)-এর প্রতি তাঁর পদশ্বলনের জন্য সভকীকরণ হয়ে যায়। আর পরে তাঁর সম্প্রদায় ও বিশ্বারিত হয়ে জানতে পারে।

কাহিনীতে যে অংশগুলো কুরআনে উল্লেখ রয়েছে কিংবা প্রামাণ্য হানীসের রেওয়ায়েতের দারা প্রমাণিত, সেগুলো তো
দহাতীতভাবে সতা, কিন্তু বাকি অংশগুলো ঐতিহাসিক বিবরণ থেকে গৃহীত, যার উপর শরিয়তের কোনো মাসআলার

WWW.eelm.weebly.com

আমার দীনের প্রতি অর্থাৎ তার সত্যতা সম্পর্কে

সন্দেহযুক্ত হও তবে জেনে রাখ, তাতে সংশয়ের কারণে তোমরা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত যার অর্থাৎ যে সমস্ত প্রতিমার উপাসনা কর আমি তার উপাসনা করি না বরং আমি ইবাদত করি আল্লাহ

তা'আলার <u>যিনি তোমাদেরকে মৃত্</u>যু ঘটান। ভোমাদের রূহসমূহ সংহার করেন। আর ম মিনদেরকে অন্তর্ভুক্ত হওয়ার জন্য আমি আদিষ্ট হয়েছি। أَنْ এস্থানে بِانَ ऋপে ব্যবহৃত।

দীনে প্রতিষ্ঠিত হও এই দিনেই তুমি অনুরক্ত হয়ে থাক এবং কখনো মুশরিকদের অন্তর্ভুক্ত

হইও না।

\ . \ ১০৬. এবং আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কাউকে ডাকবে না, অন্য কারো ইবাদত করো না। যাদের ইবাদত করলেও তোমাদের কোনো উপকার করে না আরু ইবাদত না করলেও তোমাদের কোনো ক্ষতি করতে পারে না। যদি তা ব্রুত্তরে নিশ্চয় তুমি

সীমালজ্ঞনকারীদের অন্তর্ভক্ত হবে।

পৌছান যেমন, দারিদ্র্য, অসুস্থতা ইত্যাদি দারা তবে তিনি ব্যতীত তা মোচনকারী বিদূরণকারী আর কেউ নেই। আর তিনি যদি তোমার মঙ্গল চান

<u>তবে তার অনুগ্রহ</u> যা তিনি তোমাকে করবার ইচ্ছা করেছেন তা প্রতিহত করবার রদ করবার কেউ

নেই। তাঁর বান্দাদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা তিনি তা অর্থাৎ মঙ্গল দান করেন। তিনি ক্ষমাশীল,

প্রম দ্য়ালু :

كُنْتُمْ فِي شَكٍّ مِنْ دِبْنِي آنَهُ حَتَّى فَلَّا اعْبُدُ الَّذِيْنَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَيَّ غَيْره وَهُوَ الْأَصْنَامُ لِشَكِّكُمْ فِيهِ وَلٰكِنْ اعْبُدُ اللَّهُ الَّذِي يَتَوَفُّكُ يكَفِّيكُ ارْوَاحَكُم وَالْمِرْتُ انْ اي بِانْ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَقِيلً لِي -

د اللَّذِيْنِ حَنِيفًا ع ١٠٥ أَن اَقِم وَجُهَكَ لِللَّذِيْنِ حَنِيفًا ع كَاللَّهُ اللَّذِيْنِ حَنِيفًا ع مَسَائِسِلَّا إِلْسَيْسِهِ وَلاَ تَسَكُسُونَسَنَّ مِسنَ المشركين. المشركين.

. وَلاَ تُذَعُ تُعَبُدُ مِن دُوْنِ اللَّهِ مَالاَ يَنْفَعُكَ إِنْ عَبَدْتُهُ وَلاَ يَضُرُكَ إِنْ لَمُ تَعْبُدُهُ فِانَ فَعَلْتَ ذَٰلِكَ فَرَضًا فِانُكَ إِذًا مِنَ الظُّلِمِيْنَ .

اللَّهُ بِضُرِّ ١٠٧ مام الله اللَّهُ اللَّ كَفَقْرِ وَمَرَضِ فَكَا كَاشِفَ رَافِعَ لَـ اللَّهِ إِلَّا هُوَ ۽ وَانْ يُسُرِدُكَ بِحَيْدِرِ فَكَلَا رَأَدٌ دَافِعَ لِفَضْلِهِ مَا ٱلَّذِي اَرَادُكَ بِهِ يُصِيْبُ بِهِ أَى بِالْخُيْرِ مَنْ يُسْلَاءُ مِنْ عِبَادِهِ م وَهُوَ الْغُفُورُ الرَّحِيْمُ.

قُلْ بِأَيْهَا النَّاسُ أَيْ أَهْلُ مَكَّةً قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَّبِكُمْ ع فَمَنِ اهْتَدٰى فَيَانُهُمَا يَهُتَدِى لِنَفْسِيهِ عِ لِأَنَّ تُسُوابُ اهتِدَائِه لَهُ وَمَن ضَلَّ فَانَّمَا يَضلُّ عَلَيْهَا د لِأَنَّ وَبَالَ ضَلَالِه عَلَيْهَا وَمَّا أنَا عَلَيكُمْ بِوَكِيْلِ فَاجْيِرُكُمْ عَلَى

১১৯. তোমার প্রতি যে ওহী হয়েছে তুমি তার অনুসরণ . أَوَبَّبُعْ مَا يُورِّحُنَى الْيَهِ كَ وَأَصْبِرْ عَلَى اللَّدُعُوة وَاذًا هُمْ حَتُّني يَحْكُمُ اللُّهُ ع أعَدُلُهُمْ وَقَدْ صَبِرَ حَتِّي حَكَمَ عَلَى المُشْرِكينُ بِالْقِتَالِ وَاهْلِ الْكِتَابِ بالجزية.

১.∧ ১০৮. বল হে মানুষ! মকাবাসীগণ, তোমাদের প্রতিপালকের নিকট হতে তোমাদের নিকট সতা এসেছে। অনন্তর যারা হেদায়েত গ্রহণ করবে তারা নিজের জন্যই হেদায়েত অবলম্বন করবে। কারণ হেদায়েত অবলম্বনের ছওয়াব ও পুণ্যফল তারই: এবং যারা পথভ্রষ্ট হবে নিজেদের অকল্যাণের জন্যই পথভ্রষ্ট হবে। কারণ তার এই পথ্নেষ্টতার মন্দ পরিণাম তারই উপর বর্তাবে। আমি তোমাদের কর্মবিধায়ক নই যে তোমাদেরকে আমি কোনোরূপ জবরদন্তি করব ৷

> কর এবং তুমি দীনের আহ্বানে এবং তাদের উৎপীড়নের সামনে ধৈর্যধারণ কর, যে পর্যন্ত না তাদের বিষয়টি <u>আল্লাহ</u> তাঁর বিধান দারা ফয়সালা করে দিয়েছেন। আর তিনি সর্বোত্তম ফয়সালাকারী তাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ ন্যায় বিধানকারী। এই নির্দেশ অনুসারে তাদের বিষয়ে তিনি ধৈর্য ধারণ করেছিলেন। শেষ পর্যন্ত মুশরিকদের সাথে যুদ্ধের এবং কিতাবীদের বিষয়ে জিযিয়ার বিধান জারি হয় :

### তাহকীক ও তারকীব

الهُدي ـ

و হতে হয় ना। এ كُنْرُدُ এই বুদ্ধিকরণ দ্বারা সেই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে যে, خُمُولُهُ أَنْهُ كُمُ কারণেই মুফাসসির (র.) উহা মেনেছেন। যাতে করে ﴿ এর সম্পর্ক জ্মলার সাথে হয়ে যায়। यभित كُمُ स्रीश كُمُ وَاحِدْ مُذَكِّرَ غَارِبٌ وَهُ مُضَارِعٌ पाननात وَرَقِي اللهِ عَنْ مُكُلِّ वार्त وَأَفْ وَ فَوَلُمُ يَتَوَفَّاكُمُ হলো মাফউল। অর্থ হলো– তোমাদেরকে পুরোপুরি নেয়। তোমাদের রহ কবজ করে।

এর সাথে সম্পর্ক স্থাপন করার জন্য। কেনুনা بُمَا تِنْبُلَ वो वृक्षि कরा रस्ताह : قَوْلُهُ قِيْبُلُ لِيْ এরপভাবে সামোধন করা হয়েছে। মুফাসসির (র.)-এর উত্তর দিয়েছেন যে, এটা مُلُن سَبِيَل الْفُرْضِ وَالتَّغَيْدِيْرِ । -এর वृक्ति कता रर्रेत्र । الدُّعَنُوة والدُّعَنِية पूर्वत সাথে সম্পর্ক স্থাপনের জন্য এই مَلَى الدُّعَنُوة

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এই সূরার শুরু থেকে এই পর্যন্ত দীন ইসলামের মৌলিক : فَوَلَهُ قُلْ لِأَالِهُا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فَي شَكِ الخ বিষয়সমূহ যথা তাওহীদ, রেসালাত, হাশর নাশর, কিয়ামত প্রভৃতি বিষয় সম্পর্কে দলিল প্রমাণসহ বিবারিত আলোচনা করা হয়েছে। এরপর আলোচ্য জায়াতে প্রিয়নবী 🚃 কে সম্বোধন করে ইরশাদ হয়েছে, হে নবী! আপনি সকদকে জানিয়ে দিন www.eelm.weebly.com

যে, আমি যে ধর্মের দাওয়াত ভোমাদেরকে দিয়েছি সে সম্পর্কে ভোমরা যদি এখনও সন্দিহান থাক বা বৃঝতে অপারণ হও তবে একথা নিশ্চিতভাবে জেনে রাখ যে, আমি ভোমাদের মনগড়া হাতের তৈরি উপাস্যদের মানি না, কোনো দিনও মানবো না। আমি সে আল্লাহ তা'আলারই বন্দেগী করি যিনি জীবন মরণের মালিক, যিনি আমাদেরকে জীবন দান করেছেন এবং যার আদেশেই হয় মৃত্যু, বন্দেগীর উপায়ুক্ত একমাত্র ভিনিই।

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপথি (র.) লিখেছেন, আলোচা আয়াতে জীবন ও মৃত্যু উভয়টিই যে আল্লাহ ডা'আলার আদেশে হয় একথা বলাই উদ্দেশ্য। তবে গুধু মৃত্যুর উল্লেখ এজন্য করা হয়েছে যেন শ্রোভার অস্তরে জীতির সঞ্চার হয়।

আয়াতের মর্মকথা হলো এই যদি তোমরা দীন ইসলাম সম্পর্কে তোমাদের কোনো প্রকার সন্দেহ থাকে তবে সে সম্পর্কে চিন্তা চর্চা করে সন্দেহ দুরীভূত কর। মনে রেখো! আমি এই পাথরের সম্মুখে মাথা নত করি না যা কোনো উপকার করতে পারে না এমন কিছুর বন্দেশী করা আমার পক্ষে সম্ভব নয়; বরং আমি বন্দেশী করি এক, অদিতীয়, লাশারীক আল্লাহ তা'আলার, যাঁর হাতে রয়েছে আমাদের জীবন ও মরণ, আমার উপর এ আদেশ হয়েছে যেন আমি মু'মিনদের অন্তর্ভুক্ত হই। আর একনিষ্ঠতাবে এক আল্লাহ তা'আলার বন্দেশী করি শিরক ও কুফর থেকে দূরে থাকি।

# : قَولُهُ وَإِنْ يُمْسَسَكَ اللُّهُ بِضُرَ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ الخ

বস্তুত, মানুষের লাত ক্ষতি, তালো মন্দ সবই এক আল্লাহ তা'আলার হাতেই রয়েছে। যদি বয়ং আল্লাহ তা'আলা কোনো লোককে কোনো প্রকার কট দিতে মর্জি করেন তবে তিনি তিনু আর কেউ এমন নেই যে ঐ কট দূর করতে পারে। আর যদি আল্লাহ তা'আলা কারো কল্যাণ সাধন করতে চান তবে তাকে বাধা দেওয়ার শক্তিও কারো নেই। তিনি তার বান্দাদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা তার কল্যাণ সাধন করেন। অতএব, বন্দেগী শুধু তারই করা উচিত আর কারো নয়, জীবনের মালিক তিনিই, আর কেউ নয়।

ইবিশ্ব দিন ইসলামের মৌলিক নীতি সমূহের বার্থা করা হয়েছে। এ আয়াতে কাফেরদেরকে সধাধন করে ইরশাদ করা হয়েছে। এ আয়াতে কাফেরদেরকে সধাধন করে ইরশাদ করা হয়েছে। এমে নেকৃষ্ট সত্য দীন এসেছে, সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীর মাধ্যমে তোমাদেরকে জীবনের সঠিক পথ প্রদর্শন করা হয়েছে। এখন তোমরা নিজেদের পথঅইতার জন্য কোনো ওজর আপত্তি পেশ করতে পারবে না। যদি তোমরা হেদায়েত গ্রহণ কর তবে তোমাদেরই উপকার। আর যদি তোমরা হেদায়েত গ্রহণ না কর তবে তাতে তোমরাই ক্ষতিগ্রস্ত হবে। যারা আল্লাহ তা'আলার পথে চলবে তাদের সাফল্য সুনিচিত আর যারা পথঅই হবে তাদের ধ্বংস অনিবার্থ। আল্লাহ তা'আলার রাস্বের কাজ হলো মানুষকে সংপথ দেখানো। আর সে কাজ তিনি করেছেন। আল্লাহ তা'আলা রাস্বলক সর্বময় কর্তারূপে প্রেরণ করেন না, তিনি মানুষকে হেদায়েত গ্রহণে বাধ্য করবেন; বরং রাসুল আগমন করেন সুসংবাদদাতা এবং ভয় প্রদর্শনকারীরূপে, তাই ইরশাদ হয়েছে।

এর পরবর্তী আয়াতে প্রিয়নবী ক্রিন্-কে সম্বোধন করা হয়েছে رَائِعَ عَيْ كَرُنْي عَلَى كَرُنْي هِ अर्थाং হে রাসূল! কাফেররা যদি সংপথে না আসে আপনার আহ্বানে সাড়া না দেয়, তবে আপনি মনক্ষুণ্ন হবেন না। আল্লাহ তা'আলার তরফ থেকে যে নির্দেশ আসে তা মেনে চলুন আর কাফেরদের পক্ষ থেকে জুলুম অত্যাচার করা হলে তাতে সবর অবলম্বন করুন যে পর্যন্ত না আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর বিজয় দান করেন, অথবা যে পর্যন্ত আল্লাহ তা'আলা কাফেরদের বিরুদ্ধে জিহাদের আদেশ প্রদান করেন এবং মু'মিনদের ও কাফেরদের মধ্যে যে পর্যন্ত আল্লাহ পাক নিম্পন্তি না করে দেন সে পর্যন্ত খেপন কর্তব্য পালন করতে থাকুন।

وكوكير العكيمير

তিনিই সর্বোক্তম মীমাংসাকারী। তার নির্দেশে কোনো ভূলভান্তি হয় না, তিনি গোপন ও প্রকাশ্য সব বিষয়েই সম্পূর্ণ অবগত।

WWW.eelm.weebly.com



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُٰنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে গুরু করছি

## । করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর না

- اللّٰ اللّٰهُ اَعَلَمُ بِمُرادِهِ وِلٰلِكَ هٰذَا كِئَبُ النّٰظِمِ وَبَدِيْحِ النَّظِمِ وَبَدِيْحِ النَّظِمِ وَبَدِيْحِ النَّظِمِ وَبَدِيْحِ النَّظِمِ وَبَدِيْحِ النَّظِمِ وَبَدِيْمِ الْمُحَامِلُتُ بُيُرِيْنَتْ بِالْآخَكَامِ وَالْمَحَامِ وَالْقِطِ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ وَالْمَرَاعِظِ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ وَالْمَرَاعِظِ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيْرِ . أي اللّٰهِ .
- أَنَيْ بِأَنْ لاَّ تَعْبُدُوا إلاَّ الله وإنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيْرُ بِالْعَثَابِ إِنْ كَفُرْتُمْ وَيَضِيْرُ.
  - بِالشُّوَابِ إِنْ الْمَنْتُمْ -
- ٣. وَإِنِ اسْتَ غَفِرُوا رَبَكُمْ مِنَ الشَّرْكِ ثُمُّ تُونُوا إِلْيَهِ بِالطَّاعَةِ يُمُتَعِعُمُ الشَّرِكِ ثُمَّ غِن السَّدُن السَّمَة عَمَّمَ عَسَنَا بِعِطْبِ عَيشِ وَسَعَة رِدْقِ إِلَى اَجَل مُسَنَّا بِعِطْبِ عَيشِ وَسَعَة رِدْقِ إِلَى اَجَل مُسَمَّى هُوَ الْمَدُتُ وَيُنْ فَضَلٍ الْمَدُتُ وَيُنَ الْأَخِرَةِ كُلُّ ذِي فَضْلٍ فِي الْعَمَلِ فَضَلَدُ جَزَاءً وَلَا قِنْمَ فَي الْعَمَلِ فَضَلَدُ جَزَاءً وَلَا تَوْلُوا فِنْمَ فَي الْعَمَلِ فَضَلَدُ جَزَاءً وَلَا يَنْمِ كَيْمِ مُولُوا فَإِنَى الْعَمَلِ فَضَلَدُ جَزَاءً وَلَا يَنْمِ كَيْمِ مُولُوا فَإِنْمَ الْعَلَالِ فَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمٍ لَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمٍ مُورَاءً وَالْمَا لَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمً عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ مُورَاءً وَالْمَا لَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمٍ الْمَا يَعْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمً عَلَيْمٍ عَلَيْمُ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمٍ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمٍ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عِلَيْمَ عَلِيمَامِ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ

### অনুবাদ :

- ১. আলিফ লাম রা তার প্রকৃত অর্থ সম্পর্কে আরাহ তা'আলা অধিক অবহিত। এটা একটি কিতাব, তার <u>আয়াতসমূহ</u> অত্যাশ্চর্য বিন্যাস ও অভিনব ভাষা অলল্কার দারা <u>সুদৃঢ় করা হয়েছে, অতঃপর</u> বিশদভাবে বিবৃত করে দেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ বিধি-বিধান, কাহিনীও উপদেশসমূহ সুম্পষ্টভাবে বর্ণনা করে দেওয়া হয়েছে। প্রজ্ঞাময় ও সর্বজ্ঞসন্তা অর্থাৎ আলাহ তা'আলার তরফ হতে;
- ২ তোমরা আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত অন্য কারো ইবাদত করবে না। আমি তার পক্ষ থেকে তোমাদের জন্য কৃষবি করলে আজাব সম্পর্কে সতর্ককারী আরু ইমান আনমন করলে পুণাফল সম্পর্কে সুসংবাদ দানকারী। গ্র্মা মূলত ছিল গুটা তার গ্রাটি এস্থানে গ্রুট্
- ৩. <u>আর তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের নিকট শিরক হতে ক্ষমা প্রার্থনা কর। অতঃপর আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে তার প্রতি তওবা কর,</u> ফিরে আস। তিনি <u>তোমাদেরকে</u> পার্থিব জগতে এক নির্দিষ্ট কালের জন্য অর্থাৎ মৃত্যু পর্যন্ত উত্তম জীবন উপত্যোগ করতে দিবেন রিজিকের মধ্যে সঙ্গলতা ও সুবী জীবন দান করবেন। রার প্রতিষ্ঠল প্রার্থন করকালে কার্য সম্পাদনে মর্যাদাবান প্রত্যেক জনকে অনুগ্রহ দান করবেন। তার প্রতিষ্ঠল প্রদান করবেন। <u>বিদি তোমরা মুখ ফিরিয়ে লও তবে আমি তোমাদের জন্য আপজা করি মহা দিবদের। অর্থাৎ কিয়ামত দিবদের শান্তির। তাতে মূলত একটি এ বিলুপ্ত করে দেওয়া হয়েছে। অর্থ- তোমরা</u>

पुष कितिया नेव । www.eelm.weebly.com অনুবাদ :

إلى اللّٰهِ مَرْجِعُكُمْ ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْ.
 قَدِيْرٌ - وَمِنْهُ الشَّوابُ وَالْعَذَابُ .

٥. وَنَزَلُ كَما رَوَاهُ البُخَارِيُ عَنِ ابْنِ عَبّاسِ
 (رض) فيبتمن كان يستحيى أن يستخيى أن يستخيى أن يستخيى إلى يستخيى إلى الشماء وقيل في المنافقية ن ألا إنهم ينفه الله ألا حيث يستخفوا منه الله ألا حيث يستخفون فيبابهم يتعطون بها يعلم تعالى ما يُسِرُون وما يعلنون ع فلا يغين استخفاؤهم وما يعلنون ع فلا يغين استخفاؤهم الله عليم بذات الصدور الله عليم بذات الصدور الله عليم بذات الصدور الله يما في الفلوب.

৫. ইমাম বুখারী (র.) হ্যরত ইবনে আব্রাস (রা.) প্রমুখ বর্ণনা করেন যে, মুসলিমদের মধ্যে কিছু সংখ্যক এমন ব্যক্তিও ছিলেন, যারা পেশাব-পায়খানা ও রী সঙ্গম করতেও লজ্জা পেতেন। তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এই আয়াত নাজিল করেন। কেউ কেউ বলেন, মুনাফিক সম্প্রদায়ের সম্পর্কে এই আয়াত নাজিল হয়েছিল। শোন এরা তার নিকট হতে অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে গোপন রাখার জন্য তাদের বন্ধ ফিরিয়ে নেয়। শোন, তারা যখন তাদের বন্ধ পরিধান করে তার য়ারা নিজেদের আচ্ছাদিত করে তিনি তো জানেন তখন তারা যা লুকায় এবং প্রকাশ করে। সুতরাং তাকে লুকয়ে কোনো লাভ নেই। তিনি তো নিশ্চয়ই মনে যা আছে তাও জানেন।

। अर्थ- यत या जारह مَافِي الصَّدُورِ

### তাহকীক ও তারকীব

مكنة े हरा प्रवान वात مكنة المع المعلم हरा प्रवान वात مكنة हरा प्रवान वात مكنة إضابِيّ الله : فَولَهُ سُورَهُ هُوْدَ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَالَمُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

يَوْلُهُ أُولِا لَا لَكُمُلُكُ كُولِكُ بَعْضَ مَا يُرْخَى النَّبَكَ (الأَبْدَ) وَالَّا فَلَمُلُّكُ كَارِكٌ بَعْضَ مَا يُرْخَى النَّبَكَ (الأَبْدَ) अनुगज्ञी पुर्व प्रतािष्ठ मकी, पृष्ठि आग्नााव वाजीव। এकिए राता فَلَمَلُكُ आत विजीयि राता بَوْمِنُونَ بِمِ अगिज्ञ (त्र.)-এत উकि। بيورون المنافقة المنافق

টি نُكِرَءَ مُحْشَدَ रला উহ্য মুবতাদার খবর। নিজেই মুবতাদা নয়। কেননা نَكْرَءَ مُحْشَدَ এতে ইন্সিত রয়েছে يَنْأُ মুবতাদা হতে পারে না। نُحْمَنَتُ الْمَاتَ এটা জুমলা হয়ে بُنَانِ এর সিফত হয়েছে।

علام الله على الله على الله -এत अरा पूर्णि प्रकारना तास्राह । अथम 'हरना - विंग مُخْسُرُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله عنه عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله ع الله الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه الله

हिতীয় সদ্ভাবনা হলো এই যে, बैं जवजीर्संत हिरासर्व تُرْمَيْكُ وَمَانِيٌ इंटर أَ مُصَالِح एकार्य अवजतम তথা আরশ হতে लৌदে মাহফুজের উপর অবতরণের সময় مُحُكُمْ করা হয়েছে। এরপর অবস্থার হিসেবে বিস্তারিতভাবে অবতীর্ণ হয়েছে। من مُحُكُمُ عَلَيْهُ مِنْ لَمُنْ مَكِيْمٍ خَبِيْمِيْرٍ এর দিতীয় সিফত। ভান কৰিব নাৰ কৰিব ন

. فَوَلُمُ يَعْتُونُ कुकात्मात कमा (পठिय़ एक्ना, يَنَتُونُ यूला हिन وَالْتُرَا الطُّنُّ : فَوَلُمُ يِغَنُونُ अबब कारा يُنَتُونُ कि सिखाह ! एवनत मुंजािकन उक्बिक इंखाब काता . ﴿ وَهُ وَهُ الْمُعَالِّمُ مِنْ يُونُهُ وَهُ ا

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

রা হুদ ঐসব সূরার অন্যতম, যাতে পূর্ববর্তী জাতিসমূহের উপর আপতিত আল্লাহর গজব ও বিভিন্ন কঠিন আজাবের এবং বে কিয়ামতের ভয়াবহ ঘটনাবলি এবং পুরস্কার ও শান্তির বিশেষ বর্ণনারীতির মাধ্যমে উল্লেখ করা হয়েছে।

কারণেই হযরত আবু বকর সিদ্দীক (রা.) একদিন হযরত রাসুলে কারীম ——এর কিছু দাড়ি-মুবারক পাকা দেখে চিনিত হয়ে যখন জিজেস করলেন 'ইয়া রাসুলাল্লাহ —— আপনি বার্ধক্যে উপনীত হয়েছেন।' তখন রাসুল —— -ইরশাদ বেছিলেন, "হাা, সূরা হুদ আমাকে বৃদ্ধ করে দিয়েছে।" তখন কোনো কোনো রেওয়ায়েতে সূরা হুদের সাথে সূরা য়াকিয়া, মুরসালাত, আখা ইয়াতাসা আলুন এবং সূরা তাকবীরের নামও উল্লেখ করা হয়েছে। আল-হাকেম ও তিরমিঘী রিষ্টা। উদ্দেশ্য এই যে, উক্ত সূরাতলোতে বর্ণিত বিষয়বন্ধু অত্যন্ত তয়াবহ ও জীতিপ্রদ হওয়ার কারণে এসব সূরা নাজিল ওয়ার পর রাসুলে কারীম —— এর পবিত্র চেহারায় বাধ্যক্যের লক্ষণ দেখা দিয়েছে।

য়ে সূরার প্রথম আয়াত 'আলিফ লাম-রা' বলে ওরু করা হয়েছে। এগুলো সে সমন্ত বর্ণের অন্তর্ভুক্ত যার সঠিক মর্ম একমাত্র যাল্লাহ ও তার রাসূল 🏯 -এর মধ্যে ওপ্ত রহস্য। অন্য কাউকেই এ সম্পর্কে অবহিত করা হয়নি, বরং এ ব্যাপারে চিন্তা চরতেও বারণ করা হয়েছে।

মতঃপর কুরআন মাজীন সম্পর্কে বলা ইয়েছে যে, এটি এমন এক কিডাব যার আয়াতসমূহকে দৃঢ়ভাবে প্রতিষ্ঠিত করা য়েছে। ক্রিক প্রায়াত মুখ্য প্রতে গৃহীত হয়েছে। যার অর্থ হচ্ছে কোনো বাক্যকে অতি প্রাঞ্জল ভাষায় সুবিন্যক্তভাবে প্রকাশ করা যার মধ্যে শব্দগত বা ভাবগত কোনো ভুল বা বিভান্তির অবকাশ নেই। সেমতে আয়াতকে প্রতিষ্ঠিত করার মর্মার্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা পবিত্র কুরআনের আয়াতসমূহকে এমনভাবে তৈরি করেছেন যাতে শান্দিক অথবা ভাবগত দিক দিয়ে কোনো ক্রাটবিচ্যুতি, অস্প্রটতা বা অসারতার সঞ্জাবনা নেই। -(তাক্ষ্পীরে কুরত্বনী)

হারত আনুদ্ধাহ ইবনে আকান (রা.) বলেন, এখানে "المُحَنَّ শব্দ আরু এর বিপরীত অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। সেখতে আয়াতের মর্ম হবে আল্লাহ তাআলা কুরআন পাকের আয়াতসমূহকে সাময়িকভাবে সুপ্রতিষ্ঠিত, রূপে তৈরি করেছেন। তওরাত, ইঞ্জীল ইত্যাদি পূর্ববর্তী কিতাবসমূহ পবিত্র কুরআন নাজিলের ফলে যেভাবে 'মনসুখ' বা রহিত হয়েছে কুরআন পাক নাজিল হওয়ার পর যেহেতু নবীর আগমন এবং ওহীর ধারাবাহিকতা সমান্ত হয়ে গেছে। সূতরাং কিয়ামত পর্যন্ত এ কিতাব আর রহিত হবে না। (কুরতুবী) তবে কুরআনের এক আয়াত ধারা অন্য আয়াত রহিত হবে না। (কুরতুবী) তবে কুরআনের এক আয়াত ধারা অন্য আয়াত রহিত হবে না।

আলোচ্য আয়াতেই به কিন্তু আতঃপর সবিস্তারে বর্ণিত হয়েছে বলে কুরআন পাকের আরেকটি মাহাজ্য বর্ণনা করা হয়েছে। দিরের আভিধানিক অর্থ দু'টি বন্ধুর মাঝে পার্থক্য ও ব্যবধান করা। সেজনাই সাধারণ গ্রন্থসমূহে বিভিন্ন বিষয়বন্ধ শিরোনামে আলোচনা করা হয়। সে হিসাবে অত্র আয়াতের বিভিন্ন বিষয়বন্ধ আকায়িদ, ইবাদত, আদান-প্রদান, আচার-বাবহার ও নীতি-নৈতিকভার বিষয়বন্ধ ভালাকে ভিন্ন ভিন্ন আয়াতে পৃথক পৃথকভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। এর আরেক অর্থ হতে পারে যে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে তো পূর্ণ কুরআন মাজীদ একসাথে লওহে মাহন্ধ্যে উৎকীর্ণ করা হয়েছিল, কিন্তু তারপর স্থান-কাল-পাত্র বিশেষে পরিস্থিতি ও পারিপার্শ্বি কর্তার প্রেক্ষিতে প্রয়োজনানুসারে অল্প অল্প করে অবতীর্ণ হয়েছে, যাতে এর শ্বরণ রাখা, মর্ম অনুধাবন করা এবং ক্রমান্তে তদনুযায়ী আমল করা সহস্ত হয়।

অতঃপর বলা হয়েছে অর্থাৎ এমৰ আয়াতে এমন এক মহান রহস্য ও হিকমত বিদ্যমান যা মানুষ উপলব্ধি করতে অকম। তির্নি সৃষ্টিজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণুর ভূত-ভবিষ্যত সম্পর্কে অবগত। সেদিকে লক্ষ্য রেখেই তিনি যাবতীয় বিধি-নিষেধ নাজিল করেন। মানুষ যতবড় বুদ্ধিমান, বিচক্ষণ, জ্ঞানবান ও দূরদশী হোক না কেন, তার জ্ঞান-বৃদ্ধি ও দূরদশিতা এক নির্ধারিত সীমারেখার গণ্ডিতে আবদ্ধ। পরিপার্ধিক পরিবেশের ভিত্তিতেই তাদের অভিজ্ঞতা গড়ে উঠে। ভবিষাতকালে অবস্থার প্রেক্ষিতে অনেক সময়ই তা বার্থ ও ভ্রান্ত প্রমাণিত হয়। কিছু আল্লাহ তা আলার ইলম ও হিকমত কথনো ভূল হওয়ার নয়।

দ্বিতীয় আয়াতে সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় অর্থাৎ তওহীদের উপরোল্লিখিত আয়াতসমূহের বর্ণনা আরম্ভ করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে– اللهُ পূর্ণ আরাছ প্রাক্তিয়া পূর্ণ (একমাত্র আলাহ তা আলা ছাড়া অন্য কারো বন্দেশী করবে না" আলোচ্য আয়াতসমূহে যেসব বিষয়বস্তু বর্ণিত হয়েছে, তনাধো সর্বাধিক অ্যাধিকারপ্রাপ্ত ও গুরুত্বপূর্ণ বিষয় হঙ্গে একমাত্র আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্য কারও ইবাদত-উপাসনা করবে না।

জতঃপর ইরশাদ করেছেন করেছেন করিছি। কিচ্ম তামি তোমাদেরকে আল্লাহর পক্ষ হতে সতর্ককারী ও সুসংবাদদাতা। অত্র আয়াতে বিশ্বনী ক্রে – কে নির্দেশ দেওয়। হয়েছে। তিনি সারা বিশ্ববাসীকে জানিয়ে দেন যে, আমি আল্লাহ তা আলার তরফ থেকে ভীতি প্রদর্শনকারী ও সুসংবাদ দানকারী। অর্থাৎ যারা আল্লাহ ও রাস্লের অবাধ্য ও বিরুদ্ধাচরপকারী এবং নিজেদের অবৈধ কামনা-বাসনার অনুসারী, তাদেরকে আল্লাহর ভীতি প্রদর্শন করছি। অপরদিকে অনুগত, বাধাগত লোকদের দোজাহানের শান্তি ও নিরাপত্তা এবং আখেরাতে অফুরন্ত নিয়ামতের সুসংবাদ দিছি।

خَرْبِيّ শন্দের অর্থ করা হয়, 'ভীতি প্রদর্শনকারী'। কিছু এ শব্দটি ভীতি প্রদর্শনকারী শক্র কিংবা হিংস্র জন্থ বা অন্য কোনে অনিষ্টকারীর জন্য বাবহৃত হয় না। বরং এমন ব্যক্তিকে 'নাযীর' বলা হয় যিনি স্বীয় প্রিয়পাত্রগণকে সম্রেহে এমন সব বন্ধু ব' কর্ম হতে বিরত রাখেন ও ভয় দেখান, যা তাদের জন্য দুনিয়া, আখেরাত অথবা উভয় কালেই ক্ষতিকারক।

ফএব, আলোচ্য আয়াতে র্টির্টির শব্দের ভাফসীর প্রসঙ্গে অধিকাংশ মুফাসসির বলেন, ক্ষমা প্রার্থনা ও তওষার লম্মুণি স্বরূপ আল্লাহ তা'আলা ভোমাদের রিজিকের সচ্ছলতা ও প্রয়োজনীয় জীবনসামগ্রী সহজলতা করে দেবেন, বিপ্রকার আজাব ও অনিষ্ট হতে ভোমাদেরকে রক্ষা করবেন। তবে পার্থিব জীবন যেহেতু একদিন শেষ হয়ে যাবে, কাজেই র সুখ-শান্তিও দীর্থস্থাইটা হতে পারে না : সুতরাং كَنْ أَكُونُ كُنْ أَكُونُ বলে সতর্ক করে দেওয়া হয়েছে যে, ইহজীবনে খ-সাক্ষ্যে এক নির্দিষ্ট সময়সীমা পর্যন্ত বজায় থাকবে। অতঃপর মৃত্যু এসে তার পরিসমান্তি ঘটাবে। মৃত্যুর পরক্ষণেই নাব্যোত্তর অন্তর্থীন জীবন খন্ধ হবে। তওবাকারীদের জন্য শেখনেও অফুরন্ত আরাম-আরেশের বিপুল আয়োজন রাখা হয়েছে।

যরত সহল ইবনে আব্দুরাহ বলেন, এখানে টেন্স টেন্স ভারা উদ্দেশ্য সৃষ্টির দিক থেকে সরে সুষ্টার প্রতি মানুষের দৃষ্টি বিদ্ধ হওয়। কোনো কোনো বুযুর্গ বলেন টেন্স প্রত্ম কর্ম আছে তার উপর তুই থাকা। আর যা খোয়া গেছে ার জন্য বিষপ্ন না হওয়। অর্থাৎ বৈষয়িক সামগ্রী বৈধভাবে যতটুকু অর্জিত হয় তাতে সন্তুই থাকা আর যা অর্জিত নয় সজন্য পেরেশান না হওয়।

ত্তেগফার ও তওবাকারীদের জন্য দিতীয় খোশখবরী শোনানো হয়েছে مُشَالِ نَصُلُ فَي فَضُلِ نَصُلُكُ وَيَ فَضُلِ نَصُلُك ারা মানুষের নেক আমল এবং দ্বিতীয় فَضُل দ্বারা আল্লাহর অনুগ্রহ অর্থাৎ বেহেশত বোঝানো হয়েছে। সূতরাং অত্র ন্যায়েতের মর্ম হচ্ছে যে, প্রত্যেক সংকর্মশীল ব্যক্তিকে তার সংকর্ম অনুসারে আল্লাহ তা আলা বেহেশতের আরাম-আয়েশ ও তাগ-বিলাস দান করবেন।

থম বাক্যে পার্থিব ও পারলৌকিক উভয় জীবনে সুখ-সঞ্জলভার আশ্বাস দেওয়া হয়েছে। ছিভীয় বাক্যে আখোতর চরহায়ী আরাম-আয়েদের নিভয়তা দান করা হয়েছে। আয়াতের শেষ বাকো বলা হয়েছে ইন্ট্রাট্র আরাম-আয়েদের নিভয়তা দান করা হয়েছে। আয়াতের শেষ বাকো বলা হয়েছে কর্মা এটা কর্মান কর এবং ভবিষ্যতে তা হতে বিরক্ত থাকতে বন্ধপরিকর না ২ও, তাহলে আমার ভয় হয় যে, এক মহাদিনের মাজাব এসে ভোমাদেরকে যিরে ফেলবে। এখানে মহাদিন বলে কিয়ামতের দিনকে বোঝানো হয়েছে। কেননা ব্যক্তির দিক দিয়ে সে দিনটি হবে হাজার বছরের সমান। আর সংকট ও ভয়াবহতার দিক দিয়ে তার চেয়ে বড় কোনো দিন নেই।

পঞ্জম আয়াতেও পূর্বোক্ত বিষয়বক্তুর উপর আরো জোর দিয়ে বলা হয়েছে যে, পার্থিব জীবনে তোমরা যা কিছু কর আর মডাবেই জীবন-যাপন কর না কেন, কিন্তু মৃত্যুর পর ডোমাদের সবাইকে অবশ্যই আরাহর সান্নিধ্যে যেতে হবে। আর তিনি সর্বশক্তিমান, তার জন্য কোনো কার্যই দুঃসাধ্য বা দৃষ্কর্ম নয়। তোমাদের মৃত্যু এবং মাটির সাথে মিশে যাওয়ার পর ডোমাদের সমস্ত অণুকণাসমূহ একত্র করে তিনি তোমাদেরকে পুনরাম মানুষক্রপে দাঁড় করাতে সক্ষম।

ছাই আয়াতে মুনাফিকদের একটি ভ্রান্ত ধারণা ও বদভ্যাসের নিন্দা করা হয়েছে যে, তারা রাসুলপাক —এর সাথে তাদের বৈরিতা ও বিশ্বেষকে গোপন রাখার বার্থপ্রয়াসে লিন্ত। তাদের অন্তরন্থ হিংসা ও কুটিলতার আতনকে ছাইচাপা দেওয়ার চেটা করছে। তাদের ভ্রান্ত ধারণা যে, বুকের উপর চাদর আন্তানিত করে রাখলে এবং চুপে চুপে চক্রান্ত করলে তাদের কুটিল মনোভাব ও দুরভিসন্ধির কথা কেউ জ্ঞানতে বা আঁচ করতে পারবে না। কিন্তু বান্তবিক পক্ষে আন্তাহ ত আলা সর্ববিদ্বান্ত তাদের প্রতিটি কার্যক্রমাণ ও সলা পরামর্শ সম্পর্কে পুরোপুরিভাবে অবহিত রয়েছেন। কেননা কর্মান্ত ভিনি তা অন্তরের অন্তর্গ্রের বিহিত তথা তেদের কথাও পূর্ণ ভ্রান্তিক্রমাণ কোনো সন্দেহ নেই।

# বারোতম পারা : ٱلْجُزْءُ الثَّانِي عَشَرَ

وَمَا مِنْ زَائِدَةُ دَابَّةٍ فِي الْآرْضِ هِي مَا دَبُّ عَلَيْهَا إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا تُكَفِّلُ بِهِ فَضُلًا مِنْهُ وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا مُسْكَنَهَا فِي الدُّنْيَا أَوِ الصَّلْبِ وَمُسْتَوْدَعَها بَعْدَ الْمَوْتِ آوْ فِي الرِّحْمِ كُلُّ مِمَّا ذُكِرُ فِي كِتَابٍ مُنْبِنِنٍ . بَنِيْنٍ هُوَ اللَّوْحُ الْمَحْفُوظُ

وَهُو الَّذِيْ خَلَقَ السَّماٰوِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام اَوَلُهَا اَحَدُ وَاٰخِرُهَا الْجُمُعَةُ وَكَانَ عَرَشُهُ قَبْلَ خَلْقِهَا عَلَى الْمَاءِ وَكَانَ عَرَشُهُ قَبْلَ خَلْقِهَا عَلَى الْمَاءِ وَهُو عَلَى مَتْنِ الرِّنِح لِيَبْلُوكُمْ مُتَعَلِقُ لِمَا فَيهِما مَنَافِيعُ لِحَلَق أَى خَلَقهُما وَمَافِيهِما مَنَافِيعُ لِحُمْ وَمَصَالِحُ لِيخَتَيْرِكُمْ آيُكُمْ اَحْسَنُ كَمُ وَمَصَالِحُ لِيخَتَيْرِكُمْ آيُكُمْ اَحْسَنُ عَمَّلاً أَى اَظُوعُ لِلْهِ وَلَئِنْ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَكُمْ وَمَصَالِحُ لِيخَوْنُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ عَمَّلاً اللهُ وَلَيْنَ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَهُمْ إِلَّهُ وَلَئِنْ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَهُمْ النَّالِقُ لِلْهِ وَلَئِنْ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَيَهُمْ اللهُ وَلَيْنَ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَيهُمْ وَلَنُونَ قَلْت يَا مُحَمَّدُ لَيهُمْ وَلَوْنَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيْكُونُ وَلَيْنَ قَلْت يَا مُحَمَّدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْنَ فَيْنَ قِرَاءَةً سَاحِرُ وَ اللّهُ فَيْ قَرَاءَةً سَاحِرُ وَالْمَوْتِ السَحْرَ مُرْدِينَ قَلْهُ اللّهُ الْمُورَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

الْمُشَارُ إِلَيْهِ النَّبِيُّ عِلْكَ .

### অনুবাদ :

- ৬. পৃথিবীর প্রত্যেক জীবের জীবিকার দায়িত্ব আরাহ 
  তা'আলারই। তিনি অনুগ্রহ বশতঃ তার দায়িত্ব
  নিজের উপর নিয়েছেন। <u>তিনি তাদের অবস্থান</u> অর্থাৎ
  দুনিয়ার বা পিতৃ পৃষ্ঠদেশে তাদের অবস্থান <u>এবং</u>
  মৃত্যুর পর বা মাতৃগর্ভে তাদের <u>অবস্থিতি সম্পর্কে</u>
  তিনি অবহিত। উল্লিখিত সবকিছুই সুস্পষ্ট কিতাবে
  অর্থাৎ লাওহে মাহফ্জে <u>রয়েছে।</u>
  তুঁতী বা অতিরিক্ত। তুলিনি ত্র্যানি তুলিকাণ করে।
- ৭. তিনিই আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী ছয় দিনে সৃষ্টি করেন, রবিবার ছিল শুরু আর শেষ দিনটি ছিল শুক্রবার. তোমাদের মধ্যে কে আচরণে শ্রেষ্ঠ অর্থাৎ কে আল্লাহ তা'আলার প্রতি অধিক আনুগত্যশীল তা পরীক্ষা করার জন্য। অর্থাৎ এতদুভয় এবং এতদুভয়ের মধ্যে যা কিছু রয়েছে তোমাদের উপকার ও কল্যাণকর সবকিছুর সৃষ্টি তোমাদেরকে যাচাই করার জন্যই। আর এতদুভয়ের সৃষ্টির পূর্বে <u>তাঁর আরশ ছিল</u> পানির উপর। এবং তা ছিল বায়ুর পিঠে। হে মুহাম্মদ 🚟 ! তাদেরকে <u>যদি বল, তোমরা</u> <u>মৃত্যুর পর পুনরুথিত</u> হবে তখন কাফেররা নিশ্চয়ই বলবে এটা তো অর্থাৎ পুনরুত্থানের কথা সম্বলিত এই কুরআন বা তুমি যা ক্রিয়ার সাথে তা مَنْعَلَقُ বা সংশ্লিষ্ট। إِنْ لَمِنَا টি এস্থানে নাবোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। 🚅 سَاحِرُ অপর এক কেরাতে مُبُينُ [জাদুকর] রূপে পঠিত রয়েছে : এমতাবস্থায় তা দারা রাসুল 🚟 -এর প্রতি ইঙ্গিত হয়েছে বলে বুঝাবে।

٨. وَلَئِنُ أَخُرْنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلْى مَ أمَّةٍ جَمَّاعَةٍ أَوْ أَوْقَاتٍ مُّعَدُودَةٍ لُّكُّ النُّنُوْولِ قَالَ تَعَالَى أَلَا يَنُومَ نَزَلَ بِيهِمْ مُّنَّا كَانُنُوا بِهِ يَسْتُهْزِءُونَ مِنَ الْعَذَابِ.

৮. নি<u>র্দিষ্ট এক সম্প্রদায়ের</u> অর্থাৎ দলের বা সময়ের আগমন পর্যন্ত আমি যদি তাদের শান্তি স্তুগিত রাখি তবে তারা বিদ্রূপ করতো নিশ্চয়ই বলবে, কি সে তাকে নিবারণ করছে? তা আপতিত হতে কি জিনিস বাধা দিয়ে রেখেছে। আল্লাহ তা আলা বলেন, সাবধান! যেদিন তা তাদের নিকট আসবে সেদিন তাদের নিকট হতে তা ফিরবে না। তাদের তরফ হতে তাকে আর প্রতিহত করা হবে না। যা নিয়ে অর্থাৎ যে আজাব সম্পর্কে তারা ঠাট্টা বিদ্ধুপ করে তা তাদেরকে পরিবেষ্টন করবে। অর্থাৎ এটা তাদের উপর আপতিত হবে।

# তারকীব ও তাহকীক

, बाहा तुथा याग्र त्य بَلُمْ رِزْقَهُا ,अ वें के किकता अकि छेश अल्लाह छेख त्य بَكُفُلُ بِـه فَضُلًّا مِنْهُ आज्ञार তা আলার উপর রিজিক পৌছানো ওয়াজিব। অথচ رُجُوْب আল্লাহ তা আলার জন্য অসম্ভব।

উন্তর॥ উত্তরের সারকথা হলো সৃষ্টিজীবকে জীবিকা পৌছানো আবশ্যক হওয়া ওয়াজিব হিসেবে নয়; বরং ভধুমাত্র দয়া ও

জকুংহের ভিন্তিতে। এর পরিবর্তে হয়েছে। مُضَافَ النِّهُ يَا এনে তালভীনটি عَلَيْ مِمَّا ذُكِرُ وَمُعَا ذُكُرُ وَمُعَا ذُكُرُ وَمُعَا ذُكُرُ وَمُعَا ذُكُرُ وَمُعَا ذُكُرُ

पत जाएगी। بَمَانُ وَ مُعَلِّدُ के प्राची के प्रति करत देविक करताइन एर. مُعَلَّدُ بِيَّانُ अर जाएगी। مَعَلَّدُ مُ مُعَدِّرُهُ كِلَّمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ । खंलमा طَانِفَةً مِنَ الْاَزْمِنَةِ अात এখনো طَانِفَةً مِنَ النَّاسِ अर्था९ مَانِفَةً مِنَ الْاَزْمِنَةِ म्ला مَانِفَةً مِنَ النَّاسِ अर्था९ عَامِمُومَةً যেমনটি ব্যাখ্যাকার दें दें। শব্দ বৃদ্ধি করে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন।

- এর উপর রুঝায়। وَلَكَ أَنَّ حُصُرٌ بِالْعَدُرِ क्नाना दें وَاللَّهُ विहा के के के के وَاللَّهُ مُعَدُونَةٍ

## প্রাসঙ্গিক আপোচনা

পূর্ববর্তী আল্লাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ তা আলার ইলমের ব্যাপকতা সম্পর্কে বর্ণিত হয়েছে যে, সৃষ্টিজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণু এবং মানুষের মনের গোপন কল্পনাও তাঁর অজ্ঞানা নয় অতঃপর তার সাথে সামস্ক্রস্য রক্ষা করে আলোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে মানুষের প্রতি এক বিশেষ অনুগ্রহের কথা স্বরণ করিয়ে দিয়েছেন : তথু মানুষেরই পানীয় ইত্যাদি রিজ্ঞিকের দায়িত্ব স্বয়ং আল্লাহ তা আলা গ্রহণ করেছেন। তথু মানুষেরই নয়, পৃথিবীতে বিচরণশীল প্রতিটি প্রাণী য়বানেই আল্লাহর নিকট হতে কিছু গোপন করার জন্য কাফেরদের অপকৌশন্স ও ব্যর্থপ্রয়াস বোকামি এবং মূর্বতা বৈ নয়। এখানে مِنْ الْبَرِ শব্দ বৃদ্ধি করে وَمُنَا مِنْ دَابُورِ বলে আয়াতের ব্যাপকভার প্রতি জোর দেওয়া হয়েছে যে, অন্য হিংস্র জন্তু, পক্ষীকুল, ংহারাসী সরীসৃপ, পোকা-মাকড়, কীট-পত<del>ঙ্গ</del>, সামৃত্রিক প্রাণী প্রভৃতি সবই অত্র আয়াতের আওতাভুক্ত : সকলের রি**জিকের** দয়িত্ই আল্পাহ তা'আলা স্বয়ং গ্রহণ করেছেন।

্র্রি/দাববাতুন এমন সব প্রাণীকে বলে, যা পৃথিবীতে বিচরণ করে। পক্ষীকুলও এর অন্তর্ভুক্ত। কারণ খাদ্য গ্রহণের জন্য তারা ছ-পঠে অবতরণ করে থাকে এবং তাদের বাসস্থান ভু-পৃষ্ঠ সংলগু হয়ে থাকে। সামৃদ্রিক প্রাণীসমূহও পৃথিবীর বুকে বিচরণশীল। কেননা সাগর-মহাসাগরের তলদেশেও মাটির অন্তিত্ব রয়েছে। মোটকথা, সমুদন্ন প্রাণীকুলের রিজ্ঞিকের দায়িত্ই ভিনি নিজে গ্রহণ করেছেন, এবং একথা এমনডাবে ব্যক্ত করেছেন যার ছারা দায়িত্ব ও কর্তব্য নির্দেশ করা যায়। ইরশাদ করেছেন 'একথা কুলেই তেনু তাদের রিজিকের দায়িত্ব আল্লাহর উপর নান্ত।' একথা সুন্দাষ্ট যে, আল্লাহ তা আলার উপর এহেন গুরুদায়িত্ব চার্দিয়ে দেওয়ার মতো কোনো ব্যক্তি বা শক্তি নেই। বরং ভিনি নিজেই অনুগ্রহ করে এ দায়িত্ব গ্রহণ করে আমানেরকে আগ্রন্থত করেছেন। সুতরাং নিন্দর্যতা বিধান করণার্থে এখানে غَيْرَ ব্যবহৃত্ত হয়েছে যা ফরজ বা অবশাকরণীয় কেত্রে ব্যবহার করা হয়। অথচ আল্লাহর উপর কোনো কাজ ফরজ বা ওয়াজিব হতে পারে না, তিনি কারো হুকুমের তোয়াকা করেন না।

্ট্ৰিট্ৰ ক্লিকের আতিধানিক অর্থ এমন বস্তুও যা কোনো প্রাণী আহার্যরূপে গ্রহণ করে, যা দ্বারা সে দৈহিক শক্তি সঞ্চয়, প্রবৃদ্ধি সাধন এবং জীবন রক্ষা করে থাকে। রিজিকের জন্য মালিকানা বত্ব শর্ত নয়। সকল জীব-জন্তু রিজিক তোগ করে থাকে। কিছু তারা তার মালিক হয় না। কারণ মালিক হওয়ার যোগ্যতাই তাদের নেই। অনুরূপভাবে ছোট শিশুরাও মালিক নয়, কিছু ওদের রিজিক অব্যাহভভাবে তাদের কাছে পৌছতে থাকে। রিজিকের এহেন ব্যাপক অর্থের দিকে লক্ষ্য করে ওলামায়ে কেরাম বলেন, রিজিক হালালও হতে পারে হারামও হতে পারে। যখন কোনো ব্যক্তি অবৈধভাবে অন্যের মাল হস্তগত ও উপত্যোগ্য করে, তখন উক্ত তার রিজিক হওয়া সাব্যক্ত হয়, তবে অবৈধ পন্থা অবলম্বন করার কারণে তা তার জন্য হারাম হয়েছে। যদি লোভের বশবতী হয়ে অবৈধ পন্থা অবলম্বন না করত, তাহলে তার জন্য নির্ধারিত রিজিক বৈধ পন্থা অবলম্বন না করত, তাহলে তার জন্য নির্ধারিত রিজিক বৈধ পন্থা অবলম্বন না করত,

রিজিক সম্পর্কে একটি প্রশ্ন ও তার জবাব : এখানে প্রশ্ন হতে পারে যে, প্রতিটি প্রাণীর জীবিকার দায়িত্ব যেক্ষেত্রে আল্লাহ তা আলা নিজে গ্রহণ করেছেন, কাজেই অনাহারে কারো মৃত্যুবরণ করার কথা নয়। অথচ বাস্তবে দেখা যায় অনেক প্রাণী ও মানুষ খাদ্যের অভাবে, অনাহারে ক্ষা-পিপাসায় মারা যায়। এর বহন্য কিঃ জামায়ে কেরাম এ প্রশ্নের বিভিন্নভাবে জবাব দিয়েছেন। তন্যুধ্যে এক জবাব হচ্ছে, এখানে বিজিকের দায়িত্ব এহণের অর্থ হবে আয়ুক্কাল শেষ না হওয়া পর্যন্ত এক নির্দিষ্ট সময়সীমা পর্যন্ত আল্লাহ তা আলা বিজিকের দায়িত্ব নিয়েছেন। আয়ুক্কাল শেষ হওয়া মাত্র তাকে মৃত্যুবরণ করে ধরাপৃষ্ঠ হতে বিদায় নিতে হবে। সাধারণত বিভিন্ন রোগ-ব্যথির কারণেই মৃত্যু হলেও কখনো কখনো অগ্নিদন্ধ হওয়া, সলিল সমাধি লাভ করা, আঘাত বা দুর্ঘটনায় পতিত হওয়া এর কারণ হতে থাকে। অনুরূপভাবে বিজিক বন্ধ করে দেওয়ার কারণে আনহার ও মৃত্যুর কারণ হতে পারে। কাজেই, আমারা যাদের অনাহারে মৃত্যুবরণ করতে দেখি, আসলে তাদের রিজিক ও আয়ু শেষ হয়ে গেছে, অতঃগর রোগ-ব্যাধি বা দুর্ঘটনায় তাদের জীবনের পরিসমান্তি না ঘটিয়ে বরং বিজিক সরবরাহ বন্ধ হওয়ার কারণে অনাহার ও ক্ষুধা-পিপাসায় তারা মৃত্যুবরণ করতে বাধ্য হয়।

ইমাম কুরভুবী (র.) অত্র আয়াতের তাফসীর প্রসঙ্গে হযরত আবৃ মৃসা (রা.) ও হযরত আবৃ মালেক (রা.) প্রম্খ আশ'আরী গোত্তের একটি ঘটনা উল্লেখ করে বলেন যে, তারা ইয়েমেন হতে হিজরত করে মদিনা শরিফ পৌছলেন। তাঁদের সাথে পাথেয় স্বরূপ আহার্য পানীয় যা ছিল, তা নিঃশেষ হয়ে গেল। তাঁরা নিজেদের পক্ষ হতে একজন মুখপাত্র হজুর 🚃 এর সমীপে প্রেরণ করলেন যেন রাসূলে কারীম 🚎 তাদের জন্য কোনো আহার্যের সুব্যব্যবস্থা করেন। উক্ত প্রতিনিধি যখন রাসূনে আকরাম 🚐 -এর গৃহদ্বারে হাজির হলেন, তখন গৃহাভান্তর হতে রাস্লে পাক 🚃 -এর ক্রআন তেলাওয়াতের সুমধ্র ধ্বনি ভেসে এলো للهُ وِرَفْهَا اللَّهِ وَرَفْهَا لِإِلَّا عَلَى اللَّهِ وَرَفْهَا لِعَلْمَ اللَّهِ وَرَفْهَا لِع দায়িত্ব আল্লাহ গ্রহণ করেন নি ভিক্ত সাহাবী অত্র আয়াত শ্রবণ করে মনে করলেন যে, আল্লাহ তা আলা স্বয়ং যখন যাবতীয় প্রাণীকুলের রিজিকের দায়িত্ব নিয়েছেন এবং আমরা আশ'আরী গোত্রের লোকেরা আল্লাহ তা'আলার নিকট নিক্য় অন্যান্য জত্ম-জানেয়ারের চেয়ে নিকৃষ্ট নই, অতএব তিনি অবশ্যই আমাদের জন্য রিজিকের ব্যবস্থা করবেন। এ ধারণা করে তিনি রাসূলুল্লাহ 🚐 -কে নিজেদের অসুবিধার কথা না বলেই সেখান থেকে প্রত্যাবর্তন করলেন এবং ফিরে গিয়ে স্বীয় সাথীদের বললেন "শুভ সংবাদ তোমাদের জন্য আল্লাহর সাহায্য আসছে।" তাঁরা এ কথার অর্থ বুঝলেন যে, তাঁদের মুখপাত্র নিজেদের দূরবস্থার কথা রাসূলে কারীম 🚃 কে অবহিত করার পর তিনি তাঁদের আহার্য ও পানীয়ের ব্যবস্থা করার আশ্বাস দান করেছেন। তাই তাঁরা নিশ্চিত মনে বসে রইলেন। তাঁরা উপবিষ্টই ছিলেন, এমন সময় দুই ব্যক্তি গোশত রুটিপূর্ণ একটি অর্থাৎ বড় খাঞ্চা বহন করে উপস্থিত হয়ে আশ'আরীদের দান করল। অতঃপর দেখা গেল আশ'আরী গোত্রের লোকদের আহার করার পরও প্রচুর রুটি-গোশত অবশিষ্ট রয়ে গেল। তখন তাঁরা পরামর্শ করে অবশিষ্ট খানা রাসূলুল্লাহ 😅 -এর সমীপে প্রেরণ করা বাঞ্জ্নীয় মনে করলেন, যেন তিনি প্রয়োজন অনুসারে বায় করতে পারেন। সিদ্ধান্ত অনুযায়ী তাঁরা নিজেদের দুই ব্যক্তির মাধ্যমে তা রাসূলে কারীম 🚎 -এর খেদমতে পাঠিয়ে দিলেন।

তারা বাঞ্চা নিয়ে রাস্পুলাহ 🚃 -এর খেদমতে উপস্থিত হয়ে বলছেন "ইয়া রাস্পালাহ 📖 আপনার প্রেরিত রুটি গোশত অতান্ত সুস্বাদু ও উপাদেয় এবং প্রয়োজনের ভূলনায় অতিরিক হয়েছে।" তদুওরে রাস্পুলাহ 🚎 বললেন, সামি তো কোনো বানা প্রেরণ করিনি।"

তথন তাঁরা পূর্ণ ঘটনা বর্ণনা করলেন যে, আমাদের অসুবিধার কথা আপনার কাছে ব্যক্ত করার জন্য অমুক ব্যক্তিকে প্রেরণ করেছিলাম। তিনি ফিরে গিয়ে একথা বলেছিনে। ফলে আমরা মনে করেছি যে, আপনাই খানা প্রেরণ করেছেন। এতপ্রবাদ রাসুরাহা ক্রিট্রণ কোনে "আমি নই বরং ঐ পরিত্র সন্তা তা প্রেরণ করেছেন ফিনি সকল প্রাণীয় রিজিকের দায়িত্ব নিয়েছেন।" কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, হযরত মুগা (আ.) আগুনের গোঁজে তুর পাহাড়ে পৌছে আগুনের পরিবাদে খাবলানে কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, হযরত মুগা (আ.) আগুনের গোঁজে তুর পাহাড়ে পৌছে আগুনের পরিবাদ খাবলানে কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, হযরত মুগা (আ.) আগুনের গোঁজ করনেন এবং প্রেরাটন ও তার করমকে স্বোমেতের জন্য মিসর গমনের নির্দেশ প্রাণ্ড হলেন, তথন তাঁর মনের কোনে উদয় হলো যে, আমি স্বীয় প্রীকে জনহীন-মরুপ্রাত্তরে একাকিনী রেখে এসেছি, তার দায়িত্ব কে এহণ করবেণ্ণ তবন আছাহে পাক হয়েত মুগা (আ.)-এর সন্তেম নিরুদনের জন্য আদেশ করলেন যে, "তোমার সন্মুথে পতিত প্রস্তরধানির উপর লাঠি দ্বারা আঘাত হান।" তিনি আঘাত করনেন। তবন উক্ত প্রস্তরধানি বিদীর্ণ হয়ে তার মধ্যে হতে আরেকখানি পাথর বের হলো। দ্বিতীয় প্রস্তরধানির উপর আঘাত করনেন। তবন উক্ত প্রস্তরধানি বিদীর্ণ হলো এবং এর অত্যন্তর হতে একটি জ্ঞাত কটি বেরিয়ে এলো, যার মুথে ছিল একটি তরু-তাজা তুপথত [সুবহানাল্লাহ]। আল্লাহ তা'আলার অসীম কুদরতের একীন হয়রত মুগা (আ.)-এর পূর্বেও ছিল। তবে বাত্রব পূর্লিও প্রতান হলেন। হলি বিদিয়া স্বাত্র হত্তে হয়ে থাকে। তাই এ দৃশ্য দেখার পর হয়রত মুগা (আ.) সরাসরি মিসর পানে বওয়ানা হলেন। হলেন।

সহধর্মিণীকে এটা বলা প্রয়োজন মনে করেননি যে, মিসর যাওয়ার জন্য আমাকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

সূতরাং আয়াতের মর্ম হচ্ছে যে, আল্লাহ তা'আলার জিমাদারীকে দুনিয়ার কোনো ব্যক্তি বা শক্তির দায়িত্বের সাথে তুলনা করা চলে না। কারণ দুনিয়ার কোনো ব্যক্তি, প্রতিষ্ঠান বা সরকার যদি আপনার খোরাকীর পূর্ণ দায়িত্ব এহণ করে তাহলে কিছুটা পরিপ্রম আপনাকে অবশাই করতে হবে। নির্দিষ্ট অবস্থান হতে আপনি যদি স্থানাত্তরিত হতে চান, তবে উক্ত ব্যক্তি বা প্রতিষ্ঠানকে অবহিত করতে হবে যে, অমুক মাসের তত তারিখ হতে অত তারিখ পর্যন্ত আমি অমুক শহরে বা গ্রামে অবস্থান করব। অতএব, আমার খোরাকি সেখানে পৌছাবার ব্যবস্থা করা হোক। পক্ষান্তর আল্লাহ তা'আলা জিমাদারী গ্রহণ করলে এতটুকু মেহনতও করা লাগে না। কেননা তিনি তো সকল প্রাণীর প্রতিটি নড়াচড়া, উঠা-বসা, চলাক্টেরা সম্পর্কে সম্যক অবহিত। তিনি যেমন আপনার স্থায়ী নিবাস জ্বানে, তেমনি সাময়িক আবাসও জ্ঞাত আছেন। কাজেই কোনো আবেদন অনুরোধ ছাড়াই আপনার বেশন যথান্ত্রানে পৌছে দেওয়া হবেই।

জাল্লাহ তা আলার সর্বায়াক ইলম ও সর্বময় ক্ষমতার ফলে যাবতীয় কাজ সমাধার জন্য তাঁর ইন্ধা করাই যথেই। কোনো জিতাব বা রেজিইারে লেখা-লেখির আদৌ কোনো প্রয়োজন ছিল না। জিতু দুর্বল মানুষ যে ব্যবস্থাপনায় অতাত্ত । এর পরিপ্রেক্ষিতে মনের ঘটকা দূর করে তাদের সম্পূর্ণ নিচিত করার জন্য ইরশাদ করেছেন ত্রু করি আদের সম্পূর্ণ নিচিত করার জন্য ইরশাদ করেছেন ত্রু করি করে করেছিই এক বালা কিতাবে শাই লিনিবন্ধ ও সংরক্ষিত রয়েছে। 'এখানে' 'ঝোনা কিতাব' বলে 'লথহে মাহকুজকে বোঝানো হয়েছে। যার মধ্যে সমন্ত সৃষ্ট জীবের আয়ু, রুক্তি ও ভালোমন্দ কার্যকলাপ পুজানুপুজ্বরূপে লিপিবন্ধ রয়েছে, যা যথাসময়ে কার্যকরী করার জন্য সংগ্রেই ক্ষেব্রন্থাগাগকে দায়িত্ব অর্পণ করা হয়।

হথরত আন্দুরাহ ইবনে ওমর (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাস্নুন্তাহ 🚍 -ইরশাদ ফরমান আসমান ও ন্ধমিন সৃষ্টির ৫০ হাজার বছর পূর্বে আল্লাহ তা আলা সমন্ত মাধলুকের তাকদীর নির্ধারিত ও লিপিবদ্ধ করেছেন : -[সহীহ মুসলিম শরীক]

राकवित्र <del>कामानीत कामी-का</del>ल (०४ का)-> (४)

বুখারী ও মুসলিম শরীকে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুল্লাহ 🚃 🛮 একখানি দীর্ঘ হাদীস বয়ান করেন যার সারমর্ম হলো মানুষ তার জন্মের পূর্বে বিভিন্ন স্তর অতিক্রম করে আসে। মাতৃগর্ভে তার অঙ্গ-প্রতাঙ্গ গঠিত হওয়ার পর আল্লাহ তা'আলার নির্দেশ মৃতাবিক একজন ফেরেশতা তার সম্পর্কে চারটি বিষয় লিপিবদ্ধ করেন। প্রথম, তালোমন্দ তার যাবতীয় কার্যকলাপে, যা সে জীবনভর করবে। দ্বিতীয়, তার আয়ুষ্কালের বর্ষ, মাস, দিন, ঘন্টা, মিনিট ও শ্বাস-প্রশ্বাস। তৃতীয়, কোথায় তার মৃত্যু হবে এবং কোথায় সমাধিস্থ হবে। চতুর্থ, তার রিজিক কি পরিমাণ হবে এবং কোন পথে তার কাছে পৌছবে। সুতরাং লওহে মাহফ্যে আসমান-জমিন সৃষ্টির পূর্বেই লিপিবদ্ধ থাকা অত্র রেওয়ায়েতের বিপরীত নয়। সপ্তম আয়াতে আল্লাহ তা আলার অপরিসীম ইলম ও অসীম শক্তির নিদর্শন প্রকাশ করা হয়েছে যে, তিনি মাত্র ছয় দিন পরিমাণ সময়ে সমগ্র আসমান ও জমিন সৃজন করেছেন। আর এসব সৃষ্টির পূর্বে আল্লাহর আরশ পানির উপর অধিষ্ঠিত ছিল। এতদ্বারা বোঝা যাচ্ছে যে, আসমান ও জমিন সৃষ্টির পূর্বেই পানি সৃষ্টি করা হয়েছে। ছয় দিনে আসমান ও জমিন সৃষ্টির ব্যাখ্যায় সূরা হা-মীম-সাজদার দশম ও একাদশ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, দুই দিনে পৃথিবী সৃষ্টি করা হয়েছে, দুই দিনে পাহাড়-পর্বত, নদ-নদী, গাছ-পালা এবং প্রাণীকুলের আহার্য ও জীবন ধারণের উপকরণাদি সুবিন্যন্ত করা হয়েছে এবং দুই দিনে সাত আসমান সৃষ্টি করা হয়েছে।

তাফসীরে মাযহারীতে আছে যে, এখানে আসমান দারা সমগ্র উর্ধ্বজগত বোঝানো হয়েছে এবং জমিন দারা সমস্ত নিম্নজগত বোঝানো হয়েছে। আসমান ও জমিন সৃষ্টির পূর্বে যেহেতু সূর্যও ছিল না, তার উদয়-অন্তও ছিল না, সুতরাং দিনের অন্তিত্বও ছিল না। তবে এখানে 'দিন' বলে আসমান ও জমিন সৃষ্টির পরবর্তী 'একদিন পরিমাণ' সময়কে বোঝানো হয়েছে।

সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলা এক মুহূর্তে সবকিছু সৃষ্টি করতে সক্ষম হওয়া সত্ত্বেও তা করেন নি; বরং স্বীয় হিকমতের প্রেক্ষিতে ধীরে সৃজন করেছেন, যেন তা মানুষের প্রকৃতিসম্মত হয় এবং মানুষও কাজে ধীরতা, স্থিরতা অবলম্বন করে।

আয়াতের শেষভাগে আস্মান ও জমিন সৃষ্টির মুখ্য উদ্দেশ্যে ব্যক্ত করা হয়েছে খুঁন বিশ্বনী নির্মান ও জমিন সৃষ্টির মুখ্য মুখ্য উদ্দেশ্যে হচ্ছে- আমি তোমাদেরকে প্রকাশ্যভাবে পরীক্ষা করতে চাই যে, তোমাদের মধ্যে কে সংকর্মশীল।

এতে বোঝা যায় যে, আসমান ও জমিন সৃষ্টি করাই মুখা উদ্দেশ্য ছিল না; বরং আমলকারী মানুষের উপকারার্থে তা সৃষ্টি করা হয়েছে, যেন তারা এর মাধ্যমে নিজেদের জৈবিক প্রয়োজন পূরণ করতে পারে এবং এর অপার রহস্য চিন্তা করে নিজেদের প্রকৃত মালিকও পালনকর্তাকে চিনতে পারে।

সারকথা আসামান ও জমিন সৃষ্টির মূল কারণ হচ্ছে মানুষ। বরং মানুষের মধ্যে যারা ঈমানদার এবং তাদের মধ্যে আবার যারা অধিক সংকর্মশীল তাদের খাতিরেই নিখিল বিশ্বের সৃষ্টি হয়েছে। একথা সর্বজনস্বীকৃত যে, সমগ্র মানবজাতির মধ্যে আমাদের প্রিয়নবী 🚃 ই সর্বাধিক সংকর্মশীল ব্যক্তি। অতএব, একথা নির্ঘাত সত্য যে, হযরত রাসূলে কারীম 🚃 এর পবিত্র সত্তাই হচ্ছে সমগ্র সৃষ্টিজগতের মূল কারণ ।— [তাফসীরে মাযহারী]

কে সবচেয়ে ভালো কাজ বলা হয়েছে, কিন্তু কে সর্বাধিক কাজ করে বলা - اَحْسَنُ عَمَالُ হয়নি। অতএব, বোঝা যায় যে, নামাজ-রোজা কুরআন তেলাওয়াত, জিকির আজকার ইত্যাদি যাবতীয় নেক কাজ সংখ্যায় খুব বেশি করার চেয়ে, সুন্দর ও নিখুঁতভাবে আমল করাই আল্লাহ তা'আলার নিকট অধিক পছন্দনীয়। আমলের এই সৌন্দর্যকে হাদীস শরীফে ইহসান বলা হয়েছে, যার সারকথা হচ্ছে, একমাত্র আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টি লাভের জন্যই আমল করতে হবে। পার্থিব কোনো স্বার্থ বা উদ্দেশ্য জড়িত করবে না। আল্লাহর পছন্দনীয় পদ্ধতিতে আমল করতে হবে, যেভাবে মহানবী 🚎 নিজে করে দেখিয়েছেন। আর তাঁর সুনুতের অনুসরণ করা উত্মতের জন্য জরুরি সাব্যস্ত করেছেন।

সারকথা, সুনুত তরিকা মুতাবিক ইথলাসের সাথে অল্প আমল করাও ঐ অধিক আমলের চেয়ে উস্তম যার মধ্যে উপরিউক ৩৭ দু'টি নেই অথবা কম আছে।

সপ্তম আয়তে কিয়ামতও আখেরাতকে অধীকারকারীদের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে যে, তাদের যে কথা বোধগম্য না হয় তাকেই তারা 'জাদু' বলে অভিহিত করে এড়িয়ে যেতে চায়।

অষ্টম আয়াতে তাদের সন্দেহের জবাব দেওয়া হয়েছে, যারা আজাবের হুশিয়ারি সত্ত্বেও নবীদের সতর্কবাণী গ্রাহ্য করত না বরং বলত যে, আপনার বিরুদ্ধাচরণ করার জন্য যে আজাবের ভয় দেখাচ্ছেন, আপনি যদি সভ্য নবী হয়ে থাকেন, ভাহলে সে আজাব কেন আপতিত হঙ্গে না? তাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা (৩য় খণ্ড)–৯ (খ)

#### অনুবাদ :

وَكِيْنُ اذَفَنَنَا الْإِنْسَانَ الْكَافِرَ مِنَّا رَحْ غِنْشَى وَصِحَّةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ كَا إ لَيْنُونَلَ قَنْوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ كَكُمُ شَدِيْدُ الكَّفْرِ بِهِ .

. وَلَئِنْ أَذَقَنَاهُ نَعْمَا اَ بَعْدَ ضُراً اَ فَ وَشِدْةٍ مَسْنَهُ لَيَغُولُنَّ ذَهَبَ السَّئِذَ الْمَصَائِبُ عَنِي وَلَمْ يَتُوقَعْ زَوَالَهَا يَشْكُرُ عَلَيْهَا إِنَّهُ لَقَرِعٌ قَرَع بَنَ يَشْكُرُ عَلَيْهَا إِنَّهُ لَقَرِعٌ قَرَع بَنَ فَخُورٌ . عَلَى النَّاسِ بِمَا أُوتِي .

. إِلَّا لَكِنْ الَّذِينَ صَبَرُواْ عَلَى الصَّـ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ دِفِى النَّعْمَاءِ أُولَّ لَهُمْ مُغْفِرَةً وَآجَرُ كَمِيْرً. هُوَ الْجَنَّةُ.

فلعلك ينا مُحمَّدُ تَارِكَ بِعَضَ يُوخَى إلَيكَ فَ لَاتُبَكِيفُهُم لِهُ لِتَهَاوُنِهِمْ بِهِ وَصَالِقُ بِهِ مَسَدُ بِتِلاَوْتِهِ عَلَيْهِمْ لِآخِلِ أَنْ يُقُولُوا لَا مَلا أُنْزِلَ عَلَيْهِمْ كِنْزُ أَوْ جَآءُ مَعَهُ مَا يُصُدِّفُهُ كَمَا افْتَرَحْنَا إِنْمَا أَنْتَ نَذِ فَلا عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلاغُ لَا الْإِنْمَا أَنْتَ نَذِ فَلا عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلاغُ لا الْإِنْمَانُ بِ افْتَرَحُوهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَنْ وَكِبَ حَفْظُ فَيُجَانِفِهِمْ. ১ যদি আমি মানুষকে অর্থাৎ কাফেরদেরকে আমার নিক্রী হতে অনুষ্ঠাহর সচ্ছলতা ও সৃস্থতার আস্থাদ দেই ও পরে তা তার নিকট হতে ছিনিয়ে নেই তথম সে অবশাই আল্লাহ তা'আলার রহমত হতে হতাশ নিরাশ এবং এত্রিষয়ে গুবই অকৃতঞ্জ হয়।

১০. ক্রশ শর্প করার পর দাহিন্রা ও দুঃখ করের পর

<u>যদি আমি তাকে অনুগ্রহের আশ্বাদ দেই তবন সে</u>

<u>বলে থাকে, আমার মন্দাবস্থা</u> বিপদ আপদ কেটে
গোছে। এটা বিনষ্ট হওয়ার আর সে আশব্দা করে না
এবং তার জন্য সে কৃতজ্ঞতাও প্রকাশ করে না। সে

<u>হয় আনন্দিত</u> আনন্দে উৎফুল্ল ও তাকে যা দান করা

হয়েছে সে কারণে মানুষের উপর <u>অহংকার</u>

প্রদর্শনকারী।

ك). কিন্তু যারা দুঃখ-কটে <u>ধৈর্যধারণকারী ও অনুধা</u>হের সময়েও <u>সৎ কর্মপরায়ণ তাদেরই জন্ম রয়েছে ক্ষমা ও মহাপ্রকার। অর্থাৎ জানাত। "গ্রু এস্থানে نَكُنْ</u> অর্থে বাবক্রত হয়েছে।

أَمَّ بِكُلُّ يَسَقُّولُونَ افْتَكَراهُ مِ أَي الْفَوْرَأَنَ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِتَثْلِهِ فِي الْفُصَ سَهُ طُعْتُ مُ مِينٌ دُونِ اللَّهِ أَيْ عَبْسِرِهِ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِيْنَ فِي أَنَّهُ اِفْتَرَاهُ.

فَإِنَّ لَّمْ يَسَعَ جِيبُوا لَكُمُمْ أَي مَنْ دُعُوتُهُ وَهُمْ لِلْمُعَاوِنَةِ فَاعْلَمُوا خِطَابُ لِلْمُشْرِكِيْنَ ٱنَّمَا ٱنَّزِلَ مُتَكَبِّسًا بِع اللُّهِ وَلَيْسَ إِفْتِرَاءً عَلَيْهِ وَأَنْ مُحَفَّفَةُ أَيْ ٱنَّهُ لَّا اللَّهُ إِلَّا هُوَ ء فَهَلْ ٱنْتُمَّ مُسُلِمُونَ بَعْدَ هٰذِه الْحُجَّةِ الْقَاطِعَةِ أَيْ أَسْلِمُوا .

مَنْ كَانَ يُرِيْدُ الْحَيْوةَ الدُّنْيَا وَزِيْنَتَهَا بِأَنْ أَصُرٌ عَلَى الشُركِ وَقِيلً هِيَ فِي الْمُرَاتِيْنَ نُونِ إِلَيْهِمْ اعْمَالُهُمْ أَيْ جَزاءَ أَى الدُّنْيا لَا يُبْخَسُونَ يُنْقَصُونَ شَيْئًا .

نَّارُ م وَحَبِطَ بُطُلَ مَا صَنَعُوا فِيْهَا أَي الْآخِرَةِ فَلاَ تُكَوَابُ لَهُمْ وَبِلْطِلُّ مَّا كَانُواْ

, 📭 ১৩, বরং তারা বলে তিনি এটা আল কুরআন মনগডাভাবে রচনা করে নিয়ে এসেছেন। বল, তোমরা যদি সত্যবাদী হও যে তিনি এটা রচনা করেছেন তবে তোমরা ফাসাহাত, বালাগাত, ভাষা অলঙ্কার ও ভাষা সৌন্দর্য তার অনুরূপ দশটি স্বরচিত সূরা আনয়ন কর। তোমরা তো আমারই মতো আরবি ভাষাভাষী, অলঙ্কার অভিজ্ঞ। আল্লাহ তা'আলাকে ব্যতীত অপর যাকে পার তাকেও উক্ত বিষয়ে সাহায্য করার জন্য আহ্বান কর। প্রথমে দশটি সুরার চ্যালেঞ্জ দেওয়া হয়েছিল পরে একটি সূরা আনয়নেরও চ্যালেঞ্জ দেওয়া হয়। 🔏 এটা विद्यात بُلُ व्यर्थ तावक्ष शराह ؛ بُلُ वर्श तावक्ष بَلُ আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত।

১১ ১৪. যদি তারা অর্থাৎ যাদেরকে এ ব্যাপারে সহযোগিতার আহ্বান জানিয়েছ তারা তোমাদের আহ্বানে সাড়া না দেয় তবে হে মুশরিকগণ! জেনে রাখ! এটা আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে তার জ্ঞানসহ অবতীর্ণ এটা মিথ্যা রচনা নয়। তিনি ব্যতীত অন্য কোনো ইলাহ নেই। এই অকাট্য প্রমাণ প্রতিষ্ঠার পরও কি তোমরা আত্মসমর্পণকা<u>রী হবে না।</u> সুতরাং তোমরা ইসলাম গ্রহণ কর। الله এটা এস্থানে উহ্য المينان -এর বা লঘুকৃত। মূলত ছিল 🕰

১০ ১৫. যদি কেউ পার্থিব জীবন ও তার শোভা কামনা করে শিরক করার উপর জিদ ধরে থাকে তবে আমি তাতেই দুনিয়াতেই তাদের কর্ম অর্থাৎ দান. আত্মীয়তার বন্ধন রক্ষা ইত্যাদি ভালো কাজ যা তারা করে সেগুলোর পরিপূর্ণ প্রতিদান দিয়ে দেব। যেমন তাদের রিজিক বিস্তৃত করে দেব এবং তাতে অর্থাৎ দুনিয়ায় তারা কম পাবে না। তাদের প্রতিদান হতে কিছু কম করা হবে না। কেউ কেউ বলল, রিয়াকার বা লোক প্রদর্শনের উদ্দেশ্যে যারা কাজ করে তাদের সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়েছে।

अ. <u>ाटमत जनार अतकात अन्नि राणीज जना. ولأخرَة إلّا الَّذِيْنَ لُيْسَ لُهُمْ فِي الْأَخِرَة إِلَّا ا</u> কিছুই নেই এবং তারা যা করে তাতে অর্থাৎ পরকালে বিনুষ্ট <u>হয়ে যাবে।</u> নিষ্ফল হয়ে যাবে, তারা কোনোরূপ পুণ্যফল পাবে না। তারা যা করে থাকে তা নিরর্থক।

১৮ ১৭. যারা প্রতিষ্ঠিত প্রতুর পক্ষ হতে আগত নিবরণ অর্থাৎ আল কুরআন যার অনুসরণ করে তারা প্রেরিত অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে প্রেরিত সাক্ষী অর্থাৎ হযরত জিবরাঈল (আ.) তা সত্য বলে সাক্ষ্য দান করেন এবং যার পূর্বে অর্থাৎ আল কুরআনের পূর্বে আদর্শ ও অনুগ্রহম্বরূপ প্রেরিত মুসার কিতাব তাওবাতেও যাব সাক্ষী সেই বিববণের উপর যারা প্রতিষ্ঠিত অর্থাৎ রাসুল 🚐 বা মু'মিনগণ তাদের মতো কি হতে পারে তারা যারা এরপে নয়। না, এটা তাদের মতো হতে পার না : তারাই অর্থাৎ যারা উক্ত বিবরণের উপর প্রতিষ্ঠিত তারাই তাতে অর্থাৎ আল কুরআনে বিশ্বাসী সৃতরাং তাদের জন্য রয়েছে জান্নাত। অন্যান্য দলের অর্থাৎ সকল কাফের সম্প্রদায়ের যারা এটাকে অস্বীকার করে অগ্নিই তাদের প্রতিশ্রুত স্থান। সূতরাং তুমি তাতে অর্থাৎ আল কুরআন সম্পর্কে সন্দিহান হয়ো না। এটাতো নিশ্চয়ই তোমার প্রতিপালকের তরফ হতে সত্য, কিন্তু অধিকাংশ মানুষ অর্থাৎ মক্কাবাসীরা তা বিশ্বাস করে না । بَيْنَةٍ এস্থানে এটার অর্থ بَيْنَةٍ বা বিবরণ। إَمَامًا وَرَحْمَهُ ! र्रें कर्ष - (अठात अनुभत्तन करत يَعْلُوا এটা کُولُ বা ভাব ও অবস্থাবাচক পদ। کُولُ वर्ष সন্দেহ।

১১ ১৮. শরিক ও সন্তান আরোপ করত <u>যারা আল্লাহ ، وَمَنْ أَيْ لاَ أَحَدُ أَظْلَمُ مِمْن أَفْتَرَ</u>لي عَلَي তা'আলা সম্বন্ধে মিথ্যা রচনা করে তাদের অপেক্ষা অধিক জালেম আর কে? না কেউ নেই। কিয়ামতের দিন অন্যান্য সৃষ্ট বস্তুর সাথে তাদেরকে উপস্থিত করা হবে তাদের প্রতিপালকের সমূবে এবং সাক্ষীগণ অর্থাৎ ফেরেশতাগণ, তারা রাসুলগণের সম্পর্কে পৌছাবার এবং কাফেরদের সম্পর্কে অস্বীকার করার সাক্ষ্য দান করবেন। বলবে, এরাই তাদের প্রতিপালকের বিরুদ্ধে মিথ্যা আরোপ করেছিল। শোন! সীমালজ্ঞনকারীদের উপর মুশরিকদের উপর আল্লাহ তা'আলার অভিশাপ। كَنْ صُلُونُ এটা كُنْ عَلَى الْأَنْسُونُ । -এর বহুবচন :

اَفَكُنُ كَانَ عَلْى بَيْنَةٍ بَيَانِ مِنْ زُبُ وَهُوَ النَّبِيُّ ﷺ أَوِ الْمُؤْمِئُونَ وَهِيَ لْقُدْ أَنُّ وَيَعْلُونُهُ يَقِيعُهُ شَاهِكُ يُصَدُّفُهُ مُينْـهُ أَىْ مِنَ السُّهِ وَهُوَ جِبْرَائِيسُلُ وَمِنْ قَبْلِهِ أَى الْقُرَأَن كِتَابُ مُوسَى النَّوَرَةُ شَاهِدُ لَهُ ابَيْضًا إِمَامًا وُرَحْمَةً وحَالُ كَمَنْ لَيْسَ كَذَٰلِكَ لا أُولَٰئِكَ أَيْ مَن كَانَ عَلَى بَيَنَةٍ يُوْمِنُونَ بِهِ مَا أَيْ بِالْقُرَانِ فَلَهُمُ الْجَنَّةُ وَمَنْ بُكُفُر بِهِ مِنَ الْأَحْزَابِ جَميْع الْكُفَّارِ فَالنَّارُ مَرْعِدُهُ عِ فَلَاتُكُ فِيْ مِرْدَةٍ شَكِّ مِنْهُ مِنَ الْقُرَأُن إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّبُكُ وَلَٰكِينًا أَكُنْهُ رَالنَّاسِ أَيْ أَهُلُ مَكَّةَ لَا يُؤْمِنُونَ .

الله كَذِبًّا م بنسكيةِ الشُّرِيْكِ وَالْوَلْدِ إلَيْهِ أُولَٰتُكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ يَوْهُ ٱلأشهَادُ جَعْمُ شَاهِدِ وَهُمُ الْعَلَالِكَةَ ۗ يكشه كُدُونَ لِلرَّسُلِ بِالْبَكَاخِ وعَه لَى الْكُفَّارِ بِالنَّبِكُ نِيبٍ مَّأُولًا ۗ الَّذِينَ كَذَّبُواعَكُم رَبِّهم ع الْأَلْعُنَةُ اللَّه عَلَى الظُّلِمِينَ . الْمُشْرِكِينَ .

٢٠. أُولُنُكَ لَمْ يَكُونُوا مُعَجزيْنَ اللَّهُ في الْأَرْضِ وَمَا كِأَنَ لُهُمْ مِنَ ذُونِ اللَّهِ أَيْ غَيْرِه مِنْ أُولِيَّاءَ أَنْصَارِ يَمَنَّعُونَهُمْ عَـذَاكِهُ بِيُضَاعِبُ لِيُهُمُ الْعَسِدَابُ مِ اضْلَالِهِمْ غَيْرَهُمْ مَا كَانُوا تَنطِيعُونَ السَّمْعَ لِلْحُقّ وَمَاكَانُوا بُبْصِرُونَ أَى لِفَرْطِ كَرَاهَتِهِمْ لَهُ كَانًا هُمْ لَمْ يَسْتَطِيعُوا ذَلِكَ.

أُولَانِكَ الَّذَبُنَ خُسِرُواً انْفُسَهُ لِمَصِيْرِهِمْ إِلَى النَّادِ الْمُؤَيَّدَةِ عَلَيْهِمْ وَ خَلَلُ غَابَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتُرُونَ ـ عَلَى اللَّهِ مِنْ دَعَوَى الشَّرِكِ .

رَأَخُبُ أَ سَكُنُواْ وَاطْمِأْنُواْ وَانْابُواْ وَانْابُواْ إِلْي يَعِيمُ أُولَٰئِكَ اصَحٰبُ الْجَنَّةِ هُمْ فِ

১৯. যারা আল্লাহ তা'আলার পথে দীন ইসলামের পথে বাধা দেয় এবং তাতে এপথে দোষ ক্রণ্টি বক্রতা অনুসন্ধান করে। আর এরাই পরকাল সম্পর্কে অবিশ্বাসী। 🚰 তারা অনুসন্ধান করে। বা জোরা تَاكِيْد সর্বনামটি এস্থানে مُمْ বা জোরা সৃষ্টির জন্য ব্যবহার করা হয়েছে।

২০. তারা পৃথিবীতে পালিয়ে গিয়ে আল্লাহ তা'আলার ফয়সালাকে পরাভূত করতে পারেনি এবং আল্লাহ তা'আলা ব্যাতীত তাদের অপর কোনো অভিভাবক সাহায্যকারী নেই। যে তাদের পক্ষ হতে আল্লাহ তা'আলার আজাবকে প্রতিহত করবে ৷ অন্যদের পথভ্রষ্ট করার দরুন তাদের শান্তি দিগুণ হবে। সত্য সম্পর্কে তাদেরকে শোনার সামর্থ্য ছিল না এবং তারা <u>দেখত না।</u> অর্থাৎ সত্যের প্রতি তাদের অসন্তষ্টির আতিশয্যের কারণে তাদের যেন শোনা বা দেখার ক্ষমতাও লোপ পেয়ে গিয়েছিল:

. ১১ চিরকালের জন্য জাহান্রামে প্রত্যাবর্তন করত তারা নিজদিগেরই ক্ষতি করল এবং শিরকের দাবি করত আল্লাহ তা'আলার উপর যে সমস্ত মিথ্যা আরোপ করত তা হারিয়ে গেল। অদৃশ্য হয়ে গেল।

۲۲ ، لاَ جَـرَمُ حَــَقُــًا ٱنَّهُــمْ فِي ٱلْاَخِـرَةِ هُــمُ ক্ষতিগ্ৰস্ত।

> ۲۳ २७. <u>यांता ঈমाন এনেছে ও সুং कांक करतह</u> এवर اِنَّ الَّذِيْسُ أَمُنُـوًا وَعَــه তাদের প্রতিপালকের সমীপে মিনতি প্রকাশ করে আল্লাহ তা'আলার দিকেই প্রশান্তি লয়, তার দিকেই ফিরে আসে তারাই জানাতবাসী

بالدُون . www.eelm.wee<del>chly.com</del> श्रुवा असी श्रुव

त्वतुव . ४٤ . प्ल पूष्टित कारकत ७ मूंभिरनत नृष्टीख विवत्त وَالْمُوْمِنِيْنَ كَالْأَعْمِي وَالْاَصَمَ لَهَذَا مَثُلُ الْكَافِر وَالْبَصِيْر وَالسَّمِيْع مَا هُذَا مَشَلُ الْمُؤْمِنِ هَلَ يَسْتَوِيَانَ مَثَلًا طَلَا أَفَلًا تَذَكُّرُونَ فِيهِ إِدْعَامُ التَّاءِ فِي الْأَصْلِ فِي الذَّالِ تَتَّعِظُونَ .

হলো অন্ধ ও বধির এটা কাফেরদের উদাহরণ এবং চক্ষুষ্মান ও শ্রোতা এটা মু'মিনের উদাহরণ। এই উভয়ের অবস্থা কি সমানং না সমান নয়। তোমরা কি উপদেশ গ্রহণ করবে না। 📆 🗓 🗓 তাতে মূলত ; এ ے -এর اِدْغَارُ বা সিদ্ধি সাধিত হয়েছে।

### ভাহকীক ও ভারকীব

إِنَّهُ لَبُنُوشٌ كُفُورٌ । बराह فَسَمِيَّة ਹी لأمْ गरंग वत गरंग أَنِنْ : قَوْلُهُ وَلَئِنْ ٱذْفَتَا الْإِنْ سَانَ مِنَّا رُحْمَةٌ ﴿ الْأَيْةِ إ مِنًا अब خَرَاب شَرْط अब جَرَاب فَسَمْ عَرْف عَلَم अब خَرَاب فَسَرُط अब جَرَاب شَرْط अब جَرَاب فَسَمْ লত عَالُ २(ग्रात कातरा مُغَدُّمُ इत्य शिक्छ مُغَدُّمُ

। এর খবর হয়েছে وَنَّ كَيْتُوْسُ كَفُواً: এই উভয়টিই مُبَالَغَة এর সীগাহ । আর এ দুটিই كَيْتُوْسُ كَفُواً

বয়েছে । فَوْلُهُ ٱلْكَافَرُ عَلَيْهُ وَمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْكَافَرُ अरल ইঙ্গিত রয়েছে । فَوْلُهُ ٱلْكَافَرُ

- عَوْلُهُ شَدِيْدُ الْكُفُّرِ بِ - এর মুবালাগাহ -এর সীগাহ হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

. عَوْلُـهُ وَلَـمُ يَكُوفُكُ رَوْالُـهُ : এতে একথার প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে যে, وَهُولُـهُ وَلَـمُ يَكُوفُكُ وَلَ নঃশেষ হয়ে যাওয়ার প্রতিই ইন্সিত করা হয়নি। বরং বক্তা এই মসিবতে ফির্রে না আসার ইচ্ছা পোষণ করেছেন। অর্থাৎ র্মর্জিত নিয়ামত তিরোহিত হওয়ার সম্ভাবনা নেই।

لَيْنُ राता करत रिश्रण करताहम ए४, طاق वर्गात है: طُولُهُ الكرْ वाता करत रिश्रण करताहम ए४ : فَوَلُهُ الكرز তাতে অন্তর্ভুক হবে না। ﴿ وَمُنَّا الْإِنْكَانَ صَبُرُوا वाता कारकत ইনসান উদ্দেশ্য। কাজেই الْوَنْكَانَ এর মধ্য

। নার করে একটি প্রশ্নের জবাব দেওয়া উদ্দেশ। ﴿ بَيْنَةٍ ﴿ فَوَلُّهُ بَيْنَازٍ

ंदा. आज्ञार जांचानांत वानी مُرْجِعُ -এर्ब रामीत مُطَابَقَتْ -এर्ब रामीत مُطَابَقَتْ -এर्ब मार्क किरतार ، عَرْبُ উত্তরের সারকথা হলো ﴿ كَيُونَ لَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ -এর অর্থে হয়েছে।

ag - مَنْ । विवास हिन مِصْدَانَ वह - مَنْ वह सर्प مَنْ كَانَ بَيِنَهُ वि : قُولُهُ هُوَ النَّبِيئُ ﷺ वह اوَ الْمُوْمِنُونَ -এর ব্যাপারে দুটি সঞ্জাবনা রয়েছে। প্রথম হলো রাসূল 🚎 -আর অপরটি হলো মু মিনগণ। আর رُمِيَ الْغُرَانُ হলো । এর বিবরণ مِصْدَانَ १७- كَبُّبَ

هُمَا خَالَان مِن كِتَابِ مُوسَٰى ﴿ فَاللَّهِ : قَنُولُـهُ خَالُّ

भूरणानात व्यव اَنْمَنْ كَانَ الخ , अर्थार्मित (त.) এই वाका वृष्कि करत देक्षिण करतहरून त्य اَنْمَنْ كَانَ الخ উহা রয়েছে: আর ডা হলো كُنْنَ كُنْالِك স

إسْنِفْهَا رِانْكَارِيْ वार दिष्ण तासरह ता. إنْمُنْ كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ वार देशिक तासरह ता. قَوْلُهُ لا

व्यत मित्र किरवरह । अथह यमीद - يَبِغُونَهَا . अहं वें कें . فَوَلُمْ يَطَلُبُونَ السُّبِيْلَ वा পूरनिन्न । مُذَكِّرُ वा पूरनिन्न : سَبِئِلَ आब्र مُزَنَّكُ वा पूरनिन्न ।

জবাবের সারকথা হলো এই (य, سُرُكُ শব্দটি مُزُنَّتُ এবং مُزَنَّتُ উভয়ের জনাই ব্যবহৃত হয়। www.eelm.weebly.com

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে রাসূলে কারীম — এর রিসালতের সত্যতা এবং এ ব্যাপারে সন্দেহ পোষণকারীদের জবাব দেওয়া হয়েছে। প্রথম তিন আয়াতে মানুষের একটি স্বভাবজাত বদভাসের বর্ণনা এবং তা হতে দূরে থাকার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। ৯ম ও ১০ম আয়াতে বলা হয়েছে যে, মানুষ জন্মণতভাবে চঞ্চল প্রকৃতির ও জ্বলদি-প্রিয়। এতদসঙ্গে মানুষের বর্তমান নিয়ে বিভাের হতে অতীত ও ভবিষ্যতকে বিস্থৃত হওয়ার কথা বর্ণিত হয়েছে। ইরশাদ করেছেন, আমি মানুষকে আমার কোনো নিয়ামতের স্থাদ-অস্বাদন করার পর যদি তা ছিনিয়ে নেই, তবে তারা একেবারে হিম্মত -হারা হতাশ ও না-শোকর বনে যায়। আর তার উপর দুঃখ-দুর্দশা আপতিত হওয়ার পর, যদি তা দ্বীভৃত করে সুখ-শান্তি দান করি, তাহলে তারা আনন্দে আত্মহারা হয়ে বলতে থাকে যে, আমার অমঙ্গল চিরতরে দূরীভৃত হয়ে গেছে।

সারকথা এই যে, মানুষ স্বাভাবত জলদি-বাজ, বর্তমান অবস্থাকেই তারা সর্বশ্ব মনে করে থাকে। অতীত ও ভবিষ্যতের অবস্থা এবং ইতিহাস স্থরণ রেখে এবং চিন্তা করে শিক্ষা গ্রহণ করতে তারা অভাক্ত নয়। কাজেই সুখ-সমৃদ্ধির পর দুঃখ-কষ্টে পতিত হওয়া মাত্র অতীত নিয়ামতরাজির প্রতি নিমকহারামি করে এবং ভবিষ্যত সম্পর্কে হতাশাগ্রন্ত হয়ে পড়ে। যে মহান সন্তা প্রথমে সুখ-সক্ষলতা দান করেছিলেন, তিনি যে আবারও তা দিতে পারেন সে কথা তারা খেয়ালই করে না। অনুরূপভাবে দুঃখ দৈন্যের পরে যদি সুখ-সমৃদ্ধি লাভ করে, তখন পূর্বাবস্থা স্থরণ করে আল্লাহ তা'আলার শোকর আদায় করার পরিবর্তে হঠকারিতা ও অহঙ্কার করতে থাকে। অতীতকে বিশ্বত হয়ে ভারা মনে করতে থাকে যে, এসব সুখ-সম্পদ আমার যোগ্যভার পুরদ্ধার এবং অবশাঞ্জারী প্রাপ্য। এ কখনো আমার হাতছাড়া হবে না। আত্মভোলা মানুষ এ কথা চিন্তা করে না যে, পূর্ববর্তী দুঃখ-দুর্দশা যেমন স্থামী হয়নি, তদ্ধাপ বর্তমান সুখ-সক্ষদ্ধা চিরস্থায়ী নাও হতে পারে মানুষ এ কথা চিন্তা করে না যে, পূর্ববর্তী তা যেমন রয়নি এও তেমনি থাকবে না, থাকটিই বরং অসন্তব।

অতীত ও ভবিষ্যতকে ভূলে গিয়ে বর্তমান-পূজায় আক্রান্ত হওয়ার ব্যাধি মানুষের মন-মণজকে এমনভাবে আচ্ছন করেছে যে, একজন ক্ষমতাসীনের রক্তমাখানো মাটির উপর আরেকজন স্বীয় মসনদের ভিত্তি স্থাপন করে এবং কখনো ফিরে তাকাবার সুযোগ হয় না যে, তার পূর্বসূরী একজন ক্ষমতাসীন ব্যক্তিও ছিল, তার পরিণতি কত মর্মান্তিক হয়েছে। বরং ক্ষমতার স্বাদ উপভোগ করার নেশায় বুঁদ হয়ে এর শোচনীয় পরিণতি সম্পর্কে সম্পূর্ণ উদাসীন হয়ে থাকে।

এহেন বর্তমান-পূজার ব্যাধি ও ভোগমন্তভার রোগ হতে মানুষকে রক্ষা করার জন্যই আসমানি কিতাবসমূহ অবতীর্ণ হয়েছে নবী রাসূল (আ.) গণ প্রেরিত হয়েছেন। তাঁরা অতীত ইতিহাসের শিক্ষামূলক ঘটনাবলি স্বরণ করিয়ে দিয়েছেন, তবিঘাং সাফল্যের চিন্তা সম্বুথে তুলে ধরেছেন। তাঁরা উদান্তকণ্ঠে আহ্বান জানিয়েছেন যে, সৃষ্টি জগতের পরিবর্তনশীল অবহ পর্যবেক্ষণ করে দেখ, এক পরাতশালী মহাশক্তি অন্তরাল হতে একে নিয়ন্তণ ও পরিচালনা করেছেন। তোমরাও তাঁরিধি-নিষেধ মেনে চল। হয়রত শায়খূল-হিন্দের ভাষায় বলতে হয়। هر تغير سے مرتخبر سے الله ভাগতের পরিবর্তনসমূহ আল্লাহর পক্ষ হতে উপদেশ দিছেন, প্রতিটি পট-পরিবর্তন ভাক দি যায়-উপলব্লির অনুধাবন কর। পূর্ণ ঈমানদার তথা সত্যিকার মানুষ ঐ সব ব্যক্তি যারা সাময়িক সৃখ-দূঃখ ও বজুজগতের প্রাদ্ধি নিবদ্ধ রাখেন না। বরং সকল সুখ-দূঃখ, প্রতিটি আবর্তন-বিবর্তন ও বৈপ্লবিক পরিবর্তনের পেছনে ক্রিয়াশীল এ মহাশক্তিকে অনুধাবন করেন। কার্যকারণের পেছনে না ছুটে বরং উহার মূল উৎস ও স্রষ্টার প্রতি মনোনিবেশ করা এবং ত সাথে সম্পর্ক সৃদৃঢ় করাই প্রকৃত বৃদ্ধিমনের কাজ।

ك) নং আয়াতে এমন ঈনসানে-কামিল বা সত্যিকার মানুষকে সাধারণ মানবীয় দুর্বলতা হতে পৃথক করার জন্য ইরশ করেছেন الشَّالِحَاتِ সূর্বলতার উদ্ধে এসব ব্যক্তি যাদের মধ্যে দুটি বিশ্বে রয়েছে। একটি হচ্ছে ধৈর্য ও সহনশীলতা। ছিতীয়টি সৎকর্মশীলতা।

ন্দ্ৰ - সৰৱ শব্দটি বাংলা ও উৰ্দুৰ চেয়ে আৰবি ভাষায় অনেক ব্যাপকতর আর্থ ব্যবহৃত হয়। সববের আভিধানিক অর্থ হক্তে বাধা দেওয়া, বন্ধন করা। কুরআন ও হাদীসের পরিভাষায় অন্যায় কার্য হতে প্রবৃত্তিকে নিয়ন্ত্রণকে করাকে 'সবর' বলে। সূত্রাং পরিছেতর পরিপদ্ধি যাবতীয় পাপকর্ম হতে প্রবৃত্তিকে দমন করা যেমন সবরের অন্তর্ভুক্ত তদ্রুপ ফরজ, ওয়াজিব, সুনুত ও যোগুহাব ইত্যাদি নেক কাজের জন্য প্রবৃত্তিকে বাধা করাও সবরের শামিল। সারকথা, যারা আল্লাহ ও তার রাস্ল ত্রু এর প্রতি পূর্ণ ঈমান ও রোজ কিয়ামতের জবাবদেহিতার ভয়ে ভীত হয়ে আল্লাহ ও রাস্ক্রের কামের যোগ্য। অত্র আন্যাতেরই শেষ বাকে এবং সন্তৃষ্টিজনক কাজে মশ্তুদ্ধ থাকে তারাই পূর্ণ ঈমানদার ও সত্যিকার মানুষ নামের যোগ্য। অত্র আন্যাতেরই শেষ বাক্তা ধর্মাধাববজারী সহক্রমীয় পূর্ণ ইমানদার ও প্রক্রমানের কথা জানিয়ে দেখ্যা স্থাতে।

ৰাকো ধৈৰ্যধারণকারী, সংকর্মশীল, পূর্ণ ঈমানদারগণের প্রতিদান ও পুরন্ধারের কথা জানিয়ে দেওয়া হয়েছে।
قُولُتُ أُولَئِكَ كُهُمْ مُنْفَقِرُةً وَاَبْتُكُ كُمِيْرًةً وَاَبْتُكُ كُمِيْرًةً وَاَبْتُكُ كُمِيْرًةً وَاَبْتُكُ كُمِيْرًةً وَاَبْتُكُ كُمِيْرًةً يَاكُ مُعَالِقًا وَالْمُعَالَّاتُ وَالْمُعَالِقَالَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

এখানে বিশেষ লক্ষণীয় যে, পার্থিব সুখ-দুঃখ উত্যকে আল্লাহ তা'আলা 🚅 বিশ আখাদন করাই বলে ইঙ্গিত করেছেন যে, আসন সুখ-দুঃখ পরকালে হবে। পৃথিবীতে পুরোপুরি সুখ বা দুঃখ নেই। বরং মানুষের পক্ষে স্থান প্রছার করেছেন যে, থাবিকিঞ্চিৎ সুখ-দুঃখ দেওয়া হয়েছে, যেন আখেরাতের সুখ-দুঃখ সম্পর্কে কিছুটা আন্দাজ করতে পারে। সুতরাং পার্থিব সুখ-শান্তিতে আনন্দে আত্মহারা হওয়া যেমন বোকামি, তক্রপ পার্থিব দুঃখ-দুর্মপায়ও অত্যাধিক বিমর্থ হওয়া উচিত নয়। বস্তুত পৃনিয়াটাকৈ আধুনিক পরিভাষা অনুসারে আখেরাতের একটি প্রদর্শনীস্বরূপ বলা যেতে পারে, যেখানে আখেরাতের সুখ-দুঃখের নমুন প্রদর্শনীর ব্যবস্থা করা হয়েছে।

১২ নং আয়াত এক বিশেষ ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়েছে। তা হচ্ছে মঞ্চার মূশরিকরা মহানবী 🚐 সমীপে কতিপয় আবদার পেশ করেছিল। প্রথমত তারা বলশ 'এতে আমাদের দেব-দেবীকে নিদা করা হয়েছে। তাই আমরা এর প্রতি ঈমান আনতে পারছি না। অতথ্ব, আপনি হয়তো অন্য কুরআন নিয়ে আসুন অথবা এর মধ্যে পরিবর্তন ও সংশোধন করুন। أَنِي الْمُواَنِيُّ غُمِواً الْمُوَالِيُّ غُمِواً الْمُواَلِيُّ فَعُمِواً الْمُواَلِيُّ فَعُمِواً الْمُواَلِيُّ وَمُواَالِيُّ غُمِواً الْمُواَلِيُّ الْمُواَلِيِّةُ الْمُوَالِيُّ غُمِواً الْمُواَلِيُّ الْمُواَلِيِّةُ الْمُؤْمِالُونِ غُمُوااً الْمُؤَلِّقُ غُمُواً الْمُؤَلِّقُ غُمُواً الْمُؤْمِالُونِ غُمُوااً الْمُؤْمِالُونِ غُمُوااً الْمُؤْمِا الْمُؤْمِالُونِ غُمُوااً الْمُؤْمِالُونِ غُمُوااً الْمُؤْمِدِ اللهُ اللهُولِيَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

-[তাফসীরে বগবী ও তাফসীরে মাযহারী]

ছিতীয়ত তারা আরো বলেছিল যে, "আমরা আপনার নবুয়তের প্রতি ঐ সময় বিশ্বাস স্থাপন করব, যখন দেখব যে, দুনিয়ার রাজ্য-বাদশাহদের মতো আপনার আয়ত্তে কোনো ধন-ভাতার রয়েছে এবং সেখান থেকে আপনি সবাইকে দান করেছেন। এথবা আসমান হতে কোনো ফেরেশতা অবতরণ করে আপনার সাথে সাথে থাকবে এবং আপনার কথা সমর্থন করে বদবে যে, ইনি সতিটে আল্লাহর রাসূল।"

তাদের এহেন অবান্তব ও অযৌক্তিক আবদার ওনে রাসুলে কারীম ﷺ মনঃকুণ্ন হলেন। কারণ তাদের অযৌক্তিক আবদার পূবণ করা যেমন তাঁর ইখতিয়ার বহির্ভৃত ছিল, তদ্রূপ তাদেরকে কুফারি ও শিরকের অবস্থায় হেড়ে দেওয়া অসহনীয় ছিল, তাদের হেদায়েতের চিন্তা-ফিকির অন্তর হতে দূর করাও সম্ভবপর ছিল না। কেননা তিনি রাহমাতুললি 'আলামীন বা সমগ্র সৃষ্টিশ্বলতের জন্য বহমতস্থামপ ছিলেন।

বৃদ্ধতপক্ষে তাদের আবদার ছিল নিরেট মুর্বতা ও চরম অজ্ঞতা-প্রসূত। কেননা সঠিক পথ প্রদর্শনের জন্য অসার মূর্তিপূজা ও অন্যানা নিন্দনীয় কার্যকলাপের সমালোচনা করা একান্ত প্রয়োজনীয়। বিতীয়, নরুয়তকে তারা বাদশাহীর উপর কিয়াস করে বাদেজিন। আসলে ধন-ভাগ্যারের সাথে নরুয়তের আদৌ কোনো সম্পর্কে নেই। অপরদিকে আল্লাহ তা আলারও এমন কোনো রীতি নেই যে, তিনি বিশেষ পরিস্থিতির সৃষ্টি করে মানুষকে দায়ে ঠেকিয়ে ঈমান আনতে বাধ্য করবেন। নতুবা নিবিল সৃষ্টি ক্ষতে তাঁত্র অপার কুদরতের করায়ন্ত। কার সাধ্য ছিল যে, তাঁর অপছন্দনীয় কোনো কাজ করবে বা চিন্তাধারা পোষণ করবেন। ক্রি তাঁত্র অস্কুরন্ত হিকমতের তাগিদে ইহজগতকে পরীক্ষাক্ষেত্র সাব্যন্ত করেছেন। এবানে সংকাজ সম্পাদন অথবা স্বন্যান্ত এসতা হতে বিরত রাখার জন্য বৈব্যক্তিক দিক থেকে কাউকে মজবুর বা বাধ্য করা হয় না।

তবে যুগে যুগে পয়গম্বর প্রেরণ ও আসমানি কিতাব নাজিল করে ভালো-মন্দের পার্থক্য এবং উহার প্রতিফল সম্পর্কে অবহিত করা হয়। সংকাজ করাও অসংকার্য হতে দূরে থাকার জন্য অনুপ্রাণিত করা হয়। রাস্পুল্লাহ 🚎 -এর মোজেজাস্বরূপ সাথে সাথে যদি কোনো ফেরেশতা থাকতেন, তবে যখনই কেউ তাঁকে অমান্য করত, তৎক্ষণাৎ গজবে পতিত হয়ে ধ্বংস হতো। ফলে এ দায়ে ঠেকে ঈমান আনার পর্যায়ভুক্ত হতো। তাছাড়া ফেরেশতার সাক্ষ্যদানের পর ঈমান আনা হলে তা ঈমান-বিল গায়েব বা গায়েবের প্রতি ঈমান হতো না। অথচ ঈমান বিল-গায়েবই হচ্ছে ইমানের মূল প্রাণশক্তি। আর ঈমান না আনার ইখতিয়ারও থাকত না। অথচ ইখতিয়ারের উপরই যাবতীয় আমলের ভিত্তি স্থাপন করা হয়েছে। অতএব, তাদের আবদার ছিল নিরর্থক ও অবাঞ্ছিত। অধিকত্ব রাসূলুক্সাই 🚎 সমীপে তাদের এহেন বেহুদা আবদার প্রমাণ করে তারা নবী ও রাসূলের হাকিকত সম্পর্কে অজ্ঞ ছিল। তারা আল্লাহ তা'আলা ও রাসূলের মধ্যে কোনো পার্থক্য রাথে না; বরং আল্লাহর ন্যায় রাসূলকেও সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী মনে করে। তাই রাসূলের কাছে তারা এমন আবদার করছে যা একমাত্র আল্লাহ ছাড়া অন্য কেউ পুরণ করতে পারে না। যা হোক রাসূলে কারীম 🚎 তাদের এহেন অবান্তর আবদারে অত্যন্ত দুঃখিত ও মনঃক্ষুণ্ন হলেন। তখন তাঁকে সান্তুনা দান করা ও মুশরিকদের ভ্রান্ত ধারণা নিরসনের জন্য অত্র আয়াত অবতীর্ণ হলো। যাতে রাসূনুল্লাহ 🚃 -কে উদ্দেশ করে বলা হয়েছে যে, আপনি কি তাদের কথায় হতোদ্যম হয়ে আল্লাহর প্রেরিত কুরআন পাকের কোনো কোনো আয়াত প্রচার করা ছেড়ে দেবেন? যার মধ্যে মূর্তির অসারতা ও অক্ষমতা বর্ণিত হয়েছে বলে মুশরিকরা ঐ সব আয়াত অপছন্দ করছে। এখানে 👊 শব্দ এজন্য প্রয়োগ করা হয়নি যে, রাসূলুল্লাহ 🚎 কোনো কোনো আয়াত বাদ দেবেন বলে ধারণা করার অবকাশ ছিল। বরং এখানে তাঁর পবিত্রতা বর্ণনা করাই উদ্দেশ্য যে, মুশরিকদের মনোরঞ্জনের খাতিরে রাসূলে পাক 🕮 कूরআনে কারীমের কোনো আয়াত গোপন রাখতে পারেন না। কারণ তিনি তো আল্লাহর পক্ষ হতে نَوْيْر তীতি প্রদর্শনকারীরূপে প্রেরিত হয়েছেন। সর্ব কার্য সম্পাদনের দায়িতু ও ক্ষমতা একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই গ্রহণ করেছেন। তিনি যখন ইচ্ছা করেন তখনই নবীর মাধ্যমে মোজেজা প্রদর্শন করেন। অতএব, তাদের অন্যায় আবদারে আপনার মনঃক্ষুণু ইওয়া বাঞ্চনীয় নয়।

কাফের ও মুশরিকরা শুধু ভীতি প্রদর্শনের যোগ্য হওয়ার কারণে এখানে রাস্নৃল্লাহ 🚎 -কে -কে বিনা বিদ্যালয় বিলা হয়েছে। নতুবা তিনি একদিকে যেমন ুর্যুট্ট ভীতি প্রদর্শক। ছিলেন, অপরদিকে সং কর্মশীলদের জন্য ডক্রপ ুর্যুট্ট সুসংবাদদাতাও ছিলেন। অধিকত্ত্ব নাষীর এমন ব্যক্তিকে বলে যিনি শেহ-মমতার ভিত্তিতে স্বীয় প্রিয়জনকে অনিষ্ট ও ক্ষতিকর বন্ধু হতে দূরে থাকার জন্য সতর্ক করেন এবং রক্ষা করার চেষ্টা করেন। অভএব, নাষীর শন্দের মধ্যে বলীর-এর মর্মও অভর্তুক রয়েছে।

আলোচা আয়াতে মুশরিকদের পক্ষ হতে বিশেষ ধরনের মোজেজা দাবি করার উল্লেখ করা হয়েছে। পরবর্তী আয়াতে তাদের জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, রাসূলে কারীম — এর মোজেজা পাক-কুরআন তোমাদের সম্থাথ বর্তমান রয়েছে, যার অলৌকিকত্ব তোমরা অধীকার করতে পার না। তোমরা যদি রাস্লুল্লাহ — এর সত্যতার প্রমাণ-স্বন্ধপ মোজেজার দাবি করে থাক, তাহলে কুরআনের মাধ্যমে তোমাদের দাবি পূরণ করা হয়েছে! সুতরাং নতুন কোনো মোজেজার দাবি করে থাক তাহলে তোমাদের মতো হঠকারী লোকেরা মোজেজা দেখার পর ঈমান আনয়ন করবে এমন আশা করা যায় না। সারকথা, কুরআনে কারীম যে এক স্পষ্ট ও ছায়ী মোজেজা, তা অধীকার করার উপায় নেই। এ বাাপারে কাফের ও মুশরিকরা যেসব অমূলক সন্দেহ-সংশয়ের সৃষ্টি করেছিল পরবর্তী দুই আয়াতে তার জবাব এভাবে দেওয়া হয়েছে যে, তারা কি বলতে চায় যে, কুরআন মাজীদ আল্লাহর কালাম নরাংবরং রাসূলে কারীম — বয়ং তা রচনা করেছেন! যদি তোমরা তাই মনে করে থাক যে, এরূপ বিশ্বয়কর কালাম নরীয়ে উম্মী — নিজে রচনা করেছেন তাহলে তোমরাও অনুরূপ দশটি সূরা রচনা করে দেখাও। বরং সারা দুনিয়ার পণ্ডিত, সাহিত্যিক, মানুষ ও জিন, তথা দেবদেবী সরাই মিলে তা রচনা করে আন। কিত্তু তারা যখন দশটি সূরাও তৈরি করতে পারছে না, তাই আপনি বলুন যে, এই কুরআন যদি কোনো মানুষের রচিত কালাম হতো তাহলে অন্য মানুষ্বাও অনুরূপ কালাম রচনা করতে সক্ষম হতো। সকলের অপারগ হওয়াই এর প্রকৃষ্ট প্রমাণ যে, এই কুরআন আল্লাহ পাকের ইলম ও কুদরতে অবতীর্ণ হয়েছে। এ রচনা করা মানুষের সাধ্যাতীত। এর মধ্যে বিশ্ববিদর্গ হাস-বৃদ্ধি করার অবকাশ নেই।

ি তেনের জনকর্যাণকর কাজ করে, তাদেরকে মুসলমানদের চেয়ে প্রেষ্ঠ মনে করে। এ আয়াতে [১৫ নং] দে কোনের জনার কাজ করে। আয়াতে প্রতিকর কার্যাবলিকে সাফাইকপে তুলে ধরত। তারা বলত যে, এতসর সংকাজ সর্ত্তেও আয়াদের শান্তি হবে কেনং আজকাল পাতিতোর দাবিনার অনেক অজ্ঞ মুসলমানকেও এহেন সন্দেহে পতিত দেবা। বাহ্যিক দৃষ্টিতে ফেব অমুসলমান সক্ষরিত্রবান, ন্যায়পরায়ণ হয় এবং কোনো রাজ্য, পুল, হাসপাতাল, পানি সরববাহ দি কোনো জনকল্যাপকর কাজ করে, তাদেরকে মুসলমানদের চেয়ে শ্রেষ্ঠ মনে করে। এ আয়াতে [১৫ নং] সে ভাবেরই জবাব দেওয়া হয়েছে।

বের সারকথা এই যে, প্রতিটি সংকার্য গ্রহণযোগ্য ও পারলৌকিক মুক্তির কারণ হওয়ার পূর্বশর্ত হচ্ছে, এটা একমার ।ই তা'আলার সম্বৃষ্টি লাতের জন্য করতে হবে। আল্লাহর সন্বৃষ্টি লাত করার জন্য তা রাসুলে আকরাম ক্রিএর তরিকা বিক হতে হবে। যে ব্যক্তি আল্লাহ ও জনীয় রাসুলের প্রতি ঈমানই রাখে না, তার যাবতীয় কার্যকলাপ, গুণ-গরিমা, নৈতিকতা প্রাণহীন দেহের ন্যায়। যার বাহ্যিক আকৃতি অতি সুন্দর হলেও আখেরাতে তার কানাকড়িও মূল্য নেই। তবে ত তা যেহেতু পুণাকার্য ছিল এবং এর দ্বারা বহু লোক উপকৃত হয়েছে, তাই আল্লাহ জাল্লাশানুহ এহেন তথাকথিত গর্মকে সম্পূর্ণ বিফল ও বিনষ্ট করেন না; বরং এসব লোকের যা মুখ্য উদ্দেশ্য ও কামা ছিল যেমন তার সুনাম ও সন্ধান হবে, লোক তাকে দানশীল, মহান ব্যক্তিরূপে স্বরণ করবে, নেতারূপে তাকে বরণ করবে ইত্যাদি আল্লাহ তা'আলা স্বীয় ।ছ ও নায়ারীতির তিরিতে ইহজীবনেই দান করেন। অপরনিকে আখেরাতের অপূর্ব ও অনন্ত নিয়মতসমূহের মূল্য হওয়ার ।ছ ছিল না। কাজেই আখেরাতে তার কোনো প্রতিদানও লাত করবে না। বরং নিজেদের কুপরি, শিরকি ও গোনহের গে জাহানুয়ের আন্তবে তিরকাল তাদের জুলতে হবে। এটাই ১৫ নং আয়াতের সংক্ষিপ্তসার। এবার অত্র আয়াতের শব্দ সক্ষাকক্ষা ।

াদ হয়েছে, যারা তথু দুনিয়ার যিন্দেগী ও এর চাকচিক্য কামনা করে তাদের যাবতীয় সৎকাজের পূর্ণ প্রতিদান আমি নেই দান করি, আর এ ব্যাপারে তাদের প্রতি কোনোত্রপ কমতি করা হয় না। কিন্তু পরকালে তাদের জন্য দোজবের ন ছাড়া আর কিছুই নেই।

দে বিশেষ লক্ষণীয় যে, অত্ৰ আয়াতে কুরুআন পাকের সাধারণ ব্লীতি অনুসারে مَنْ اَرُوْنَ সংক্ষিপ্ত শব্দের পরিবর্তে দীর্ঘতর দুর্ন শব্দ প্রয়োগ করা হয়েছে। এ বাকরীতিতে চলমান কাল বোঝায় এবং এর অর্থ হচ্ছে যারা পার্থিব জীবন কামনা তে থাকে। এর ঘারা বোঝা যায় যে, অত্ৰ আয়াতে গুধু ঐ সব লোকের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে যারা নিজেদের সংকাজের মারে গুধু পার্থিব জায়দাই হাসিল করতে চায়। আবেরাতে মুক্তিলাভের কল্পনা তাদের মনের কোণে কথনো উদয় হয় না। বিরে যারা আবেরাতে পরিত্রাও পার্থিব কিছু লাভের আশাও বাবে, তারা আবোতের অন্তর্গুক্ত নয়।

আয়াত কি কাক্ষেরদের সম্পর্কে, না মুসলমানদের অথবা কাক্ষের ও মুসলমান উভয়ের সম্পর্কে, এ ব্যাপারে তাফসীরকার মগপের মততেদ রয়েছে।

াতের শেষ বাকো বলা হয়েছে যে, আধোরাতে তাদের জন্য আগুন ছাড়া আর কিছু নেই।" এতে করে বোকা যায় যে, অত্র ত্যত কান্ধেরদের সম্পর্কেই বলা হয়েছে। কেননা একজন মুসদমান যত বড় পাপীই হোক না কেন, তার গুনার শান্তি ডোগ র পর অবশেষে দোজধ হতে মুক্তিলাত করে বেহেশত প্রবেশ করবে এবং আরাম-আরেশ ও নিয়ামত লাভ করবে। এজন্য যোক প্রমুখ মুকাসসিরের মতে অত্র আরাত তথু কান্ধেরদের উপর প্রযোজ্য।

কোনো কোনো মুফাসনিরের মতে অত্র আয়াতে ঐ মুসলমানদের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে যারা সৎকার্যের বিনিময়ে তথু পার্থিব জীবনে সুখ-শান্তি, যশ-মান, খ্যাতি প্রত্যাশা করে। লোক দেখানো মনোভাব নিয়ে কান্ত করে। এমতাবস্থায় অত্র আয়াতের মর্ম হবে তারা নিজেদের পাপের শান্তি ভোগ না করা পর্যন্ত দোজখের আগুন ছাড়া অন্য কিছু পাবে না। পরিশেষে পাপের শান্তি ভোগান্তে অবশ্য তারাও সৎকাজের প্রতিদান লাভ করবে।

আয়াতের সবচেয়ে স্পষ্ট তাফসীর হচ্ছে এই যে, অত্র আয়াতে ঐসব লোকের অবস্থা বর্ণিত হয়েছে যারা তাদের যাবতীয় সংকাজ তব্ধ পার্থিব ফায়দা হাসিলের জন্য করে থাকে, চাই সে আখেরাতের প্রতি অবিশ্বাসী কাফের হোক অথবা নামধারী মুসলমান হোক, যে পরকালকে মৌথিক স্বীকার করেও কার্যত সেদিকে কোনো লক্ষ্য রাখে না; বরং পার্থিব লাতের দিকেই সম্পূর্ণ মগ্ন ও বিভোর থাকে। তাফসীরকার ইমামগণের মধ্যে হযরত মুয়াবিয়া (রা.) মায়মূন ইবনে মেহরান ও মুজাহিদ (র.) অত্র ব্যাখ্যা অবলম্বন করেছেন।

রাস্লে কারীম = এর প্রসিদ্ধ হাদীদ الكَالَّاكُو । দারাও তৃতীয় অভিমতটির সমর্থন পাওয়া যায় যে, নিজের কাজের মধ্যে যে ব্যক্তি যেমন নিয়ত রাখরে, তার কাজটিও তদ্রূপ ধর্তব্য হবে এবং তদনুযায়ী প্রতিফল লাভ করবে। যে ব্যক্তি তধু পার্থিব লাভ পেতে চায়, সে নগদ লাভই পায়, যে ব্যক্তি আখেরাতে পরিত্রাণ লাভ কতে চায়, সে আখেরাতের নিয়ামতই পাবে। আর যে ব্যক্তি উভয় জীবনের কল্যাণ কামনা করে, সে দো-জাহানে কল্যাণ ও কামিয়াবি হাসিল করবে। নিয়তের উপর সর্বকাজের ভিত্তি একথা সর্বধর্মে ধীকৃত এক সনাতন মূলনীতি। -[তাফসীরে কুরতুবী]

হাদীস শরীকে আছে কিয়ামতের দিন ঐসব লোককে আল্লাহ তা'আলার সমীপে উপস্থিত করা হবে, যারা লোকসমাজে সুনাম ও প্রশংসা লাভের জনা লোকদেখানো মনোভাব নিয়ে ইবাদত ও সংকাজ করেছে। তাদেরকে বলা হবে যে, "তোমরা দুনিয়াতে নামাজ পড়েছ, দান-খয়রাত করেছ, জিহাদ করেছ, কুরআন তেলাওয়াত করেছ কিন্তু তোমাদের উদ্দেশ্য ছিল যেন লোকে তোমাদেরকে মুসন্তি, দাতা, বীর ও কারী সাহেব বলে। তোমাদের যা কাম্য ছিল, তা তোমরা পেয়েছ, দুনিয়াতেই তোমরা এসব বিশেষণে বিভূষিত হয়েছ। অতএব, আজ এখানে তোমাদের কার্যাবলির কোনো প্রতিদান নেই।" অতঃপর তকাদেরকে সর্বপ্রথম দোজথে নিক্ষেপ করা হবে।

عَنْ كَانَ يُرِيدُ النَّحِيْرِةَ مَنْ كَانَ يُرِيدُ النَّحِيْرِةَ يَا النُّنْيَا وَرِيْنَتُهَا النَّنِيَا وَرِيْنَتُهَا التَّنِيَا وَرِيْنَتُهَا التَّنِيَا وَرِيْنَتُهَا التَّنْيَا وَرِيْنَتُهَا التَّنْيَا وَرِيْنَتَهَا التَّنْيَا وَرِيْنَتَهَا

সহীহ মুদলিম হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাস্পুল্লাহ 
ক্রেম করেন না। সংকর্মশীল মুমিন ব্যক্তিরা দুনিয়াতে আংশিক প্রতিদান লাভ করে থাকে এবং পূর্ণ প্রতিদান আথেরাতে লাভ করেব। আর কাফেররা যেহেতু আথেরাতের কোনো ধ্যান-ধারণাই রাখে না, তাই তাদের প্রাপ্য হিস্যা ইহজীবনেই তাদেরকে পুরোপুরি ভোগ করতে দেওয়া হয়। তাদের সংকার্যাবলির প্রতিদানস্বরূপ তাদেরকে ধন-সম্পদ, আরাম-আয়েশ, বস্তুগত উন্নতি ও ভোগ বিলাসের সামগ্রী দান করা হয়। অবশেষে যখন আথেরাতে উপস্থিত হবে তখন সেখানে পাওয়ার মতো তাদের প্রপ্রের কিছুই থাকবে না। তাফসীরে মাযহারীতে আছে যে, মুমিন ব্যক্তি যদিও পার্থিব সাফল্য ও প্রত্যাশা করে, কিছু আথেরাতের আকাঞ্চন্মই তার প্রবলতর থাকে। সূতরাং দুনিয়ায় সে প্রয়্লোজন পরিমাণ পায় এবং আথেরাতে বিপুল প্রতিদান লাভ করে।

হয়রত ওমর ফারক (রা.) একদা হজুর — এর গৃহে হাজির হলেন। সারা ঘরে হাতেগোনা কিছু আসবাবপত্র ছাড়া বেশি কিছু জিনিসপত্র দেখতে পেলেন না। তিনি আরজ করলেন "ইয়া রাস্লাল্লাহ — ! দোয়া করুন, আল্লাহ তা আলা যেন আপনার উমতকে দুনিয়ায় সচ্ছলতা দান করেন। আমরা পারসিক ও রোমকদেরকে দেখেছি, তারা দুনিয়ায় অতি সুখ-সাচ্ছলেন রয়েছে। অথচ তারা আল্লাহ তা আলার ইবাদতই করে না।" রাস্লুল্লাহ — এতক্ষণ ভাকিয়ার সাথে হেলান দিয়ে বসা ছিলেন, হয়রত ওমর (রা.) -এর কথা তনে তিনি সোজা হয়ে বসলেন এবং বললেন, হে ওমর! তুমি এখন পর্যন্ত ওহেন চিন্তাধারা পোষণ করছ! এরা তো ঐসব লোক যাদের কাজের প্রতিষ্ঠল ইহজীবনেই দান করা হয়েছে।

জামে তিরমিয়ী ও মুসনাদে আহমদে হযরত আনাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাসুলুল্লাহ 🚃 -ইরশাদ করেন, যে ব্যক্তি তার আমলের বিনিময়ে আখেরাত লাভ করতে চায়, আল্লাহ তা'আলা তার অস্তরকে পরিতৃপ্ত ও বেনিয়াজ করে দেন এবং তার পার্থিব প্রয়োজনসমূহও পূরণ করে দেন, দুনিয়া তার কাছে নত হয়ে ধর্ণা দেয়। আর যে ব্যক্তি দুনিয়া হাসিল করতে চায়, মাল্লাহ তা'আলা তাকে মুহতাজ ও পরমুখাপেক্ষী করে দেন। তার অভাব ও দৈনা কখনো দূর হয় না। কারণ দুনিয়ার মোহ তাকে কখনো নিচিত্তে বসার অবসর দেয় না। একটি প্রয়োজন পূরণ হওয়ার আগেই আরেকটি প্রয়োজন তার সামনে উপস্থিত য়ে। আর অন্তর্থীন দুন্দিন্তা ও পেরেশানি তাকে পেয়ে বসে। অথচ তথু ততটুকুই সে প্রাপ্ত হয়, যতটুকু আল্লাহ তা'আলার তার রন্য নির্মারিত করে দিয়েছেন।

মালোচ্য আয়াতের উপর প্রশু হতে পারে যে, অত্র আয়াতে বলা হয়েছে, যারা পার্থিব জীবন কামনা করে, তাদেরকে নিয়াতেই পুরোপুরি প্রতিদান দেওয়া হয়, কোনো কমতি করা হয় না। কিছু বাস্তবে এমন অনেক লোক দেখা যায়, যারা

গ্রমাত্র পার্থিব সুখ-সম্পদ হাসিল করতে চায় এবং এজন্য আপ্রাণ চেষ্টা-তদবীরও করে, কিন্তু তা সত্ত্বেও তাদের মনোবাঞ্ছা

গুরণ হয় না। এমনকি কোনো কোনো কোত্রে তারা কিছুই পায় না। এর কারণ কিং

রবাব এই যে, কুরআনুল কারীমের অত্র আয়াতে সংক্ষিপ্ত বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। এর তাফসীর সূরা বনী ইসরাঈলের এই মায়াতে নিম্নন্ধল বর্ণনা করা হয়েছে। এন্টা দুর্নির দুর্নির নিম্নন্ধল বর্ণনা করা হয়েছে। এন্টা দুর্নির তের সঙ্গান দুইটি শর্ত রয়েছে। এনটি শর্ত হঙ্গে আমি তিনের কেনগদই দান করি। তবে সেজনা দুইটি শর্ত রয়েছে। এনটি শর্ত হঙ্গে আমি তিন্তুকু ইচ্ছা করি, তত্ত্বীকই দান করি, তানের সেষ্টা বা চাহিদা মুতাবিক দান করা আবশ্যক নয়। দ্বিতীয় শর্ত হচ্ছে আমার ইক্ষতে অনুসারে যাকে সমীচীন মনে করি, তাকেই নগদ দান করি। সবাইকে দিতে হবে কোনো বাধাবাধকতা নেই।

্ব নং আয়াতে নবী করীম 🚃 এবং সত্যিকার মুমিনদের অবস্থা ঐসব লোকের মোকাবিলায় তুলে ধরা হয়েছে— যাদের রম ও পরম লক্ষ্য হচ্ছে শুধু দূনিয়া হাসিল করা। যেন দূনিয়ার মানুষ বুঝতে পারে যে, এই দূটি শ্রেণি কখনো সমকক হতে ।রে না, অতঃপর রাস্পুরাহ 🚃 -এর বিশ্বামানবের জন্য রাসূল হওয়টা এবং যে ব্যক্তি তার প্রতি ঈমান না আনে, সে যত ।গোলা কাজই ককক না কেন, তার পোমরাহ ও জাহানুমি হওয়া ব্যক্ত করা হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে প্রথম বাক্যে বলা য়েছে যে, কুরআন অমান্যকারী কি এমন ব্যক্তির সমকক হতে পারে, যিনি কুরআনের ধারক ও বাহক এবং তার উপর হির যবিচল, যা তার পালনকর্তার পক্ষ হতে অবতীর্ণ হয়েছে। যার সত্যতার একটি প্রমাণ তো এর মধ্যেই মওজুদ রয়েছে এবং রব পূর্বে হ্যরত মুসা (আ.)-এর কিতাবও এর সাক্ষী– যা ছিল মানুষের জন্য অনুসরণযোগ্য এবং রহমতবন্ধন ।

য়ে আয়াতে ক্রিলের ক্রন্থান পাককে বোঝানো হয়েছে ক্রিলের বাধায়ে তাফসীরকার ইমামগণের বিভিন্ন অভিমত রেছে। ব্যানুল ক্রন্থানে হয়বত থানবী (র.) লিখেছেন যে, এখানে 'শাহিদ' অর্থ পবিত্র কুর্ব্থানের টুক্রাট বা মানুষের নাধাতিত হওয়া যা কুর্ব্থানের প্রতিটি আয়াতের সাথে বর্তমান রয়েছে। সূতরাং আয়াতের মর্ম হছে, কুর্ব্থান অমান্যকারী কি 
মন ব্যক্তির সমকক হতে পারে, যে কুর্ব্থানের উপর কায়েম রয়েছে। আর কুর্ব্থানের সভ্যভার একটি সাক্ষী ভো খোদ
ক্র্ব্র্যানের সাথেই বর্তমান রয়েছে অর্থাৎ এর বিশ্বরকরতা এবং মানুষের সাধ্যাতীত হওয়া এবং দ্বিতীয় সাক্ষী ইতিপূর্বে
১৪রাতরূপে এসেছে, যা হররত মূসা (আ.) আল্লাহ, তা'আলার রহ্মতন্বরূপ দুনিয়াবাসীর অনুসরণের জন্য নিয়ে এসেছিলেন।
ক্রননা কুর্ব্র্যান যে আল্লাহ তা'আলার সত্য কিতাব এই সাক্ষা তওরাতে সুম্পট ভাষায় বর্ণিত ছিল।

ছতীয় বাকো হন্ত্য 😅 ও কুরআনের প্রতি ঈমান ও একীনকে কিয়ামত পর্যন্ত সমত বিশ্ব-মানবের পরিব্রাণ লাতের একমাত্র তিন্তি ঘোষণা করা হয়েছে যে, যে কোনো ব্যক্তি আপনাকে অমান্য বা অস্বীকার করবে জাহান্নামই হবে তার চিরস্থায়ী বাসস্থান:

দহীহ মুসলিম শরীফে হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাসূলুক্লাহ 🚃 -ইরশাদ করেছেন আমার প্রাণ যার কুদরতের করায়ন্ত, সেই মহান সন্তার কসম: যে-কোনো ইহদি বা স্ত্রিষ্টান আমার দাওয়াত পোনা সন্ত্বেও আমার আনীত শিক্ষার উপর ঈমান আনবে না, সে জাহান্লামীদের দর্শভুক্ত হবে।

উপরিউক্ত বর্ণনা ছারা ঐসব লোকের ভ্রান্ত ধারণা নিরসন হওয়া উচিত, যারা ইহুদি খ্রিক্টান বা অন্য কোনো ধর্মাবলধীদের প্রশংসনীয় কার্যলাবলি দেখে তাদেরকে সত্য ও ন্যায়ের উপর কায়েম বলে সাফাই পেশ করে, তাদের প্রশংসায় পক্ষমুখ হয় এবং কুরআনে পাক ও রাসুলে কারীম ़ ⊶এর প্রতি ঈমান আনা ব্যতিরেকে ওধু বাহ্যিক সংকার্যাবলিকেই পরকালীন মুক্তির দ্ধনা হথেষ্ট মনে করে। এহেন ধ্যান-ধারণা পবিত্র কুরআনের উল্লিখিত আয়াতে কারীমা ও সহীহ হাদীসের সম্পূর্ণ পরিপদ্ধি।

٢٥. وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِيهَ إِنِّي أَيْ بِأَنَى وَفِنِي قِرَاءَةٍ بِالْكُسْرِ عَلْي حَذْفِ الْقُولِ لَكُمْ نَذِيْرٌ مُبِينَ . بَيَنُ اْلإنْدَار ـ

۲٦ اَنْ أَيْ بِـأَنْ لاَ تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ مَا إِنِّينَ اخَافُ عَلَيْكُمْ إِنْ عَبَدْتُهُمْ غَيْرَهُ عَذَابً يَوْمِ ٱلِيْبِمِ . مُؤْلِم فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ.

. فَقَالَ الْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كُفُرُوا مِنْ قَوْمِهِ وَهُمُ أَلْاَشْكِرَافُ مِا نَكُرِكَ إِلَّا بِنَشُكِّرا مِسْشَكْنَا وَلاَ فَضْلَ لَكَ عَلَيْنَا وَمَا نَرْكَ اتَّبَعَكَ الَّا الكَذِينَ هُمُ ارادِلُنَا اسَافِلُنَا كَالْحَاكِةِ وَالْاسَاكِفَةِ بَادِي الرَّايِ عِبالْهَمَزَةِ وَتَرْكِهَا أَيْ إِبْتِدَاءُ مِنْ غَيْر تَفَكُّر فِيكَ وَنَصَبُهُ عَلَى الظُّرْفِ أَيْ وَقُتَ حُدُوثِ أَوَّلِ رَايِهِمْ وَمَا نَرِي لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ ٢ فَتَستَحِقُونَ بِهِ الْإِتَبَاعَ مِنَّا بَلْ نَظُنُّكُمْ كُذِيِبْنَ فِي دَعُوى الرِّسَالَةِ أَذْرَجُوا قَوْمَهُ مَعَهُ فِي الْخِطَابِ ـ

قَالَ يُقَوْمِ أَرَءَينتُمُ أَخْبِرُوْنِي إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ بَيَانٍ مِّنْ رُبِي وَأَتْنِي رَحْمَةً نُبُوَّةً مَنِنْ عِنْدِهِ فَعُمِيَتْ خُفِيَتْ عَلَيْكُمْ ط ২৫. আমি নৃহকে তার সম্প্রদায়ের নিকট পাঠিয়েছিলাম : সে বলেছিল আমি তোমাদের নিকট প্রকাশ্য সতর্ককারী। আর সুস্পষ্ট এই সতর্কীকরণ। 📁 এটা এস্থানে بَانَيْ অর্থে ব্যবহৃত। অপর এক র্কেরাতে তার আর্থি র্কাসরাসহ পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় তার পূর্বে عُوْلُ ধাতু হতে গঠিত কোনো শব্দ غُولُ বা ্রী। এটা রয়েছে বলে ধরা হবে।

ইবাদত না কর। যদি অন্য কারো ইবাদত কর তবে আমি তোমাদের জন্য ইহকালে ও পরকালে মর্মন্তদ যন্ত্রাণাকর দিবসের শাস্তি আশঙ্কা করি। ্র্যা এটা এস্থানে ৣঁট্ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে :

YV ২৭. তার সম্প্রদায়ের যারা কৃষ্ণরি করেছিল সেই প্রধানরা বলল, আমরা তোমাকে তো আমাদের মতোই মান্য দেখতেছি। আমাদের উপর তোমার তো আলাদা কোনো মর্যাদা নেই। আমরা তো দেখতেছি, তোমার অনুসরণ করতেছে তো তারাই যারা আমাদের মধ্যে দুর্বল। নীচ শ্রেণির যেমন তাতী, মুচি ইত্যাদি হালকা মতামত পোষণ করে। তোমার বিষয়ে বিশেষ কিছ চিন্তা ভাবনা না করেই তারা এটা করতেছে। আমাদের উপর তোমাদের কোনো শ্রেষ্ঠতুও দেখতে পাচ্ছি না। যে তোমরা আমাদের অনুসরণের হকদার হতে পার বরং রেসালাতের দাবি করার মধ্যে আমর তোমাদেরকে মিথ্যাবাদী মনে করি ፲ ১৯৯০ তারা ছিল সম্ভ্রান্ত ব্যক্তিগণ। 💪 এটার শেষে 🗯 সহ ও তা ব্যতিরেকে উভয়র্কপেই পঠিত রয়েছে। ই বা কালাধিকরণরূপে তা ুক্রির রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। এর অর্থ হলো, গভীরভাবে না তলিয়ে ধারণা সৃষ্টির ভরুতেই মত দিয়ে বসে। धेर्वें के এস্থানে সম্বোধনের বেলায় তার সাথে তার সম্প্রদায়কেও শামিল করা হয়েছে।

২৮. সে বলল, হে আমার সম্প্রদায়! তোমরা লক্ষ্য করেছ কি? তোমরা আমাকে বল আমি যদি আমার প্রতিপালক প্রেরিত স্পষ্ট নিদর্শনে সুস্পষ্ট বিবরণের উপর প্রতিষ্ঠিত থাকি এবং তিনি যদি আমাকে তাঁর নিজ অনুগ্রহ অর্থাৎ নবুয়ত দান করে থাকেন।

www.eelm.weeplv com

وَفَى قِرَاءَة بِتَشْدِيْدِ الْمِنِمِ وَالْبِنَاءِ لِلْمُفَعُولِ اَنْكُرِهُ كُمُوهَا اَنْجَدِرُكُم عَلَى قَبُولِهَا وَانْتُمْ لَهَا كُرِهُونَ لَا نَقْدِرُ عَلَى فَلِالْكِ.

وانتم لها فرهون لا معدد على ديد.

. وَيُقُومُ لَا اسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ عَلَى تَبْلِيْغِ

الْرِسَالَةِ مَالًا م تُعطُونُونِهُ إِنْ مَا الْجَرَى

تُوابِي إِلَّا عَلَى اللّهِ وَمَا اَنَا بِطَادِرِ

الَّذِينَ أَمْنُوا م كَمَا اَمُوتُمُونِي إِنَّهُمُ

مُلْقُوا رَبِهِم بِالْبَعْثِ فَكُبَ جَازِيهِمُ

وَمَا خُذُلَهُمْ وَمِمَنْ ظَلَمَهُمْ وَطُردُهُمُ وَلَيْكُمُ فَوَمًا تَجَهَلُونَ عَاقِبَهُ

.٣. وَيُقُومُ مِنْ يُنْصُرُنِي يَمْنَعُنِيْ مِنَ اللّهِ اللّهِ عَذَالِهِ إِنْ طَرَدَتُهُمْ اَى لاَ نَاصِرُ لِيْ النّاءِ النّائِ عَدَالِهِ إِنْ طَرَدَتُهُمْ اَى لاَ نَاصِرُ لِيْ النّاءِ النّاءِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ النّائِ اللّهَ وَلاَ اتّعُطُونَ .٣١. وَلاَ اتّوْلُ إِنِي مَلَكُ بَلْ اَنْنَ اللّهِ وَلاَ اتّوْلُ إِنِي مَلَكُ بَلْ اَنْنَ بَشُرُ مِتْفَلَدُمْ وَلاَ آفُولُ إِنِي مَلَكُ بَلْ اَنْنَ بَشُوعِهُمُ اللّهُ خَيْرًا وَ لَنَا اللّهُ اللّهُ خَيْرًا وَ لَيْحَمِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا وَ لَيْحَمِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا وَ النّا لَهُ اللّهُ خَيْرًا وَ اللّهُ اللّهُ خَيْرًا وَ النّا اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ فَيْرًا وَ النّا اللّهُ فَيْرًا وَ النّا اللّهُ فَيْرًا وَ النّا اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ فِيلًا اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ لَكُمْ اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ لَكُمْ وَلَا اللّهُ لَلّهُ اللّهُ فَيْرًا وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

অপর এক কেরাতে এটার এত তাশদীদসহ বা কর্মবাচ্যকপে পঠিত বারেছে। আমরা কি এ বিষয়ে তোমাদেরকে বাধ্য করতে পারি এটা থাংগ করতে কি তোমাদেরকে জবরসন্তি করতে পারি যুখন তোমানু এটা অপছন করত সা আমরা এটার অধিকার বাধি না।

- ২৯. হে আমার সম্প্রদায়। তার পরিবর্থে অর্থাৎ রেসালাতের পরগাম পৌছানোর বিনিময় আনি তোমানের নিকট কোনো অর্থসম্পদ যাগ্র্যার করি না যে তোমরা তা আমাকে দিবে। <u>আমার বিনিময়</u> পুণ্যফল কেবল আল্লাহ তা আলার কাছে। তোমাদের নির্দেশানুসারে মু'মিনদেরকে আমি তাড়িয়ে দেওয়ার নই। পুনরুখানের মাধ্যমে নিক্রই তারা তাদের প্রতিপালকের সাক্ষাৎ লাভ করবে। অনত্তর তিনি তাদেরকে প্রতিদান দিবেন। যারা তাদের উপর জুলুম করবে ও তাড়িয়ে দিবে তাদের পক্ষ হতে তিনি প্রতিশোধ নিবেন। কিন্তু আমি দেথতেছি তোমরা তোমাদের পরিণাম সম্পর্কে প্রক্ত এক সম্প্রদায়। ১৮ এটা এক্সানে নাবোধক বি অর্থে ব্যবহৃত।
- ৩০. হে আমার সম্প্রদায়। আমি যদি তাদেরকে তাড়িয়ে
  দেই তবে আল্লাহ তা আলা হতে অথাৎ তার শান্তি
  হতে <u>আমাকে কে সাহায্য করবে</u>। কে রক্ষা করবে।
  আর কেউই আমার সাহায্যকারী নেই। তবুও কি
  তোমরা অনুধাবন করবে না। শিক্ষাগ্রহণ করবে না।
  তিত্র তাতে ১ এ প্রথম ত টির دُنْكَاءُ বা সদ্ধি
  সাধিত হয়েছে।
- ১) আমি তোমাদেরকে বলি না, আমার নিকট আল্লাহ

  তা'আলার ধন ভাগ্রার আছে। আর আমি অদৃশ্য

  সম্বন্ধে অবগত নই এবং আমি ভাও বলি না যে, আমি
  কেরেশতা। বরং আমি ভোমাদের মতোই একজন

  মানুষ। তোমাদের দৃষ্টিতে যারা হেয় নীচ ভালের

  সম্বন্ধে আমি বলি না যে, আল্লাহ ভাদেরকে ক্ষরনা

  মঙ্গল দান করবেন না। ভাদের অন্তর্বে যা আছে ভা
  আল্লাহ ভা'আলা সম্যুক অবগত। ঐরপ বললে আমি

  অবশ্যই সীমালক্ষনকারীদের অন্তর্ভুক্ত হবো।

  ক্রিমালক্ষনকারীদের অন্তর্ভুক্ত হবো।

  আইন্ধ্রিম অর্থ ভাদের অন্তর্বের।

७२. छात्रा वनन एर नुद्र! कृषि खाभारमत आरथ विवर्क वाक فَأَكْثُرْتَ جِدَالُنَا فَأْتِنَا بِمَا تُعِدُنَّا بِهِ مِنَ الْعَذَابِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصِّدِقِينَ فِينِه . তে প্ৰল আল্লাহ তা আলা যদি তোমাদের ব্যাপান্ত তা তালা বাদ্ তোমাদের ব্যাপান্ত তালা বাদ্ তোমাদের ব্যাপান্ত তালা বাদ تَعْجِيلُهُ لَكُمْ فَإِنَّ آمْرَهُ إِلَيْهِ لاَ إِلَيَّ ومَّا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ بِفَائِتِيْنَ اللَّهُ.

٣٤. وَلاَ يَنْفَعُكُمْ نُصْحِيْ إِنْ أَرُدُتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْوِيدُمُ أَيُّ إغْوَانَكُمْ وَجُوَابُ الشَّرْطِ وَلَّ عَلَيْهِ وَلَا بَنْفُعُكُم نُصْحِي هُو رَبُّكُم وَالْبُه *ر . رو و ر* ترجعون ـ

٣٥. قَالُ تَعَالَى أَمْ بَلُ يَقُولُونَ أَيْ كُفَّارُ مَكَّةَ افْتُرِيهُ إِخْتَكُنَ مُحُمَّدُ الْقُرْأَنَ ثُلُ إِن افْتَرِيتُهُ فَعَلَى إَجْرَامِي أَيْ عُقُوبِتُهُ وَأَنَا بَرِي مِنْ الْجِرَامِ وَمُونَ مِنْ الْجِرَامِكُمْ فِي نِسْبَةِ الْإِفْتِرَاءِ إِلَىَّ.

বিতথা করেছ আর অতিমাত্রায় বিতথা করেছ। তৃষি যদি এই বিষয়ে সত্যবাদী হয়ে থাক তবে আমাদেরক যার যে আজাবের ভয় দেখাঙ্গে তা নিয়ে আস।

শীঘ্র করতে চাহেন তবে তিনি তা তোমাদের নিক্ট উপস্থিত করবেন। কারণ এটা আমার দায়িত ন বরং এটা আল্লাহ তা'আলার ক্ষমতাভুক্ত। আ তোমরা তা বার্থ করতে পারবে না। তোমরা আল্লা তা'আলাকে হারিয়ে যেতে পারবে না।

৩৪. আল্লাহ তা'আলা যদি তোমাদেরকে বিভ্রান্ত করছে চান তোমাদের বিভ্রান্তিই যদি তার ইচ্ছা হয়ে থায়ে তবে আমি তোমাদেরকে উপদেশ দিতে চাইলেং আমার উপদেশ তোমাদের কোনো উপকারে আসংব না ৷ তিনিই তোমাদের প্রতিপালক এবং তারই নিক তোমরা প্রত্যাবর্তন করবে। اَنْ كَانَ اللّهُ आ़हार ए চান। এই শর্তবাচক বাকাটির জওয়াব এই স্থান উহা। পূর্ববর্তী نَفْعُكُمُ نُفْعِيْ প্রতি ইঙ্গিতবহ।

৩৫. তারা অর্থাৎ মক্কার কাফেরগণ বরং বলে যে, সেত্ রচনা করেছে। অর্থাৎ মৃহাম্মদ 🚃 নিজে এ কুরআন তৈরি করে নিয়ে এসেছেন বল আমি যদি এটা রচনা করে থাকি তবে আমার উপরই আমার এই অপরাধ অর্থাৎ তার শান্তি। আর আমার প্রতি মিখ্যা রচনার দোষ আরোপ করতো তোমরা যে অপরাধু করতেছ তা হতে আমি দায়িতু মুক্ত ৷ 🔏 🗗 এস্থানে 🖒 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

। अर्था९ تَغْمِيْل इराठ इरय़रह वारत تَغُمُّلُ अपि تَذَكَّرُونَ अर्था९ : فَعُولُتُهُ فِينِهِ إِذْغَامُ الشَّاءِ السخ ्थरक नम्र । موسو (१८० مَدِيْرُ १८० व्यक्त नम्र । موسو (१८० مَدِيْرُ १८० مَدِيْرُ १८० مَدِيْرُ १८० مَدِيْرُ १८० مُدِيْرُ (१८० مَدِيْرُ १ व्या कराव हिल्क करताहरू त्य مَدِيْرُ १ व्या कराव हिल्क करताहरू त्य مَدِيْرُ १ مَدْوَلَهُ عَدَابَ مَوْم الْبُمْ وَالْفَارِهُ عَدَابَ مَوْم الْبُمْ وَالْفَارِهُ عَدَابَ مَوْم الْبُمْ وَمَا الْمُعَمِّدُ مَا مُعَالِمٌ ١٤٥٥ مِنْ مُواْمِدُ مَا أَنْ مُعَالِمٌ اللهِ مُعَالِمٌ ١٤٥٥ مِنْ مُعَالِمٌ ١٤٥٥ مِنْ مُعَالِمٌ ١٩٥٤ مُنْ مُعَالِمٌ ١٩٥٤ مُنْ مُعَالِمٌ ١٩٥٤ مُنْ مُعَالِمُ مُنْ الْمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ الْمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ الْمُعَالِمُ مُنْ الْمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ الْمُعَالِمُ اللهُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللهُ مُنْ الْمُعَالِمُ اللهُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُنْ اللهُ مُعَالِمُ اللهُ مُنْ اللهُ مُعَالِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُعَالِمُ اللهُ ا এর বহুবচন। অর্থ- মুচি, জুতা, সেঙেল সেলাইকারী। ﴿ مَكُولُهُ أَسُاكِفُهُ (اَلُرَايِ) अवश शमयात कर्मा (اَلُرَّائِيِّ) अवश शमयात कर्मा हा . فَوَلُـهُ بِـالْهُمْرُةَ وَتَرَكِهُ بُرُرُ अवश शमयात करन إبْنِيدَا (अवश हामयात कर्म) بَداً हो بَادِي .अर्था हा عَـوْلُـهُ إِنْجِدَا إَنْجِدَا أَال বা প্রকাশ পাওয়া।

ا রয়েছ ظَرْف ٥٩- إِنَّهَكَ الْمَ بَادِي अর্থাৎ : قَوْلُهُ نَصَبُهُ عَلَى الظُّرْفُ إِ

: प्रथाल وَفَتُ مُدُوثُ أُولِ رَابِهِمْ अवात وَفَتَ مُدُوثُ أُولِ رَابِهِمْ : فَلُولُـهُ وَفَتَ مُدُوثُ أُولِ رَابِهِمْ

. बत अथवा ککان हरत प्रत । आत کی اُنگان हरत । आत کی اُنگان हरत अथवा ککن हरत । आत کی اُنگر छ नत्र आवात عکان हरत अववा ککن و नत्र

े अब এक ক্রিকের সারকথা হলো بادي -এর পূর্বে একটি رَنْتَ শব্দ উহ্য রয়েছে, ক্রাজেই এখন কোনো আপত্তি থাকে ना

े कहा करा वर्षा वर्षा वर्षा करा। अन्न रता अदे त्व. इसवड नृद (बा.) त्वा उक्क वाकि हित्तन। अद्र तव. इसवड नृद (बा.) त्वा उक्क वाकि हित्तन। अद्र अत्रत्व कराननः

हैंडर. উত্তরের সারকথা হলো এই যে, کُنْبُ এর নিসবতে হযরত নৃহ (আ.)-এর সাথে তার উপর ঈমান আনয়নকারীদের তেওঁ অংশীদার করে নিয়েছে। এ কারণেই বহুবচনের সীগাহ ব্যবহার করেছেন।

। करामा करा مُرْجِعُ त्रपित करा عُمَلِيْدِ । अर पुष्किकतापत जिएमण् श्रता عَلَى تَبْلِيْكِمْ الرَّسَالُةِ । अर्था करानि وضَمَارُ قَبَلُ الرُّمِيُّ ضَاءَ (अर्था जिल्ला وضَمَارُ केर्य الرِّسَالَةِ क्ष्मि

हेडद. উउद्धत मातरुषां इरला यमिश भूर्त अकागुजार्य الرئيسانة -এतं कथा উर्त्ताच स्तरे। किन्नु वारगुत धतन बाता का दुश याष्ठ्र। कारक्ष्य مُشَمَّارُ قَبَلُ الرُّوْمِيَّةِ

এর উপর আতঞ্চ -এর উপর আতঞ্চ -এর উপর আতঞ্চ -এর উপর আতঞ্চ (يَيْنِيُّ (১٠) মুর্জীসমির (র) يَعْدِنِي خُوَائِنُ اللّه اللّه اللّه الْمُعَلَّمُ بَاللّهِ اللّهِ اللّهُ ال

्रांतरह । أَكُونُ لَ كُونُونُ آخُونُ لَكُوا إِنِّي أَعَلُمُ الْغُيْبُ ( عَمَالُمُ الْغُيْبُ ) وهجاء عصد - أَخُونُ أَخُونُ الْغُيْبُ المُعَلِمُ العَلَمُ المُعَلِّمُ المُعَلِّمُ العَلَمُ العَلَمُ العَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ العَلَمُ عَلَمُ عَلمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلمُ عَلَمُ عَل عليم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم على العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم

এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, مَانِمِ مَوْصُولُ এর দিকে প্রত্যাবর্তনকারী যমীর উহা রয়েছে।

مُضَدُرِيَة ि राज होते وَا يُعْ عِلْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُمُ अराज देकिल ताताह : قَاوَلُهُ إِغْلُوانكُمُ

جَوَابُ هَه- إِنْ كَانَ اللّٰهَ النِع अर्थार خُرُط ﴿ एकिशि : فَنُولُـهُ وَجَنَوابُ الشَّرُطِ لَلَّ عَلَيْتِه فَلَا يَنْفَعُكُمْ أَنُمْ حِنُ إِنْ اسْ غَرُط प्राय अराव विशेष خُرَابِ خُرِط اللهِ اللهِ अरादाह । वाह पिठोस اللهِ विशेष خُرَابُ مُنَفَعُكُم अर إِنْ اسْ غَرُط प्राय عَرُابُ عَرَابُ مُرَابِ خُرَابُ مُرَابِ خُرَابُ مُوسِم اللهِ अरादाह ا مَوْ تَرَادُ اللّٰ

जात कृषीभारात निकंध क्षत्रम نَشَرُكُ ... এत .. خَرُاء .. वत .. خَرُاء .. वत .. خَرُاء .. वत .. خَرُاء .. वत .. إِنْ كَانَ اللَّهُ يُمِنُوا فَاللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ مُعَالَّمُ المُعْمِنُ الْمُعْمِنُ الْمُعْمِنُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْه عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

বৈরত নূহ (আ.) যখন তার জাতিকে ইমানের দাওয়াত দিপেন, তবন জাতি তাঁর নবুয়ত ও রিসালতের উপর কয়েকটি সপণ্ডি উন্থাপন করেছিল। হযরত নূহ (আ.) আল্লাহ তা আলার হকুমে তাদের প্রতিটি উচ্চির উপযুক্ত জবাব দান করেন। মলোচা আয়াতসমূহ এ ধরনের একটি কথোপকখন বর্ণিত হয়েছে। যার মাধ্যমে ধর্মীয় ও ব্যবহারিক জীবনের বহ মূলনীতি ও মন্দায়েদের তালীম দেওয়া হয়েছে।

ং নং আয়াতে মুশরিকদের কতিপয় আপত্তি ও সন্দেহমূলক বন্ধব্য উদ্বৃত করা হয়েছে। উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যাসাপেক্ষে প্রকটি লন্দের সংখ্যা নিয়ে গ্রদন্ত হলো–

💃 মালাড 'শব্দের সাধারণ অর্থ জামাড বা দল। কোনো কোনো ভাষাবিদ ইমামের মডে জাডীয় নেড্বুন ও নেভৃত্বানীয় গভিনের জামাডকে 🏂 বলে। 🚅 'বালার' অর্থ- ইনসান বা মানুখ। المُرَافِي أَوْنَ বহ্বচন, ডার এক একবচন الَّذِيَ الْعَلَّ हेल লোক। কওয়ের মুখো বাদের কোনো মান মর্থানা নেই। المُرَافِي ( অর্থ- ভূলবৃদ্ধি, ভাসাভানা মতামভ।

विकास सामानिक सामानिक स्थाप (तम स्थाप ३०० (४)

হারত নৃহ (আ.)-এর নবুয়ত ও রিসালাতের উপর তাদের প্রথম আপত্তি ছিল- টেটি বিটি বিটি অর্থাৎ আমরা তে দেখি যে, আপনিও আমাদের মতোই মানুষ মাত্র। আমাদের মতো পানাহার করেন, হাটবাজারে যাতায়াত করেন, নিদ্রা যান, জাপ্রত হন, সবকিছু বাভাবিক। তা সাত্ত্বেও আপনি নিজেকে আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত রাসুল ও বার্তাবাহক বলে যে অব্যাভাবিক দাবি তুলেছেন, তা আমরা কিরূপে মানতে পারিং তারা মনে করত যে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে রাসুলরুপে কোনো মানুষের প্রেরিত হওয়া সমীচীন নয়, বরং ফেরেশতা হওয়া বাঞ্কনীয়, যেন তাঁর বিশেষত্ব সবাই ইক্ষায়, অনিক্ষায় মানতে বাধা হয়।

بَغُومِ ٱزَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَأَعْنِى رُحْمَةٌ مَنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيِتُ ﴿ अंद عَلَيْكُمْ ٱنْلُومُكُمُوهَا وَأَنْتُمَ لِهَا كُرِهُونَ

এখানে বৃঝানো হয়েছে যে, মানুষ হওয়া নব্যত ও রিসালাতের পরিপন্থি নয়। বরং চিন্তা করলে বৃঝা যাবে যে, মানুষের নবী মানুষ হওয়াই একান্ত বাঞ্দনীয়। যেন মানুষ অনায়াসে তার কাছে দীনি শিক্ষা করতে পারে, তার আদর্শ অনুসরণ করতে পারে। মানুষ ও ফেরেশতার হুভার-প্রকৃতির মধ্যে আকাশ পাতাল ব্যবধান রয়েছে। যদি ফেরেশতাকে নবী করে পাঠানো হতো, তবে তার কাছে ধর্মীয় আদর্শ শিক্ষা করা এবং তা পালন করা মানুষের জন্য দুব্ধর ও অসম্বর হতো। কেননা ফেরেশতাকে ক্ষুধাতৃষ্টা নেই, নিদ্রা-তন্ত্রার প্রয়োজন হয় না, রিপুর তাড়না নেই, মানবীয় প্রয়োজনের সম্মুখীন হন না। অতএব, তারা মানুষের দুর্বলতা উপলব্ধি করে যথাবিহিত তালীয় দিতে পারতেন না এবং তাদের পূর্ণ তাবেদারী করা মানুষের পক্ষে সম্বত্ব হতো । এ প্রসঙ্গি পরিঅ কুরআনের বিভিন্ন আয়াতে স্পর্টভাবে বা ইশারা-ইন্ধিতে বর্ণিত হয়েছে। এখানে তার পুনরুতি করার পরিবর্তে বলা হয়েছে যে, বৃদ্ধি বিবেক প্রয়োগ করে তে তামরাও অনায়াসে উপলব্ধি করতে পারবে যে, মানুষ আরাহ তা'আলার নবী হতে পারবে না এমন কোনো কথা নেই। ত তে আরাহা তা'আলার প্রকৃত্ত তার কাছে এমন কোনো অকটা প্রমাণ অবশ্যই থাকতে হবে, যা দেখে মানুষ সহজেই বৃঝতে পারে যে, তিনি আল্লাহ তা'আলার প্রেরিত পয়গাহর বা বার্তাবহ। সাধারণ লোকের জন্য নবীর মোজেজাই তার নবৃয়তের সত্যতার অকটাট প্রমাণ। এজন্যেই হযরত নৃহ (আ.) বলেছেন যে, আমি আল্লাহ তা'আলার তরফ হতে স্পষ্ট দলিল, অকটা প্রমাণ ও অনুহাহ নিয়ে এসেছি। সুষ্ঠভাবে চিন্তা-বিবেচনা করেছে তেয়বাও এটা অস্থীকার করতে পারবে না। কিন্তু তোমাণের ইর্ধা বিছেষ তোমাণের দৃষ্টিকে আচ্ছন্ন ও অন্ধ করেছে। তাই তোমরা অস্থীকার করতে বসেছ এবং নিজেদের হঠকারিতার উপর অটল রয়েছ।

কিন্তু পয়গাম্বরগণের মাধ্যমে আগত আল্লাহ তা'আলার রহমত জোরজবরদন্তি মানুষের ঘাড়ে চাপিয়ে দেওয়ার জিনিস নয়, যতক্ষণ পর্যন্ত তারা নিজেরা সেদিকে আগ্রাহান্তিত না হয়। এখানে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, ঈমানের অমূল্য দৌলত যা আফি নিয়ে এসেছি, আমার যদি সাধ্য থাকতো তবে তোমাদের অস্বীকৃতি ও প্রত্যাখ্যান সল্বেও তোমাদেরকে তা দিয়েই দিতাম কিন্তু এটা আল্লাহ তা'আলার চিরন্তন বিধানের পরিপন্থি। এ মূল্যবান সম্পদ জোর করে কারো মাথায় তুলে দেওয়া যায় না এতদ্বারা আরো সাবান্ত হেচ্ছ যে, জোর জবরদন্তি কাউকে মুমিন বা মুসলমান বানানো কোনো নবীর যুগেই বৈধ ও অনুমোদিছ ছিল না। তরবারির জোরে ইসলাম প্রচারিত বলে যারা মিথায় দুর্নাম রচনা করে তাদেরও একথা অজানা নয়। তথাপি অর অদিক্ষিত লোকদের অন্তরে সংশয় ও বিভ্রান্তি সৃষ্টির অসনুদেশ্যে প্রণোদিত হয়ে এহেন অপবাদ ছড়ানো হয়।

উপরিউজ আলোচনার প্রথমে স্পষ্টত বোঝা গেল যে, কোনো ফেরেশভাকে নবীরূপে পাঠানো হয়নি কেন? কারণ ফেরেশভার অসাধারণ শক্তি ও ক্ষমভাসম্পন্ন। সবদিক থেকেই তাদের সন্তা মানুষের তুলনায় বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত। মুভরাং তাদের দেখলে তে ঈমান আনা বাধ্যতামূলক কাজ হতো। নবীগণের সাথে যেরূপ ধৃষ্টতা ও হঠকারিতা করা হয়েছে, ফেরেশভাদের সামনে সেরুং আচরণ করার সাধ্য ছিল কার? আর কোনো পরাক্রমশালী শক্তির প্রভাবে বাধ্য হয়ে ঈমান আনা হলে শরিয়তের দৃষ্টিতে ত ধর্তব্য ও গ্রহণযোগ্য নয়; বরং ঈমান বিল গায়েব অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার প্রবল পরাক্রম প্রত্যক্ষ না করেই তার প্রতি ঈমা আনয়ন করতে হবে।

তাদের দ্বিতীয় আপতি ছিল- بَوَى بَرَاكَ اَكْبَسَكُ إِلَّا الَّذِينَ مُمْ أَرَادِكُنَا بَادِي الرَّآي পূর্বাৎ আমরা দেখছি যে, আপনার প্র দিমান আনরনকারী এবং আপনার আনুগতা ও অনুসরণকারী সবাই আমাদের সমাজের মধ্যে সবচেয়ে ইতর স্থলবৃদ্ধিসম্পন্ন। তাদের মধ্যে কোনো সম্ভান্ত, মর্যাদাসম্পন্ন ভদ্র ও বিশিষ্ট ব্যক্তি দেখি না। এই উক্তির মধ্যে দৃটি দিক রয়েছে এক. আপনার দাবি যদি সত্য ও পঠিক হতো, তাহলে কওমের বিশিষ্ট ব্যক্তিবর্গই তা সর্বাগ্রে গ্রহণ করতো। কিন্তু তারা বিভাগান করেছে। আর স্থলবৃদ্ধি ও স্বস্কর্দ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিরা তা মেনে নিচ্ছে। এমতাবস্তায় আপনার প্রক্তি ঈমান আন্য

অমরণ্ড আহম্মকরণে পরিচিত ও ধিকৃত হবো। দুই, সমাজের নিকৃষ্ট ও ইতর ও ছোট লোকচলো আপনার আনুগত। থাঁকার করে নিষ্টেছে। এক্ষণে আমরণ্ড ঘদি আপনার আনুগত। থাঁকার করি, তবে আমরণ্ড মুসলমান ভাই হিসেবে তালের সমককরণে পরিগণিত হবো, নামাজের কাতারে ও অন্যান্য মজালিসে তাদের সাথে এক বরাবর উঠাবসা করতে হবে। ফলে আদিলে আভিজ্ঞাতা ও কুলীনতার হানি হবে। অতএব, এ কাজ আমাদের পক্ষে সম্বন নয়; বরং তাদের ঈমান করুল করাট মাদের পথে প্রতিক্রকস্থল । আপনি যদি তাদের নিজের কাছ থেকে দূরে সরিয়ে দিতে পারেন, তাহলে আমরা অপনার প্রতি ইমান আনুরনের কথা বিকেন। করতে পারি।

বস্তবজ্ঞান বিবর্জিত কওমের জাহেল লোকেরা সমাজের দরিদ্র ও পূর্বল প্রেণিকে ইতর ও ছোটলোক সাবান্ত করেছিল, যাদের কছে পার্থিব ধনসম্পদ ও বিষয়-বৈভব ছিল না। মূলত তা ছিল ডাদের জাহেলী চিন্তাধারার ফল। বস্তুত পক্ষে ইচ্ছত ও ছিল্লিড, ধন-দৌলত বা বিদ্যা-বৃদ্ধির অধীন নয়। ইতিহাস ও অভিজ্ঞতা সাক্ষ্য দিচ্ছে যে, সম্পদ এবং সম্মানের মোহ একটি শেশর মতো, যা অনেক সময় সত্য-ন্যায়কে গ্রহণ করার ক্ষেত্রে প্রতিবন্ধকতার সৃষ্টি করে, সত্য ও ন্যায় হতে বিচ্যুত করে। নিয়ে ও দুর্বলদের সমূহে যেহেতু এরূপ কোনো অন্তরায় থাকে না, কাজেই তারাই সর্বাগ্রে সভা-ন্যায়কে বরণ করতে এণিয়ে আমে। প্রাচীনকাল হতে মূগে মূগে দহিদ্য-দূর্বলরাই সমসাময়িক নবীগণের উপর সর্বপ্রথম ঈমান এনেছিল, পূর্ববর্তী আসমানি কিতাবসমূহে এর স্পষ্ট উল্লেখ করা হয়েছে।

মনুরপভাবে রোম সম্রাট হিরাক্লিয়ান যখন ঈমানের আহ্বান সম্বলিত রাসুলে পাক — এর পবিত্র চিঠি লাভ করল, তখন 
কর্ম সহকারে নিজেই এর তদন্ত-ভাহকীক করতে মনস্থ করলো। কেননা সে ভাওরাত ও ইঞ্জীল কিতাব পাঠ করে করে সতা
নবীগণের মালামত ও লক্ষণাদি সম্পর্কে পৃজ্ঞানুপূজ্বরূপে পারদর্শী ছিল, তৎকালে আরব দেশের যেসব ব্যবসায়ী সিরিয়ায়
রগিস্থিত ছিল তাদের একত্র করে উক্ত আলামত ও লক্ষণাদি সম্পর্কে কতিপন্ন প্রশ্ন করে। তনুধো একটি প্রশ্ন ছিল যে, তার
অর্থাৎ রাসুলুরাহ — এর প্রতি সমাজের দবিদ্র ও দুর্বল শ্রেণি ঈমান আনরন করছে, না বিত্তশালী বড় লোকেরা; তারা
ভবাব দিন, দবিদ্র ও দুর্বল শ্রেণি। তথন হিরাক্লিয়ান মত্তব্য করল,এ তো সত্য রাস্থ্য হওয়ার লক্ষণ। কেননা মুগে মুগে দবিদ্র
দুর্বল শ্রেণিই প্রথমে নবীগণের আনুগত্য স্থাকার করেছে।

মোদ্যকথা, দবিদ্র ও দুর্বল লোকদেরকে ইতর এবং হেয় মনে করা চরম মুর্বতা ও অন্যায়। প্রকৃতপক্ষে ইতর ও ঘৃণিত তারাইযারা স্বীয় সৃষ্টিকর্তা, পালনকর্তা মালিককে চিনে না, তার নির্দেশ মেনে চলে না। হয়রত সৃষ্টিয়ান সাওরী (র.)-কে জিজেস
করা হয়েছিল যে, ইতর ও কমীনা কেঃ তিনি উত্তর দিলেন, যারা বাদশাহও রাজ কর্মচারীদের খোশামোদ-তোশামোদে লিও

হয়, তারাই কমীনা ও ইতর। আল্লামা ইবনুল আরাবী (র.) বলেন, যারা দীন-ধর্ম বিক্রি করে দূনিয়া হাসিল করে তারাই
কমিনা। পুনরায় প্রশু করা হলো সবচেয়ে কমীনা কেঃ তিনি জবাব দিলেন, যে ব্যক্তি অন্যের পার্ধিব স্বার্থসিদ্ধির জন্য নিজের
দীন ও ইমানকে বরবাদ করে। হয়রত ইমাম মালেক (র.) বলেন, যে ব্যক্তি সাহাবায়ে কেরামের (রা.) নিন্দা সমালোচনা
করে, সেই ইতর ও অর্বাচীন। জরণ তারাই সমগ্র উমতের সর্বাপেন্ধা হিত সাধনকারী। তালের মাধ্যমেই ইমানের অমৃশ্য
দৌলত ও শরিয়তের আহকাম সকলের কাছে পৌছছে।

যা হোক ৩৯ নং আয়াতে কণ্ডমের লোকদের মূর্যভাপ্রসূত ধ্যান-ধারণা খণ্ডন করার জন্য প্রথমত বলা হয়েছে বে, কারো ধনসন্দের প্রতি নবী রাসুলগণ দৃষ্টিপাত করেন না। তাঁরা নিজের বেদমত ও তাঁলীম তাবলীদের বিনিময়ে কারো থেকে কোনো পারিশ্রমিক এইপ করেন না। তাদের প্রতিদান একমত্রে আন্তাহ তাঁআলারই দায়িত্বে। কাজেই তাদের দৃষ্টিতে ধনী-দরিত্র এক সমান। তোমেরা এমন অহত্তৃক আশঙ্কা পোষণ করো না যে, আমরা ধন সম্পদশালীরা যদি ঈমান আনরন করি তবে ইয়তো আমাদের বিশু সম্পদ্দ ভাগ বসানো হবে।

ৰিজীয়ত ডাদের জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা ঈমান আনার পূর্বশর্ত হিসেবে চাপ সৃষ্টি করছ যেন আমি দীন-দরিদ্র ইমানদারণপকে ডাড়িয়ে দেই। কিন্তু আমার হারা তা সম্ভবপর নয়। কারণ আর্থিক দিক দিয়ে তারা দরিদ্র হলেও আরাহ তাআলার ইজ্বতের দরবারে তাদের প্রবেশাধিকারও উক্তমর্যাদা রয়েছে। এমন লোকদেরকে তাড়িয়ে দেওয়া অন্যায়-অসঙ্গত।

এই আরেক অর্থও হতে পারে যে, ধরে নেওয়া যাক, আমি যদি তাদের ডাড়িয়ে দেই তাহলে কিয়ামতের দিন তারি যখন আন্তাহর সান্নিধ্যে উপস্থিত হয়ে ফরিয়াদ জানাবে, তখন আমি কি ক্ষবাব দেব।

০০ নং আয়াতে একই বিষয়বকু বৰ্ণিত হয়েছে যে, আমি যদি তাদের তাড়িয়ে দেই, তাহলে আমাকে আল্লাহ তা'আলা শ'কড়াও করবেন, তখন আমাকে আল্লাহ তা'আলার আঞ্জাব হতে কে রক্ষা করবেঃ পরিশেষে "শট্ট বলে দিয়েছেন যে, মানুৰের জন্য নবুয়ত প্রাপ্তিকে অসম্ভব মনে করা, দরিদ্রুদেরকে তাড়িয়ে দেওয়ার আবদার করা ইত্যাদি সবই তাদের জাহিলিয়াত ও মুর্বতার লক্ষণ ৩১ নং আয়াতে হযরত নৃহ (আ.)-এর বক্তব্য উদ্ধৃত করা হয়েছে, যা তিনি তার কওমের প্রশ্ন ও আপত্তি শ্রবণ করার পর তাদের মৌলিক হেদায়েত দানের জন্য ব্যক্ত করেছেন। যার মধ্যে বলা হয়েছে যে, ধন-ভাগ্যর থাকা, গায়েরের খবর জানা ফেরেশতা হওয়া প্রভৃতি যা কিছু তোমরা নবী রাসূলগণের জন্য আবশ্যক মনে করছ, আসলে তার একটিও নবুয়ত বা রিসালতের জন্য প্রয়োজনীয় নয়।

ভিনি প্রথমেই বলেছেন— يَالُولُ لَكُمْ عِنْدِي ضَالِنَ اللّهِ অর্থাং আমি তোমাদেরকে একথা বলি না যে, আমার কাছে আল্লাং তা'আলার ধন তাগুর আছে। এখানে তাদের একটি ব্রন্ত ধারণা নিরসন করা হয়েছে। তারা বলতো যে, তিনি যদি আল্লাং তা'আলার নবীরূপে আগমন করে থাকেন, তবে তার কাছে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে ধন তাগুর থাকা উচিত ছিল, যা থেকে লোকদেরকে সাহায্য দান করবেন। হযরত নৃহ (আ.) জানিয়ে দিলেন যে, পার্থিব ধন সম্পদ্দ মানুষকে লাগিয়ে দেওয়ার জনা নবী রাসূলগণ প্রেরিভ হননি। বরং ধনসম্পদের মোহমুক্ত করে আল্লাহ তা'আলার সাথে সম্পর্ক জুড়ে দেওয়ার জনাই তারা প্রেরিভ হয়েছেন। অভএব, ধন তাগ্ধারের সাথে তাদের আলৌ কোনো সম্পর্ক নেই।

সম্বনত এখানে আরো একটি ভ্রান্ত ধারণা খণ্ডন করা হয়েছে যে, নবী রাসূল এমনকি আল্লাহ তা'আলার ওলীগণকে পূর্ণ ক্ষমতা ও অধিকার প্রদন্ত হয়েছে, তাদের হাতে আল্লাহ তা'আলার কুদরতের ভাগার তুলে দেওয়া হয়েছে, সেখান থেকে যাকে খূপি তাকে দিতে পারেন আর যাকে ইচ্ছা বঞ্জিত রাখতে পারেন। এহেন ভ্রান্ত ধারণা খণ্ডন করে হয়রত নূহ (আ.) বলেন যে, আল্লাহ তা'আলা তার কুদরতের ভাগার কোনো নবী রাস্লের হাতে তুলে দেননি। ওলী আবদাল তো দূরের কথা। তথে আল্লাহ তা'আলা অবশ্য নিজ অনুগ্রহে তাদের দোয়া ও চাহিদা স্বীয় মর্জি মোতাবেক পূরণ করে থাকেন।

হয়রত নৃহ (আ.)-এর দ্বিতীয় উক্তি ছিল ক্রিনিটা করে। তিক্ত জাহিলদের আরো বিশ্বাস ছিল যে, যারা সত্যিকার পয়গান্বর তারা নিশ্চয়ই গায়েবের খবর জানবেন। হয়রত নৃহ (আ.)-এর উক্তি দ্বার ক্রিন্ত গোলে যে, নব্য়ত ও বিসালাতের জন্য গায়েবের ইলম অপরিহার্য নয়। আর তা হবেই বা কি করে? গায়েবের ইলম তা একমাত্র আল্লাহ তা'আলার বিশেষ সিক্ষত বা বৈশিষ্ট্য। কোনো নবী, ওলী বা ক্লেরেশতা তার অংশীদার হতে পারে না। তাদের অরু গণে গণান্থিত মনে করা শাষ্ট্র শিরক। তবে হাা, আল্লাহ তা'আলা তদীয় পয়গান্ধরগণের মধ্যে যাকে যতটুকু ইন্ধ অদৃশা জগতের ইলম দান করেন। তা নবী ওলীগণের ইখতিয়ারভুক্ত নয় যে, তারা যখন তখন যে কোনো বিষয় সম্পর্কে জানতে বা বলতে পারবেন। আল্লাহ তা'আলা যখন অবহিত করেন, তখন তাদের জন্য তা আর গায়েব থাকে না। অতএব একমাত্র আল্লাহ তা'আলা ছাড়া অন্য কাউকে আলেমুল গায়েব বলা হারাম ও শিরক।

তার তৃতীয় উক্তি হয়েছে — দৈবিটি করা হয়েছে যে, নবী রাসূল রূপে উচ্চ ক্ষমতাসম্পন্ন ফেরেশতা । এবাকে তাদের এ ভ্রান্ত চিন্তাধারা বাতিল করা হয়েছে যে, নবী রাসূল রূপে উচ্চ ক্ষমতাসম্পন্ন ফেরেশতা প্রেরণ করা বাঞ্ছনীয় ছিল। তার চতুর্থ কথা হচ্ছে— তোমাদের দৃষ্টি দ্বারা দবিদ্র ঈমানদারগণকে যেরূপ লাঞ্ছিত, ক্ষুদ্রাপিক্ষুদ্র দেখহ, আমি কিন্তু তোমাদের মতো এ কথা বলতে পারি না যে, আল্লাহ তা'আলা তাদের কোনো কল্যাণ ও কামিয়াবি দান করবেন না। কারণ প্রকৃত কল্যাণ ও কামিয়াবি ধনসম্পদ এবং ক্ষমতার জোরে হাসিল করা যায় না; বরং মানুষের অন্তরের অবস্থা ও যোগ্যতার ভিত্তিতে তা দাকরা হয়। একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই সম্যক অবহিত আছেন যে, কল্যাণ ও কামিয়াবি হাসিল করার জন্য কার অন্তর বাগ্যে, আর কার অন্তর অযোগ্য। অতএব, তিনিই তার ফয়সালা করবেন।

পরিশেষে হয়রত নূহ (আ.) বলেন, তোমাদের মতো আমিও যদি দরিদ্র ঈমানদারগণকে লাঞ্ছিত অবাঞ্ছিত মনে করি, তাহত আমি জালিমরূপ পরিগণিত হবো :

अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अनुवान : अन अनुवान : अ فَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ أَمَنَ فَلاَ تَتَبِتَنِسْ تَحَزَنْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ مِنَ الشُّرِ فَدَعَا عَلَيْهِمْ بِقَوْلِهِ رَبِّ لَاتَذَرْ الخ فَاجَابُ اللَّهُ دُعَاءَهُ وَقَالَ

بسرأى مِنَّا وَحِفْظِنَا وَوَحْبِنَا أَمْرِنَا وَلا تُخَاطِبْنِيْ فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا عِ كَفُرُوا بِتُركِ إِهْلَاكِهِمْ إِنَّهُمْ مُنْغَرَقُونَ ـ

وَيَكُمْنَعُ الْفُلْكَ حِكَايَةُ حَالَ مَاضِيَة وَكُلُّما مَدَّ عَلَيْهِ مَلَأَ جُمَاعَةً مِنْ قَوْمِهِ حِخْرُوا مِسْنَهُ مَا إِسْسَنَهُ رُؤُوا بِهِ قَالُ إِنْ تَسْخُرُوا مِنَّا كِانًا نَسْخُرُ مِنْكُمْ كَمَا تُسخُرُونَ إِذَ انكِونَا وَغُرِقْتُمْ .

فُسُونَ تُعَلَّمُونَ مَنْ مُوصُولُهُ مُفَعُولُ الْعِلْمِ يَّاأْتِيْهِ عَذَابُ يَنْخُونِهِ وَيَجِلُّ يَنْوِلُ عَلَيْهِ عَذَابُ مُقِيمً . دَائِمُ .

حَنِّي غَايَةً لِلصَّنْعِ إِذَا جَاءَ أَمُرُنَا بِاهْلَاكِيهِمْ وُفَارَ التُّنُّورُ لِلْخُبَّازِ بِالْمُاءِ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَامَةً لِنُنْوجٍ قُلْنَا احْبِلُ فِيهَا فِي السَّفِينَةِ مِنْ كُلُّ زُوجَيِّنَ أَيْ ذَكَير وَأَنْسُنَى أَى مِسْنَ كُلِّ أَنْسُواعِبِهِسَا اثْنَيْن ذَكَرًا وَ أَنْفَى وَهُوَ مَغَعُولً . এনৈছে তারা ব্যতীত তোমার সম্প্রদায়ের মন্য কেউ কখনো বিশ্বাস করবে না। সূতরাং তারা যা করে তজ্জন্য তুমি ক্ষোভ করিও না। দুঃখ করিও না; অনন্তর হয়রত নুহ (আ.) তাদের প্রতি বদদোয়া করেন .... کُنُورٌ অর্থাৎ প্রভূ! পথিবীতে কোনো সত্য প্রত্যাখ্যানকারী গৃহবাসীকে অব্যাহতি দিও না। আল্লাহ তা'আলার তার দোয়া কবল করলেন এবং বললেন.

৩ ত্ম আমার দৃষ্টির সমক্ষে আমার তত্ত্ত্বিধানে ও . وَاصْنَعَ الْفُلْكُ السَّفِيْنَةُ بِأَعْبُنِنَا চক্ষের সামনে এবং আমার ওহী অর্থাৎ নির্দেশ অনুসারে নৌযান নৌকা নির্মাণ কর আর সীমালজ্ঞনকারীদের সম্পর্কে কাফেরদের সম্পর্কে অর্থাৎ তাদের ধ্বংস করা হতে অব্যাহতি দেওয়ার বিষয়ে আমা<u>কে</u> কিছু বলিও না। তারা তো নিমজ্জিত হবেই ৷

> ٣٨ ৩৮. সে নৌকা নির্মাণ করতে লাগল ৷ যখনই তার সম্প্রদায়ের কোনো দল তার নিকট দিয়ে অতিক্রম করত তাকে উপহাস করতো। এই বিষয়ে ঠাট্টা বিদ্দপ করতো। সে বলত তোমারা যদি আমাদেরকে উপহাস কর তবে আমরা যখন উদ্ধার পাইব আর তোমরা নিমজ্জিত হবে তথন আমরাও তোমাদেরকে উপহাস করব যেমন তোমরা উপহাস করতেছ। 🕰 এস্থানে অতীতের ঘটনাটিকে বর্তমানেও ঘটমানরূপে চিত্রিত করতে যেয়ে مَنْ مَارِعُ বা বর্তমানকাল বাচক শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে الْمَالِيُّ অর্থ দল।

্শ৭ ৩৯. অনন্তর তোমরা অচিরেই জানতে পারবে কার উপর আসবে লাঞ্ছনাকর শাস্তি এবং কার উপর আপতিত হবে স্থায়ী শান্তি। 🚣 এটা مُوصُولُة ব সংযোগবাচক বিশেষ্য। পূর্বোল্লিখিত বিশৈষ্য। পূর্বোল্লিখিত বিশেষ্য। পূর্বোল্লিখিত বিশ্বন্ধত হয়েছে। 🕰 অর্থ- দগুয়মান, স্থায়ী।

৪০. অবশেষে তাদেরকে ধ্বংস করা সম্পর্কে আমার আদেশ আসল এবং রুটি তৈরিকারীদের চুলা প্লাবিত হলো ৷ এটা ছিল হযরত নৃহ (আ.)-এর জন্য আজাব আসার আলামত। আমি বললাম. তাতে এই নৌকায় উঠিয়ে লও প্রত্যেক জীবের দুটি করে এক এক জোড়া অর্থাৎ প্রত্যেক প্রকার প্রাণী হতে নর ও নারী এক একটি করে এক এক জোড়া লও। مَفْعُول অস্থানে ومَنْ كُمَلَ অর্থাৎ কার্যকার্রকরূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

وَفِي النَّقِطَّةِ إِنَّ اللَّهَ حَشَر لِنُوْجِ السِّبَاعَ وَالطُّيْرُ وَغُيْرُهُما فَجُعَلَ يَضْرِبُ بِيَدَيْهِ فِيْ كُلَ نَوْع فَتَقَعُ بَدُهُ الْبُعْنَى عَلَى الذَّكُرِ وَالْيُسُرِّي عَلَى الْأُنشَى فَيَحْمِلُهُا فِي السَّفِينَةِ وَأَهْلُكَ أَيْ زُوجَتُهُ وَأُولاًدُهُ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ أَيْ مِنْهُمُ بِ الْإِهْلَاكِ وَهُوَ زَوْجَتُهُ وَوَلَدُهُ كِنْعَانُ بِخِلَافِ سَامِ وَحَامِ وَيَافِثِ فَحَمَلُهُمْ وَزُوْجَاتِبِهِمْ ثَلْثَةً وَمَنْ أَمَنَ د وَمَا الْمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلً قِبْلَ كَانُوْا سِتَّةَ رِجَالٍ وَنِسَاءَهُمْ وَقِيلَ جَمِيْعُ مَن كَانَ فِي السَّفِينَةِ ثَمَانُونَ نِصْفُهُمْ رِجَالًا وَنِصْفُهُمْ نِسَاءً.

٤١ عن بسبم السلب المسبم السلب المسبم السلب السبم السلب السبم السلب السلب السلب السلب السلب السلب السلب مُجْرِيْهَا وَمُرْسُهَا بِفَتْحِ السِّيسَيْنِ وَضَيِّهَا مَصَدَّرَانِ أَيْ جَرِيْهَا ۖ وَرُسُوهُا أَيْ مُنتَهُى سَيْرِهَا إِنَّ رَبِّي لَغُفُورٌ رَّحِيثُمُ. حَيْثُ لَمْ يُهْلِكُنَا .

४ ا ٤٤. وَهِيَ تَجْرِيْ بِهِمْ فِيْ مَوْج كَالْجِبَالِ فِي كَالْجِبَالِ فِي مَوْج كَالْجِبَالِ فِي الارتفاع والعكظم وتكادى تنوح أبنك بحنعان وَكَانَ فِي مَغْزِلِ عَنِ السَّفِينَةِ يَّا بُنُيُّ الْكُتُ مُعَنا وَلا تَكُن مُعَ الْكُفِرِينَ.

উপাখ্যানে আছে, আল্লাহ তা'আলা হিংস পত, পক্ষী ইত্যাদি সকল প্রকার প্রাণী হযরত নহ (আ.)-এর সামনে একত্রিত করে দিয়েছিলেন। তিনি প্রত্যেক ধরনের প্রাণীর দিকে হাত প্রসাবিত করতে ছিলেন। তাঁর ডান হাত নর ও বাম হাত নারী জাতীয় প্রাণীর গায়ে পডতেছিল। অনন্তর তিনি ঐশ্বলো নৌকায তুলে নিতেছিলেন। আর তুলে লও তোমার পরিবার পরিজনকে অর্থাৎ স্ত্রী ও সন্তানদেরকে তবে তাদের মধ্যে যাদের সম্পর্কে ধ্বংসের পূর্ব সিদ্ধান্ত হয়েছে তারা অর্থাৎ তার এক স্ত্রী ও তার পত্র কিনআন ব্যতীত: সূতরাং তারা ব্যতীত তার অন্যান্য পুত্র সাম, হাম, ইয়াফিছ ও অপর তিন স্ত্রীকে তিনি নৌকায় তুলে নিয়েছিলেন। আর তুলে নাও যারা ঈমান এনেছে তাদেরকে। তার সঙ্গে অল্প কয়েকজন মাত্র ঈমান এনেছিল। বলা হয়, তারা ছিল ছয়জন পুরুষ এবং তাদের স্ত্রীগণ। অপর কেউ কেউ বলেন সকলে মিলে ঐ নৌকা আরোহীদের সংখ্যা ছিল আশিজন। তাদের অর্ধেক ছিল পুরুষ আর অর্ধেক নারী। ﷺ এটা এস্থানে নৌকা নির্মাণের সময় সীমা বঝাতে ব্যবহৃত হয়েছে ৷

তা আলার নামে এটার গতি ও স্থিতি। আমার প্রতিপালক অবশ্যই ক্ষমাশীল, পরম দ্য়াল । আর তাই তিনি আমাদেরকে ধ্বংস করেন নি। مُخْرِيكُا বা ক্রিয়ামূল। অর্থ তার [নৌকার] চলা ও থামা ৷ অর্থাৎ এটার চলার চডান্ত পর্যায়ও।

এটা তাদেরকে নিয়ে চলল। নৃহ <u>তার পুত</u> কেনআনকে ডেকে বললেন, আর সে ছিল নৌকা হতে পৃথক হে আমার পুত্র। আমাদের সঙ্গে আরোহণ কর এবং সত্যপ্রত্যাখ্যানকারীদের সঙ্গী

- . فَالُ سَاوِقُ إِلَى الْجَبَيلِ يَعْصِمُ نِمُ يَمْنَعُنِى مِنَ الْمَآءِ قَالُ لَا عَاصِمَ الْبُومَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ عَذَابِهِ إِلَّا لٰكِنْ مَنْ رَّحِمَ اللّهُ فَهُو الْمُعَصُومُ قَالَ تَعَالٰى وَحَالً بَيْنَهُمَا الْمُوجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغَرِقِبْنَ.
- 3. وَقِبْلُ يَارَضُ ابْلُعِيْ مَا اَلَّ الَّذِيْ نَبَعُ مَا اللَّهِ اللَّذِيْ نَبَعُ مِنْكَ فَصُرِيتُهُ دُونَ مَا الْنَوْلُ مِن السَّمَاءِ فَصَارَ انْهَارًا وَيسَمَّا الْمُلِعِيْ أَمْسِكِيْ عَنِ الْمُطَوِ فَامَسْكَتُ وَغِيْضَ امْسِكِيْ عَنِ الْمُطَوِ فَامَسْكَتُ وَغِيْضَ نَعْصَ الْمَا الْمُونِينَ الْمُورُ تَمَّ اَمْرُ هَلَاكِ فَعْصَ السَّفِينَةُ عَلَى قَوْمِ نُوجٌ وَاسْتَوَتْ وَقَفَتِ السَّفِينَةُ عَلَى الْجُودِي جَبَلُ بِالْجَوْرُورُ وَقَفَتِ السَّفِينَةُ عَلَى الْجُودِي جَبَلُ بِالْجَوْرُ وَقَفَتِ السَّفِينَةُ عَلَى وَقِبْلُ بِعُمْدًا إِهْلَاكًا لِلْقَوْمِ الطَّلِمِينَ وَقِبْلُ بِعُمْدًا إِهْلَاكًا لِلْقَوْمِ الطَّلِمِينَ وَقِبْلُ بِعُمْدًا الْهَلُوكُا لِلْقَوْمِ الطَّلِمِينَ الْطَلِمِينَ اللَّهُ وَمِنْ الْطَلِمِينَ الْمُورِي وَقَبْلُ بِعُمْدًا الْهَلُكُا لِلْقَوْمِ الطَّلِمِينَ الْمُورِيْ وَقُولِي الْمُورِيْنَ وَالْمَالِيمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُورُينَ وَقَالِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمِعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمُ الْمِلْمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمِعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ الْمِعْلِمُ الْمُعْلِمِينَ الْمُعْلِمِينَ ا
  - وَنَادُى ثُوخٌ رُبُّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِى كِنْعَانَ مِن اَخْلِي عَرْدَةً
     رَسِن اَخْلِي ع وَقَدْ وَعَدْتُنِى بِنَجَاتِهِمْ وَإِنْ وَعُدْتُ فِي بِنَجَاتِهِمْ وَإِنْ وَعُمْدَ الْحُقُ فِيدِمْ وَأَنْتَ الْحُكُمُ الْحُكِينِينَ اَعَلَمُهُمْ وَاَعْدَلُهُمْ .
  - 23. قَالُ تَعَالَى يَنُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ اَهَلِكَ عَ النَّاجِينَ اَوْمِنِ أَهْلِ وَيْنِكُ إِنَّهُ سُوَالُكَ إِيَّاقَ مِنتَجَاتِهِ عَمَلُ غَيْدُ صَالِعٍ ، قَائِمُ كَافَرُ وَلاَ نَجَاتُهِ عَمَلُ غَيْدُ صَالِعٍ ، قَائِمُ

- - 88. আর বর্লা হলো, হে পৃথিবী। তোমার পানি অর্থাৎ যে পানি তোমার হতে নির্গত হয়েছিল তা তুমি শোষণ করে নাও। অনন্তর তা আকাশ হতে যা বর্ষিত হয়েছিল তা ব্যতীত অন্য পানি শুষে নেয়। ফলে তা নদনদী ও সমৃদ্রের রূপ ধারণ করে। এবং হে আকাশ! ক্ষান্ত হও। অর্থ তোমার বারি বর্ষণ কর। ফলে তার বর্ষণ ক্ষান্ত হয়ে গিয়েছিল। আর বন্যা প্রশমিত হলো। পানি ব্রাস পেল এবং কার্য সমাপ্ত হলো। অর্থাৎ নৃহ সম্প্রদায়ের ধ্বংসের বিষয়টি পূর্ণ হলো এটা অর্থাৎ নৃহ সম্প্রদায়ের ধ্বংসের বিষয়টি পূর্ণ হলো এটা অর্থাৎ নৃহ সম্প্রদায়ের এটা মুছিলের সান্নিকট দক্ষলা ফুরাতের মধ্যবতী জামীরার একটি পাহাড়ের নাম দ্বির হলো থামল আর বলা হলো ধ্বংসই সীমালজ্বনকারী সম্প্রদায়ের অর্থাৎ কাফেরনের পরিণাম। মিন্দ্র অর্থ আত্বানে ধ্বংসই
  - ৪৫. নুহ তার প্রতিপালককে সম্বোধন করে বললেন, হে আমার প্রতিপালক! আমার পুত্র কিনআন আমার পরিবারভৃক্ত, আর আপনি আমার পরিবারভৃক্ত, আর অপিন আমার পরিবারভৃক্ত, অর অপিন আমার পরিবারভাগিকের ক্ষার করার প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন। <u>আপেনর প্রতিশ্রুতি তো নিক্রই সভা</u> এটার বরবেশলান্ধ তো হওয়ার নয়। এবং আপনি বিচারকদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। তাদের মধ্যে অধিক বিজ্ঞ ও ন্যায়নিষ্ঠ।
  - ৪৬, <u>তিনি</u> আল্লাহ তা'আলা বললেন, হে নুহ সে তোমার রক্ষপ্রাপ্ত পরিবারের অন্তর্ভুক্ত নয়। বা তোমার দীন ও আদর্শভুক্ত পরিবারের অন্তর্ভুক্ত নয়। <u>নিশ্চমই এটা</u> অর্থাৎ এটাকে রক্ষা করার জন্য আমার নিকট তোমার প্রার্থনা করা <u>ভালো কাক্ষ হয়নি।</u> কারণ সে কাফের বা <u>স্ত্যপ্রত্যাখ্যানকারী</u>, কাফেরদের জন্য মৃক্তি নেই।

لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ دَ مِنْ إِنْجَ إِنْنَى أَعَظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجِهِلِينَ بسُوَالِكُ مَا لَمْ تَعَلَّمَ ۗ

٤٧. قَالَ رَبِ إِنِي اَعْدُدُبِكَ مِنْ أَنْ أَسْنَكُكَ مَاكَيْسُ لِيْ بِهِ عِلْمُ لَا وَإِلَّا تَغَفِّولِي مَا فَرَطَ مِنَى وَتُرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخُسِرِينَ .

٤٨. قِيلَ يُنُونُ أَهْبِطُ إِنْزِلْ مِنَ السَّفِينَةِ بسَلَام بسَلاَمَةِ أَوْ بتَجيَّةِ مُِنَّا وَبُرُكْتِ خَيْرَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى الْمَعِ مُرِمَّنَ مُعَكَ فِي السَّفِينَةِ أَيْ مِنْ أَوْلاَدِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَهُمَ الْمُؤْمِنُونَ وَأُمْمَ بِالرَّفْعِ مِمَّنَ مُعَكَ سَأُمُتِعَهُمْ فِي الدُّنِيا ثُمَّ يَمُسُهُمْ مِنَّا عَذَابُ أَلِيمٌ فِي الْأَخِرَةِ وَهُمُ الْكُفَّارُ.

હ अश. प्रतिष्ट न्ह (जा.)-এत काहिनी अरविष्ट . ﴿ وَلَكُ أَيْ هَٰذِهِ الْإِبَاتُ الْمُتَضَّفِينَهُ قِيضَة نُوجٍ مِنْ أَنْبُاءِ الْغَيْبِ أَخْبَارِ مَا غَابَ عَنْكُ نُرْجِينَهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ مَاكُنْتَ تُعلَمُ أَنْتَ وَلَا قَدُمُكَ مِنْ قَبْلِ هٰذَا الْنُفُرَأَنِ فَاصْبِرْ عَلَى النُّبْلِيْعَ وَاذَى تَوْمِكَ كُمَا صَبَرَ نُوحُ إِنَّ الْعَاقِبَةَ الْمُحَمُودَةُ لِلْمُتَّقِينَ.

এঃ عَمَلُ غَيْرُ صَالح অপর এক কেরাতে غُمَلُ غَيْرُ صَالح অক্ষরে কাসরাসহ ক্রিয়া হিসেবে এবং 🎎 শব্দটির শেষে 🍱 সহ পঠিত রয়েছে। সূতরাং ৫ বিষয়ে তোমার জ্ঞান নেই। যেমন তোমার ঐ পুত্রের মুক্তির বিষয়টি সে বিষয়ে আমাকে অনুরোধ করিও না। আমি তোমাকে উপদেশ দিতেছি তুমি যেন ॥ বিষয় তোমার জ্ঞান নেই সে বিষয়ে প্রশু তুলে <u>অজ্ঞদের অন্তর্ভুক্ত না হও।</u> এমতাবস্থায় এই বাক্যটির বা সর্বনাম দারা إِنْ বা তার পুত্রের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে বলে বুঝারে। نَشْنَلُن এটার وَ مُسْتَلِيدُ অনুরটি تَشْنِيدُ छ تَشْنِيدُ छ تَشْنِيدُ ব্যতীত লঘুর্নপেও পঠিত রয়েছে।

৪৭. সে বলল, 'হে আমার প্রতিপালক! যে বিষয়ে আমার জ্ঞান নেই সে বিষয়ে আপনাকে অনুরোধ করা হতে আমি আপনারই শরণ নিতেছি। আমার পক্ষ হতে ক্রটি হয়ে গিয়েছে, সে বিষয়ে আপনি যদি আমাকে ক্ষমা না করেন ও দয়া না করেন তবে আঘি ক্ষতিগ্রস্তদের অন্তর্ভুক্ত হব ।

৪৮. বলা হলো হে নৃহ! নৌকা হতে অবতরণ কর আমার দেওয়া শান্তিসহ নিরাপত্তা বা আমার তরফ হতে অভিবাদন ও হুভেচ্ছাসহ। আর তোমার এবং তোমার সাথে নৌকায় যে সমস্ত সম্প্রদায় আছে তাদের উপর অর্থাৎ তাদের আল আওলাদ ও সন্তান সন্তুতিদের উপর বরকতসহ কল্যাণসহ। তোমার সঙ্গে যারা আছে তাদেরকে ছাড়া অপর সম্প্রদায়কে অর্থাৎ যারা কাফের হবে তাদেরকে দুনিয়ার জীবন উপভোগ করতে দিব পরে আমার ত্রফ হতে পরকালে তাদের মর্মভুদ শান্তি স্পূর্ণ করবে। إَمْبِطُ অবতরণ কর। 🔾 অৰ্থ শান্তিসহ বা হুভেৰ্ছ্ম ও অভিবাদনসহ ৷ 🎺 এই 🚄 শব্দটি 🍪 সহ পঠিত রয়েছে।

এই আয়াতসমূহ অদৃশ্য লোকের সংবাদ এমন বিষয়ে সংবাদ যা তোমাদের হতে অদৃশ্য । হে মুহাম্মদ 🕮 ! <u>আমি তোমাকে এতদ্বিষয়ে ওহী দারা</u> জ্ঞাত করেছি যা ইতিপূর্বে অর্থাৎ কুরুআন অবতীর্ণ হওয়ার পূর্বে তুমিও জানতে না তোমার সম্প্রদায়ও জানত না। সুতরাং নৃহ যেমন ধৈর্যধারণ করেছিল তুমিও তোমার সম্প্রদায় প্রদত্ত পীড়ন ও ক্লেশ এবং দীন প্রচারের क्कार्ट <u>रिपर्यभातन कत्। निक्तार</u>े अनश्मनीय <u>भृतिना</u>र তাকওয়ার অধিকারীদের জন্যই।

#### তাহকীক ও তারকীব

إِنَّهُ لَنَ يُؤْمِنَ عَالِمَ مَاضِيْ مَجَهُول عِنْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَدِلُهُ وَأُوجِيَ إِلَى نُوحَ أَنَّهُ لَنُ يُؤْمِنَ مِنْ فَوَمِكَ إِلَّا مَنْ فَدَ أَمَنَ

हाला नातारत काताल अर्थार مَوْهِ مَا يَعْضَ وَوَهِ اللَّهِ عَلَمُ إِلَيْكُ عَلَمُ إِلَيْكُ مَا مُثَارِعُ عَلَمُ معالم عالم عليه عليه المعالم عليه المتعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم عليه المعالم عليه المعالم عليه المعالم المعالم عليه المعالم الم

🚅 বা শরীর বিশিষ্ট হয়। কাজেই আল্লাহর জন্য 🚣 হওয়া প্রমাণিত হলো যেমনটি মুজাসসামিয়াদের বিশ্বাস।

खवादन आब रहाए । वस्त اللَّهُ يُلِدُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّ

اِسْتِقْبَالٌ : عَالٌ ١ عَكَايُمُ حَالٍ مُعَلَيْع र्गातः - ( वह नीशार : قَوْلُهُ حِكَايُهُ حَالٍ مُعاضِيةِ -ঁএর উপর বুঝায়। এর ঘারা বুঝা যায় যে, নৌকা নির্মাণ করা খবর দেওয়ার পরে হয়েছে। অথচ নৌকা অতীত কালে নির্মাণ করা হয়েছিল।

उत्तर इरला এই यে, অভীত कारनत অবস্থাत वर्गमा म्मा एनउड़ा इरहाह। वर्षान निर्माशंतर नृगा रिंग्स जाना इरहाह। أَمُنُ مُنْ مُولِّم اللهُ مَنْ مُولِّم اللهُ مَنْ مُولِّم اللهُ مَنْ مُولِّم اللهُ مُسَعِّمُولُ الْعِلْمِ مُنْ مُولِّم عَمْدُ مُولِّم اللهُ مُنْ مُولِّم مُولِّم اللهُ مَنْ بَاللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ مُولِّم عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ مُنْ مُولِّم اللهُ عَلَيْهِ اللهُ مَنْ مُولِّم اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ مَنْ مُؤلِّم اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْه اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلِيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُولِيّةِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلِيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمُ عَالْمُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمِ عَلَيْهِ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمِ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمِ عَلَيْكُ

ন্দু নিকটবর্তী। নান নিকটবর্তী চ بَانِبُو اللّٰهِ عَلَيْتُ مُوسِيَّدُ اللّٰهِ عَلَيْتُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْتُ غَابَتُ هَفَ رَاضَعِ النُلُكَ का । वियन निकটवर्তी क्रिन अरनर इस्र اللّٰهِ البَّوَانِيَّة प्रकात करितल সন্দেহ হয

এই বৃদ্ধিকরণ দ্বারা একটি প্রশ্নের জবাবের প্রতি ইদিত রয়েছে যে, وَبُوْلُهُ فِي السَّفِيدُنَةِ وَالسَّفِيدُنَةِ ं वा द्वीनित्र أَ مُرَنَّتُ वा पुश्नित्र । अथठ وَنَهُمَا अध्मित्र । अथठ مُذَكَّرُ वा द्वीनित्र أَ مُ

- عَنْ ثَنُك हों تَنْكُ वा عَنْ وَ عَلَيْهُ وَ - عَنْ عَنْ اللَّهُ वा عَنْ اللَّهُ के उत रहां عَنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

शेष مَرْجِعْ , अ्ष्मामित्र (त.) إنَّ (.बत यमीरत्रतं निर्धातंप कतरः शिरा वरनन रव مُرْجِعْ , ক্রান কের্নানের মুক্তির ব্যাপারে প্রন্ন। অর্থাৎ তোমাদের প্রশ্ন অনুচিত। জমহুর মুফাসসিরগণ , যমীরের مُرْجِعُ বলেছেন অর্থাৎ কেনান তোমার পরিবার পরিজনের অন্তর্ভুক্ত নয়। এর ছারা عُجَازُ আবশ্যক হয়। কেননা বাস্তবিক পক্ষে পরিবার থেঁকে

। क्या रेवध मय। यात कातरा مَجَازِيُ পतिरात कथा नीनि পतिरात फेंप्सना ररत وَ مَنْيُنَ क्या रेवध मय। यात कातरा مَنْيُن عَمْلُ وَمُعْلُونِهُ عَمْلُ وَفُولُهُ وَفُولُهُ وَمِرْاءَةٍ بِكَسْسِرِ مِيْمِ عَمْلُ وَمُعَلَّ وَمُنْصَبُّ عَمْلُ فَالْمُصَمِّدُ لِإِنْهِمُ الْمُعْلِمُ وَمُؤْمِنِهُ مِنْ الْمُعْلِمُ وَمُؤْمِنِهُ مِنْ الْمُعْلِمُ وَمُؤْمِنِهُ مِنْ الْمُعْلِمُ وَمُؤْمِنُهُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُهُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُهُ وَمُؤْمِنُونُ وَاللَّهُ وَمُؤْمِنُونُ وَمُؤْمِنُونُ जात निक्छ । अर्थ غَيْرُ صَالِح सानर्गत आत عَمَلُ वर्गना कता । क्रास्ट्रतर्त कर्तां इरला عُمَدُلُ वर्गना कर्ता হলে তোমার জন্য নিজ্ঞ সন্তান কেনানের মুক্তির ব্যাপারে সুপারিশ করা অনুচিত ৷ কেননা সে কীঁফের ৷ আর কাফেরের জন্য মুক্তি নেই : আবার এক কেরাতে عُمَّدُ কে'লৈ মাধী রূপে এসেছে সেই সুরুতে يُمَّدُ أَن ভিন্ত মাদদারের সিক্ষত হওয়ার কারণে কুনু কুনু ইবারত হবে والنَّهِ হবে । উত্ত ইবারত হবে مَنْصُوبُ عَمَّلُ عَمَّلُ عَمَّلُ مُنْسُوبً এব দিকে ফিরবে । অর্থাৎ কেনান অসৎ কর্ম করেছে। মুফাসসির (র.) প্রথম সুরতকে পছন করেছেন যে, হযরত নৃহ (আ.)-এর স্বীয় কাফের সন্তানের ছন্য মুক্তির সুপারিশ করা অনুচিত কর্ম হয়েছে। একারণেই পূর্বে বলা হয়েছে যে, يَنِيُ اَعِظُـكَ اَنْ تَكُونَ مِنَ النَّجَاهِلِينَ ৰারা হয়রত নৃহ (আ.)–এর দিকে ﷺ বা অজ্ঞতার নিসবত করা আবশ্যক হচ্ছে ।

वर्त जामनिम्भर ७ পूर्तद तर्ग युवद। जाव এটा نُونُ अर्थाए : هَـُولُـهُ فَلَا تَسْخَلُـنِ بِـالـتَّخْفِيْفِ وَالتَّسْفِيْدِ হলো নাফে (র.) -এর কেরাত। আঁর ইবনে কাছীর ইবনে আমের এবং বাকুন (র.) γ কে সাকিন এবং 🚅 কে তা বকীফ ्यत अवशाय بار وَصُل अत्र आरथ وَصُل अत्र अर्थात अर्थात وَصُل अर्थात अर्थात अर्थात अर्थात अर्थात अर्थात अर्थात अर

ধয়ারল ও আবু আমর (র.) ধয়াকফ ও ধয়াসল উভয় অবস্থাতেই 🏒 কে অবলিষ্ট রেখেছেন।

আই বৃদ্ধিকরণ ছারা উদ্দেশ্য হলো عَلَى بِمَسْكُمُهُ أَوْ بِمَسْكِمُهُ وَ بِمَسْكُمُهُ أَوْ بِمَسْكِمُهُ وَ بِمَسْكُمُهُ وَ اللهِ مَرْهُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ الل

ত্র সাথে। মুবতাদা হওয়ার কারণে। আর مُمْثُنَّ قُولُمُ بِالرَّفْعِ مِمْنُ مُعْكَ، وَلَا أَمُمُ : قُولُمُ بِالرَفْعِ مِمْنُ مُعْكَ، ورفع الرفق عِرمَانُ مُعْكَ، ورفع ومَمْنُ مُعْكَ، ورفع قدم أَمْدُ جُرور عَلَيْ اللّهِ عِنْكُرُ ورفع عَمْلُونُ وي عَمْلُونُ وي اللّهِ عِنْكُرُ وَاللّهِ عِنْكُرُ وَاللّهُ عِنْكُرُ وَاللّهُ عِنْكُرُ وَاللّهُ عِنْكُرُ وَاللّهُ عِنْكُرُ وَاللّهُ عَنْكُرُ وَاللّهُ عَنْكُرُ وَاللّهُ عَنْكُرُ وَاللّهُ عَنْكُرُ وَاللّهُ عَنْكُمُ وَاللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ عَلَيْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَنْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْكُونُ اللّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَنْكُمُ اللّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُمُ عَاللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَاللّهُ عَنْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّهُ عَلَيْكُمُ عَلّ

উত্তর مُسُنَّ مُسُكَ হওয়ার কারণে মুবতাদা হওয় مُسُوِّفُه হিলা তার مُسُنَّ مُسُكَ হার্লা مَرْصُوْف নি কিন্তু اُسُمُّ বৈধ হয়েছে। মুফাসদির (র.) مِسُنَّ مُسُكَّ (র) বৃদ্ধি করে এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলাহ তা'আলা হযরত নৃহ (আ.)-কে প্রায় এক হাজার বছরের দীর্ঘ জীবন দান করেছিলেন। সাথে সাথে আলাহর দিকে দাওয়াত দেওয়া ও দেশবাসীকে সুপথে পরিচালিত করার চিন্তা-ভাবনা এবং পয়গম্বরসুলভ উৎসাহ-উদীপনা এতদূর দান করেছিলেন যে, সারাজীবন তিনি অক্লান্ডভাবে নিজ জাতিকে তাওহীদ ও সত্য ধর্মের প্রতি আহ্বান জানিয়েছিলেন, কওমের পক্ষ হতে তিনি কঠিন নির্যাতন-নিপীড়নের সম্মুখীন হন, তাঁর উপর প্রস্তর বর্ষণ করা হয়; এমনকি তিনি অনেক সময় রক্তাড় হয়ে বেহুশ হয়ে পড়তেন। অতঃপর হুশ হলে পরে দোয়া করতেন হে আল্লাহ! আমার জাতিকে ক্ষমা করুন, তারা অজ্ঞ-মূর্খ, তারা জানে না, বুঝে না। তিনি এক পুরুষের পরে ছিতীয় পুরুষকে অতঃপর তৃতীয় পুরুষকে তয়ু এ আশায় দাওয়াত দিয়ে যাছিলেন যে, হয়তো তারা ঈমান আনবে। কিছু শতাদীর পর শতাদী যাবত প্রাণপণ চেষ্টা করা সম্বেও তারা যখন ঈমান আনব না, তখন তিনি আল্লাহ রাক্বুল আলামীনের দরবারে তাদের সম্পর্কে ফরিয়াদ করলেন, দিয়ে তিনি আল্লাহ রাক্বুল আলামীনের দরবারে তাদের সম্পর্কে করিয়াদ করলেন, দিয়ে তান্তির তান্তির তাদের তাদের প্রত্তি হর্মিক ত্রমান আনবে নিকয় আমি আমার জাতিকে দিবা-রাত্রি দাওয়াত দিয়েছি। কিছু আমার দাওয়াত তাদের তাদের পথ থেকে পলায়নের প্রণতাই বৃদ্ধি করেছে। ন্সুরা নুহা

সুদীর্ঘকাল যাবত অসহনীয় কষ্ট-ক্লেশ ভোগ করার পর তিনি দোয়া করতেন رَبُّ انْصُرْنِي مِنَا كُنْبُوْنِ الْمَالِيَّةِ আয়াই আয়াই লাঞ্চুনার প্রতিশোধ গ্রহণ করুন। কেননা ওরা আমার প্রতি মিধ্যা আরোপ করেছে। (১৮ পারা, আয়াত ৩৯ সূরা আল মু'মিনুন। দেশবাসীর জুলুম-নির্যাতন, অবাধ্যতা ও বিরুদ্ধাচরণ সীমা অতিক্রম করার পর আল্লাহ তা আলা হ্যরত নূহ (আ.)-কে উপরিউক্ত আয়াত দ্বারা সধ্যেধন করেন। -[বণতী ও মাযহারী]

৩৩ নং আয়াতে হযরত নৃহ (আ.)-কে জানিয়ে দেওয়া হয়েছে যে, আপনার কওমের মধ্যে যাদের ঈমান আনার যোগ্যতা ছিন্ তাদের ঈমান আনার সৌভাগ্য হয়েছে। ভবিষ্যতে নতুন করে আর কেউ ঈমান আনবে না। ধৃষ্টতা ও হঠকারিতার কারণে তাদের অন্তর মোহরান্ধিত হয়ে গেছে। অতএব, আপনি তাদের জন্য চিন্তিত, দুঃখিত বা বিমর্ষ হবেন না।

৩৭ নং আয়াতে বলা হয়েছে যে, অচিরেই আমি এ জাতির উপর মহাপ্লাবন আকারে আজাব অবতীর্ণ করব। কাজেই আপনি একথানি নৌকা তৈরি করুন যার মধ্যে আপনার পরিজনবর্গ, অনুসারীবৃদ্দ ও প্রয়োজনীয় রঙ্গদপত্র ও উপকরণানিসহ স্থান সঙ্কলান হয়। যেন তাতে আরোহণ করে প্লাবনের দিনগুলো নিরাপদে অতিবাহিত করতে পারেন। হযরত নৃহ (আ.) নৌক তৈৰি কৰলেন। অতঃপৰ প্লাৰনেৰ প্ৰাথমিক আলামত হিসানে ভূমি হতে পানি উল্পাসিত হয়ে উঠতে লগল। চানতে নৃহ (আ.)-কে নিৰ্দেশ দেওয়া হলো সকল ঈমানদাৱগণকে নৌকায় আৱোহণ কৱানোৱ জন্য। আব মানুদেৱ প্ৰয়োজনীয় যোড়া গাধা, গৰু, ছাগল, কুকুৱ, বিড়াল ইত্যাদি সৰ্বপ্ৰকাৰ প্ৰাণীৰ এক-এক জোড়া নৌকায় তুলে নেওয়াৱ আদেশ দেওয়া হলো তিনি আদেশ পালন কৰলেন।

পরিলেষে বলা হয়েছে যে, হযরত নূহ (আ.)-এর প্রতি ঈমান আনয়নকারী ও নৌকায় অন্তোহণকারীক, সংখ্যায় অতি অন্ত ছিল আলোচা আয়াতগুলোর সংক্ষিপ্ত বিষয়বস্তু এডক্ষণ বলা হলো, এবার প্রত্যেক আয়াতের ব্যাখ্যা ও আনুসঙ্গিক মানায়েল বর্ণনা করা হক্ষে।

ও৬ নং আয়াতে ইরশাদ করেছেন হয়রত নূই (আ.)-এর প্রতি ওহী নাজিল করা হয়েছিল যে, তার জাতির মধ্যে ভবিষ্যাতে আর কেউ ঈমান আনবে না। তারা আপনার সাথে যেসব দুর্ব্যবহার করেছে আপনি তাতে চিন্তিও ও বিমর্ম হবেন না। করেণ যতক্ষণ পর্যন্ত কারো সংশোধনের আশা থাকে, ততক্ষণ পর্যন্ত চিন্তা-অস্থিরতা থাকে। নিরাশ হওয়ার মধ্যেও এক প্রকার শান্তি রয়েছে। অতএব, আপনি তাদের সংশোধনের আশা ত্যাগ করুন এবং তাদের পরিণতি দেখার অপেক্ষায় থাকুন।

৩৭ নং আয়াতে তাদের শোচনীয় পরিণতির কথা উল্লেখ করা হয়েছে যে, তাদের সবাইকে পানিতে ভুবিয়ে মারা হবে। একপ সুবস্থায় হয়রত নুহ (আ.) -এর মুখে তার কওম সম্পর্কে উচ্চারিত ব্য়েছিল-

जर्जाः (کَ کَدُرُ عَلَى الْاَرْضِ سَنَ الْمُعْرِينَ وَكَارًا الْخَارِينَ وَكَارًا الْخَارِينَ وَكَارًا الْخَارَ الْخَارَا وَجَارًا كَخَارًا وَخَارًا وَمَا اللّهِ مَا وَعَلَمُ وَمِعْ مَا وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّمُوامِنِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

হয়ত নৃহ (আ.)-কে নৌকা তৈরি শিক্ষা দান : হয়ত নৃহ (আ.)-কে যখন নৌকা তৈরির নির্দেশ দেওয়া হলো, তখন তিনি নৌকাও চিনতেন না, তৈরি করতেও জানতেন না। তাই পরবর্তী আয়াতে ইরশান করেছেন أَرْضَكُ النَّذَاكُ بِأَعْرَبُكُ أَرْضُك আর আগনি নৌকা তৈরি করুন আমার তত্ত্বধানে ও ওহী অনুসারে। হাদীস শরীফে বর্ণিত আছে যে, নৌকা তৈরির জন্য গুয়োজনীয় উপকরণানি ও নির্মাণ কৌশল ওঠীর মাধ্যমে হয়রত জিবরাঈল (আ.) হয়রত নৃহ (আ.)-কে শিক্ষা দিয়েছিলেন।
তিনি শান কঠ দ্বারা উক্ত নৌকা তৈরিক করেছিলেন।

হবরত নৃহ (আ.)-এর ভরীর বিবরণ: আল্লামা ইবনে কাসীর (র.) নিখেছেন, আল্লাহ পাকের হকুম হয়েছে যে, কাঠ কেটে ১৯ করে নৌকা নির্মাণের জন্য তৈরি কর। এতে ১০০ বছর অভিবাহিত হয়। সম্পূর্ণ ভাবে নৌকা তৈরিতে আরো ১০০ বছর ব্যয় হয়, মভান্তরে ৪০ বছর।

ইমাম মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক তওরাতের উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন কাষ্ট্র দারা নির্মিত এই নৌকাটি দৈর্ঘ্যে ছিল ৮০ হাত এবং প্রস্কে ৫০ হাত ছিল বাইরে এবং ভেতরে কাষ্টের উপর এক প্রকার তৈল ব্যবহার করা হয়েছিল।

কাডাদা (র. ) বলেছেন, দৈর্ঘো ভরীটি ৩০০ হাড ছিল। আর হ্যরত আব্দুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন যে, নৌকাটির দৈর্ঘ্য ছিল ১২০০ হাড, আর প্রস্থ ছিল ৬০০ হাড। অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে নৌকাটির দৈর্ঘ্য ছিল দু'হাজার হাড এবং প্রস্থ ছিল ১০০ হাড। এর উচ্চতা ছিল ৩০ হাড। নৈকাটি ছিল ত্রিভল। এক এক তলের উচ্চতা ছিল দশ হাড। সর্বনিদ্র তদে চতুম্পদ জল্পু রাখা হয়েছিল। মধ্যম তলে মানুষ ছিল। আর উপরের তলে পাখিদের রাখা হয়েছিল।

ইবনে জারীর (র.) হযরত আপুরাহ ইবনে আব্বাসের সূত্রে একটি বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। হযরত ঈসা (আ.)-এর সঙ্গীরা তাঁর নিকট এই আরজি পেশ করেন যে, যদি আপনি আরাহ পাকের নির্দেশ ক্রমে এমন কোনো মৃত ব্যক্তিকে জীবিত করতেন হে হয়রত নূব (আ.)-এর নৌকাটি দেখেছিল তবে আমরা এ সম্পর্কে কিছু অবগত হতে পারতাম। তখন হয়রত ঈসা (আ.) তাদেরকে নিয়ে একটি পাহাড়ের উক্ত চূড়ায় আরোহণ করলেন। দেখানে হাম ইবনে নূহ এর কবর ছিল। হয়বত ঈসা (আ.) বালনে, আল্লাহর করুমে উঠে দাড়াও" তখন একজন বৃদ্ধ মানুষ মাটির অভান্তর থেকে বের হয়ে আসলো। সে তার মাধার উপর থেকে মাটি থেড়ে ফেলছিল। হয়বত ঈসা (আ.) তাঁকে জিজাসা করলেন তোমার মৃত্যু কি বৃদ্ধ বয়বে হয়েছে। কর কলন, না, বৌবনেই আমার মৃত্যু হয়েছে। কিরু কেয়ামত কায়েম হয়েছে এ ধারণা করে আমি জীত সম্ভন্ত হয়েছি। আর সে কর আমাকে বৃদ্ধ করে ফেলেছে। ইয়বত ঈসা (আ.) তখন বললেন, তুমি আমানেরকে হয়বত নূহ (আ.) -এব তরী সম্পর্কে কিছু জানাও। সে বলল তরীটির দীর্ঘ ১২০০ হাত ছিল এবং তার প্রস্থ ছিল ৬০০ হাত। এতে তিনটির তার ছিল প্রথম তারে বিচিন্ন প্রকার জন্ত রাখা হয়েছিল। বিতীয় তারে মানুষ, আর ভৃতীয় তারে ছিল পাবি।

হযরত ঈসা (আ.) ঐ বৃদ্ধ লোকটিকে পুনরায় প্রশু করলেন হযরত নৃহ (আ.) কি করে জানতে পারলেন যে, শহরওলে নিমজ্জিত হয়েছে। তখন লোকটি বলল, হয়রত নৃহ (আ.) এ সম্পর্কীয় খবর সংগ্রহের জন্যে কাককে প্রেরণ করেছিলেন। কিন্তু কাক একটি লাশের উপর বসে গিয়েছিল। সে অনেকক্ষণ পর্যন্ত ফিরে আসলোনা তাই হযরত নহ (আ.) তার জন্য এ বদদোয়া করলেন যে সে যেন সর্বদা ভীত সম্ভন্ত থাকে। এজনাই কাকেরা কোনো সময় ঘরে থাকেনা। অবশেষে হয়রত নহ (আ.) কবুতরকে এ উদ্দেশ্যে প্রেরণ করলেন। সে তার ঠোঁটে জয়তুন বৃক্ষের সামান্য নমুনা নিয়ে আসলো এবং সঙ্গে সামান্য ওকনে। মাটিও আনলো। এর দ্বারা জানা গেল যে, শহর নিমজ্জিভ হয়েছে। এরপর হযরত নূহ (আ.) কবৃতরের জন্য নিরাপত্তার এবং মিলে মিশে থাকার তৌষ্ঠিকের দোয়া করলেন, এজন্যই কুবুভরের। মানুষের বাড়িতে বাসা বেধে থাকে। হয়রত ঈসা (আ.)-এর সঙ্গীরা বললেন হে, আল্লাহর রাসূল। আপনি তাঁকে আমাদের সঙ্গে নিয়ে চলুন। তাঁর নিকট থেকে আরো কথা জানতে পারবো। হযরত ঈসা (আ.) বললেন, সে তোমাদের সঙ্গে কি করে যাবে? তার তো দুনিয়াতে জীবিকা নেই। এরপর তিনি বললেন, "যেমন ছিলে আল্লাহর হুকুমে তেমন হয়ে যাও"। সঙ্গে সঙ্গে লোকটি মাটির সঙ্গে মিশে গেল। আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) হযরত নৃহ (আ.)-এর তরীর যে বিবরণ দিয়েছেন তা হলো এই– ইবনে আসাকের সাঈদ ইবনে মুসাইয়িব (র.) -এর সূত্রে হযরত আমর ইবনুল আস (রা.) এবং হযরত কাব (রা.) -এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। আর আল্লামা বগতী হযরত কাব (রা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়ে লিখেছেন, হযরত নৃহ (আ.)-এর তরীর দৈর্ঘ্য ছিল ৩০০ হাত এবং প্রস্তু ছিল ৫০ হাত। উচ্চতা ছিল ৩০ হাত। এর মধ্যে তিনটি স্তর ছিল। সর্ব নিম্ন স্তরে বণ্য এবং চতুম্পদ জন্ত ছিল। দ্বিতীয় স্তরে অশ্ব, উষ্ট্র আর গহ পালিত জস্ত ছিল এবং সর্বোচ্চ স্তরে হযরত নৃহ (আ.) এবং তাঁর সাথী মোমেনগণ ছিলেন এবং খাদ্যদেব্যও ছিল।

ইবনে জারীর হযরত আপুক্রাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর সূত্রে লিখেছেন, নৌকাটিতে তিনটি স্তর ছিল। একটি স্তরে বন্য ও চতুম্পদ জস্তু ছিল। আর অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, সর্বনিম্ন স্তরে ছিল জীব জস্তু কীট-পতঙ্গ। আর মধ্যম স্তরে ছিল খাদ্যদ্রব্য পোশাক পরিচ্ছদ, আর সর্বোচ্চ স্তরে ছিল মানুষ। আর আক্রামা শামী লিখেছেন, নৌকাটির দৈর্ঘ্য ছিল ৮০ হাত, প্রস্থ ছিল ৫০ হাত এবং উচ্চতা ছিল ৩০ হাত। আর হাতের অর্থ হলো আঙ্গুল থেকে বাজু পর্যন্ত।

> –[তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড-৬, পৃষ্ঠা-৪৫-৪৬] বিক্রিড 'আছে-জিববন নববী' কিতাবে বর্ণিড

প্রতিটি শিল্পকর্মের সূচনা ওহীর মাধ্যমে হয়েছে : হাফেজ শামসূদ্দীন যাহাবী রচিত 'আত-তিববুন-নববী' কিতাবে বর্ণিত আছে যে, মানুষের জন্য প্রয়োজনীয় সর্বপ্রকার শিল্পকর্ম ওহীর মাধ্যমে কোনো নবীর পবিত্র হস্তে ওক্ন হয়েছে। অতঃপর প্র রোজন অনুসারে যুগে যুগে তার মধ্যে উনুতি-অগ্রগতি ও উৎকর্ষ সাধন করা হয়েছে। সর্বপ্রথম হযরত আদম (আ.)-এর প্রতি যেসব ওহী নাজিল করা হয়েছিল, তার অধিকাংশ ছিল ভূমি আবাদ করা, কৃষিকার্য ও শিল্প সংক্রান্ত পরিবহনের জন্য চাকা চালিত গাতি হয়রত আদম (আ.)-ই সর্বপ্রথম আবিদ্ধার করেছিলেন।

আলীগড়ের প্রতিষ্ঠাতা স্যার সৈয়দ আহমদ বলেন, কালের বিবর্তনে বিভিন্ন প্রকার গাড়ি আবিষ্কৃত হয়েছে, কিছু সব গাড়ির । ভিত্তি চাকার উপর। গরুর গাড়ি, ঘোড়ার গাড়ি হতে শুরু মোটর ও রেলগাড়ি সর্বত্র চাকার কারবার। কাজেই, যিনি সর্বপ্রথম চাকা আবিষ্কার করেছেন তিনিই সবচেয়ে বড় আবিষ্কারক। আর এ কথা আগেই বলা হয়েছে যে, আল্লাহর নবী হয়রত আদম (আ.)–ওহীর মাধ্যমে সর্বপ্রথম চাকার আবিষ্কার করেছিলেন।

এর দ্বারা আরো বোঝা গেল যে, মানুষের প্রয়োজনীয় শিল্পকর্ম অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ ও মর্যাদাসম্পন্ন। তাই আরাহ তা আলা বীয় রাসূলগণকে ওহীর সাহায্যে তা শিক্ষাদান করেছেন। আলাহ ত আলা হযরত নৃহ (আ.)-কে নৌকা নির্মাণ পদ্ধতি ও কলা-কৌশল শিক্ষা দানের সাথে সাথে জানিয়ে দিয়েছেন যে, আপনার কওমের উপর এক মহাপ্লাবন আসবে, তারা সবাই ভূবে মরবে, তখন আপনি স্নেহপরবশ হয়ে তাদের জন্য কোনো সুপারিশ যেন না করেন।

৩৮ নং আয়াতে নৌকা তৈরিকালীন সময়ে হ্যরত নূহ (আ.)-এর কওমের উদাসীনতা, গাফলতি, অবজ্ঞা ও দুঃসাহস এবং এর শোচনীয় পরিণতির বর্ণনা দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহের আদেশক্রমে হ্যরত নূহ (আ.) যখন নৌকা নির্মাণ কাজে ব্যক্ত ছিলেন তখন তাঁর পার্শ্ব দিয়ে পথ অতিক্রমকালে কওমের বিশিষ্ট ব্যক্তিরা তাঁকে জিজ্ঞেস করত আপনি কি করছেন? তিনি উল্ত দিতেন যে, অনতিবিলম্বে এক মহাপ্লাবন হবে, তাই নৌকা তৈরি করছি। তখন তারা বলত "এখানে তো পান করার মড়ো পানিও দুর্লভ, আর আপনি ভাঙ্গা দিয়ে জাহাজ চলার ফিকিরে আছেন্" তদুত্তরে হ্যরত নূহ (আ.) বলতেন, যদিও আই

তোমরা আমাদের প্রতি উপহাস করছ, কিন্তু মনে রেখ সেদিন দূরে নয়, যেদিন আমরাও তোমাদের প্রতি উপহাস করব : অর্থাৎ তোমরা উপহাসের পাত্র হবে। বস্তৃত পক্ষে নবীগণ কখনো ঠাট্টা-বিদ্ধাপ করেন না। কাউকে উপহাস করা তাড়ের শান ও पर्याणात পরিপদ্ধি বরং হারাম। কুরআন মজীদে ইরশাদ হয়েছে- " مُنْفَر أَوْ عَلَى الْ يَكُونُواْ خَبِرًا مِنْهُمْ " पर्याणात পরিপদ্ধি বরং হারাম। কুরআন মজীদে ইরশাদ হয়েছে অর্থাৎ "এক সম্প্রদায় আরেক সম্প্রদায়কে উপহাস করবে না। হতে পারে যে, উপহাসকারীদের চেয়ে যানের উপহাস করা হ**ল্ছে** [আ**রাহর কাছে] তারাই শ্রেষ্ঠ**তর :" [পারা ২৬, সূরা হজুরাত, ১১ আয়াত] সূতরাং পূর্বোক্ত আয়াতে উপহাস করার অর্থ কাজের মাধ্যমে জবাব দেওয়া। সেমতে "আমরা তোমাদেরকে উপহাস করব।" বাক্যের অর্থ হচ্ছে তোমরা যথন আজাবে পতিত হবে, তখন আমরা তোমাদেরকে বলব যে, "এটা ভোমাদের উপহাসের মর্মান্তিক পরিণতি:" যেমন ৩৯ নং আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে, অচিরেই তোমরা জানতে পারবে যে, কানের উপর লাঞ্চনাকর আজাব আসছে এবং চিরস্থায়ী আজাব কাদের উপর হয়। প্রথম بُعَدَارُ عُرِيًّا কালের আজাব এবং عُدَارُ تُعِيُّ वाর। আথেরাতের চিরস্থায়ী আজাব উদ্দেশ্য। عُتُى إِذَا كِنَا وَالْكِنَا وَالْكِارِ وَالْكُورِ وَالْكُورِ وَالْكُورِ وَالْكُورِ وَالْكُورِ وَالْ আৰ্থাং "অবশেষে যখন আমার ফয়সালা কার্যকরী করার সময় হলো এবং উনুন হতে পানি উথনে উঠতে লাগল।" التُتُورُ : তানুর শন্দের একাধিক অর্থ রয়েছে। ভূপৃষ্ঠকেও তানুর বলা হয়, ন্সটি পাকানো তন্দুরকেও তানুর বলে, জমিনের উচু অংশকেও তানুর বলে। তাই তাফসীরকার ইমামগণের কারো কারো মতে আলোচ্য আয়াতে তানুর অর্থ ভূপৃষ্ঠ। সমগ্র ভূপৃষ্ঠে ফাটল সৃষ্টি হয়ে পানি উথলে উঠছিল। কেউ কেউ বলেন এখানে তানুর বলে হযরত আদম (আ.)-এর রুটি পাকানো তন্দুরকে বোঝানো হয়েছে, যা সিরিয়ার 📆 🚅 (আইনে অরদাহ) নামক স্থানে অবস্থিত : উক্ত তন্দুর অত্যন্তর হতেই সর্বপ্রথম পানি উঠতে তরু করেছিল : কেউ বলেন এখানে হযরত নূহ (আ.)-এর তন্দুরকে বোঝানো হয়েছে, যা কৃফা শহরের একপ্রান্তে অবস্থিত ছিল : হযরত হাসান বসরী (র.) মুজাহিদ (র.) শা'বী (র.) হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) প্রমুখ অধিকাংশ মুফাসসির এ অভিমতটি গ্রহণ করেছেন।

ইমাম শা'বী (র.) কসম করে বলেছেন যে, উক্ত তন্দুর কৃষ্ণা শহরের একপ্রান্তে অবস্থিত ছিল। কৃষ্ণার বর্তমান মসজিদের মধ্যবতী স্থানে হয়রত নৃহ (আ.) তাঁর নৌকা তৈরি করেছিলেন। আর তন্দুর ছিল ঐ মসজিদের প্রবেশদ্বার।

হযরত আনুদ্ধাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেন, আল্লাহ তা আলা হযরত নৃহ (আ.)-কে মহাপ্লাবনের পূর্বাতাস স্বরূপ আগেই জানিয়ে দিয়েছেন যে, যথন আপনার ঘরের উনুন ফেটে পানি উঠতে দেখবেন, তথন বুঝবেন যে, মহাপ্লাবন তব্দ হয়েছে।

—[তাফসীরে কুরতুবী ও মাথহারী] আল্লামা কুরতুবী ও মাথহারী] আল্লামা কুরতুবী (র.) বলেন, তানুর শব্দের ব্যাখ্যায় মতভেদ পরিলক্ষিত হলেও আসলে কোনো ঘশু নেই। কেননা প্রাবন যধন তদ্ধ হয়েছে তখন রুটি পাকানো তদ্দুর হতেও পানি উঠেছে, সমতলত্মি হতেও উঠেছে আর উঁচু ল্লামিন হতেও পানি উঠেছে। সিরিয়ার আইনুল আরার তদ্দুর হতেও উঠেছে। আরু সময়েই সব একাকার হয়েছে। যেমন কুরআন পাকের আয়াতে শক্তী ইরণাদ করা হয়েছে। মুন্দুর্ভিট অর্থিছ আরু সময়েই সব একাকার হয়েছে। যেমন কুরআন পাকের আয়াতে শক্তী ইরণাদ করা হয়েছে। মুন্দুর্ভিট অর্থিছ স্কর্তিশ করিছার বিশ্বের সাথে আসমানের ছারসমূহ খুলে দিলাম এবং জমিনকে প্রস্তবাবর প্রবহমান করলাম। [২৭ পারা, সুরা আল কামার, আয়াত: ১১]

ইমাম শা'বী (র.) আরো বলেছেন যে, কৃফার এই জা'মে মসজিদটি মসজিদে হারাম, মসজিদে নববী ও মসজিদে -আকসার পর বিশেষ বৈশিষ্ট্য সম্পন্ন বিশ্বের চতুর্থ মসজিদ।

कुशान करू रुख्या मात रेयतक नृद (आ.)-तर रुक्य (नख्या रहान وَمَلُ لِيَمُونِ لُنَّمُونِ النَّمُونِ النَّمُونِ النَّمُونِ النَّمَانِ الْمَلَّالِيَّ الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى الْمَعْلَى اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

অতঃপর হয়রত নৃহ (আ.)-কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, বেঈমান কাফেরদের বাদ দিয়ে আপনার পরিজনবর্গকে এবং সমস্ত ইমানদারকে কিশতিতে তুলে নিন : তবে তৎকালে ইমানদারদের সংখ্যা অতি নগণ্য ছিল : জাহান্তে আরোহণকারীদের সঠিক সংখ্যা কুরআনে ও হাদীসে নির্দিষ্ট করে কোধাও উল্লেখ করা হয়নি। তবে হযরত আব্দুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, তাদের সর্বমোট সংখ্যা ছিল ৮০ জন। যাদের মধ্যে হয়রত নৃহ (আ.)-এর তিন পুত্র হাম, সাম, ইয়াকেসও তাদের ওক্কন স্ত্রীও ছিল। হযরত নৃহ (আ.)-এর চতুর্থ পুত্র কেন আন কান্দেরদের সাথে থাকায় সে ডুবে মরেছে।

যানবাহনে আরোহণের আদব : ৪১ নং আয়াতে নৌকা-জাহান্ত ইত্যাদি জলধানে আরোহণ করার আদব শিক্ষা দেওছ় হয়েছে যে, يَسْمِ اللَّهِ مَجْرِهَا وَمُرْسَهَا إِنَّ رُكِيُّ لَمُعْمُورُ رُحِيَّةً वल আরোহণ করবে। يَسْمِ اللَّهِ مَجْرِهَا وَمُواكِمَةً प्राজেরে অর্থ চলা, গতিশীল হওয়া।

সুরসা' অর্থ স্থিতি বা ধামা। অর্থাৎ অত্র কিশতির গতি ও স্থিতি আল্লাহর নামে, এর চলা ও ধামা আল্লাহ তা'আনার مُرْسُي মর্জি ও কুদরতের অধীন:

প্রতিটি যানবাহনের গতি ছিতি আল্লাহর কুদরতের অধীন : সামান্য চিন্তা করনেই মানুষ উপলব্ধি করতে পারত হে জন্মান, স্থল্যান ও শূন্যযান অথবা কোনো জানদার সওয়ারী হোক, তা সৃষ্টি বা তৈরি করা, পরিচালনা ও নিয়ন্ত্রণ কর: মানুষের সাধ্যাতীত ব্যাপার। স্থুল দৃষ্টিতে মানুষ হয়তো এই বলে আঞ্চালন করতে পারে যে, আমরা এটা তৈরি করেছি, আমর: এটা পরিচালনা ও নিয়ন্ত্রণ করেছি। অথচ প্রকৃতপক্ষে এটার লোহা লক্কড়, তামা-পিতল, এলুমিনিয়াম ইত্যাদি মূল উপাদান ও কাঁচামাল তারা সৃষ্টি করে না। এক তোলা লৌহ বা এক ইঞ্চি কাঠও তৈরি করার ক্ষমতা তাদের নেই। অধিকন্তু উক্ত কাঁচামাল দ্বারা রকমারি যন্ত্রাংশ তৈরি করার কলাকৌশল তাদের মন্ত্রিকে কে দান করেছেন? মানুষ শুধু নিজ বুদ্ধির জোরে যদি তা উদ্ভাবন ও আবিষ্কার করতে পারত তাহলে দুনিয়ায় কোনো নির্বোধ লোক থাকত না, সবাই এরিস্টটল, প্লেটো, এডিসন বনে যেত। কোথাকার কাঠ, কোন খনির লোহা, আর কোন দেশের যন্ত্রপাতি ব্যবহার করে যানবাহনের কাঠামো তৈরি হয় অভঃপর শত-শত টন, হাজার হাজার মন মালামাল বহন করে জমিনের উপর দৌড়ানো বা হাওয়ার উপর উড়ার জন্য ৫ শক্তি অপরিহার্য, তা পানি ও বায়ুর ঘর্ষণে হোক বা জ্বালানি তেল ইত্যাদি হোক সর্বাবস্থায় চিন্তা করে দেখুন তনাুধ্যে কোনটি মানুষ সৃষ্টি করেছেনঃ বায়ু বা পানি কে সে সৃষ্টি করেছেঃ তেল বা পেট্রোল কে সে সৃষ্টি করেছেঃ এর অক্সিজেন ও হাইড্রোজন শক্তি কি মানুষ সৃষ্টি করেছ?

মানুষ যদি বিবেককে সামান্য কাজে লাগায় তাহলে অনায়াসে অনুধাবন করতে পারে যে, বিজ্ঞানের এ চরম উনুতি ও বিশ্বয়ক্ত আবিষ্কারের যুগেও মানুষ একেবারে অক্ষম ও অসহায়। আর এটা অনস্বীকার্য সত্য যে, প্রত্যেকটি যানবাহনের গতি ও ছিভি নিয়ন্ত্রণ ও হেফাজত একমাত্র আল্লাহ তা আলার কুদরতের অধীন।

আত্মভোলা মানুষ তাদের বাহ্যিক জ্ঞোড়া-তালির কার্যকলাপ যাকে বৈজ্ঞানিক আবিষ্কারের নাম দিয়েছে তার উপর গৌরে ১ অহংকারের নেশায় এমন মাতান হয়েছে যে, মৌনিক সত্যটি তাদের চোখে অদৃশ্য হয়ে যাক্ষে। এহেন বিভ্রান্তির বেড়াজ্রু হতে মানুষকে মুক্ত করার জন্যই আল্লাহ পাক যুগে যুগে স্বীয় পয়গম্বরগণকে প্রেরণ করেছেন !

এর গতি ও স্থিতি বলে মৌল সত্যকে চোখের সামনে তুলে छ ومُرْسَهَا : بِسُسِمِ اللَّهِ مَجْرِيهَا وَمُرْسَهَا হয়েছে। বাহ্যিক দৃষ্টিতে এটা মাত্র দুই শব্দ বিশিষ্ট একটি বাক্য হলেও বন্ধুত এটা এমন একটা ধারণার প্রতি পথনির্দেশ করে যা দারা মানুষ বন্ধু জগতে বসবাস করেও ভাবজগতের অধিবাসীতে পরিণত হয় এবং সৃষ্টিজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণুত সৃষ্টিকর্তার বাস্তব উপস্থিতি অবলোকন করতে সক্ষম হয়।

মু মিনের দুনিয়াদারী ও কাচ্ছেরের দুনিয়াদারীর মধ্যে এখানেই স্পষ্ট ব্যবধান : যানবাহনে উভয়েই আরোহণ করে, কিন্তু মু ফি যখন কোনো যানবাহনে আরোহণ করে তখন সে তথু জমিনের দূরত্বই অতিক্রম করে না, বরং আধ্যাত্মিক জগতেও পরিভ্রু করে থাকে।

৪২ ও ৪৩ নং আয়াতে বলা হয়েছে যে হয়রত নৃহ (আ.)-এর সকল পরিবার-পরিজনবর্গ কিশতিতে আরোহণ করন 🔯 'কেনআন' নামক একটি ছেলে বাইরে রয়ে গেল। তখন পিতৃসূলভ স্নেহবশত হয়রত নূহ (আ.) তাকে ডেকে বললেন প্রি বংস, আমাদের সাথে নৌকায় আরোহণ কর, কাফেরদের সাথে থেক না, পানিতে ডুবে মরবে। কাফের ও দুশমনদের সাং উক্ত ছেলেটির যোগসাজ্ঞশ ছিল এবং সে নিজেও কাফের ছিল। কিন্তু হযরত নূহ (আ.) তার কাফের হওয়া সম্প্রে নিশ্চিতভাবে অবহিত ছিলেন না। পক্ষান্তরে যদি তিনি তার কুফরি সম্পর্কে অবহিত থেকে থাকেন, তাহলে তাঁর আহ্বানের 🌣 হবে নৌকায় আরোহণের পূর্বশর্ত হিসাবে কৃষ্ণরি হতে তওবা করে ঈমান আনার দাওয়াত এবং কাষ্টেরদের সংসর্গ পরিচ কৰে উপদেশ দিয়েছিলে। কিন্তু হততাগা কেনআনে তথনও প্লাবনকে অগ্ৰাহা কৰে বৰ্গছল আপনি চিন্তিত হংকে না আমি প্ৰবিশীৰ্থ আবোৰণ কৰে প্লাবন হতে আজবন্ধা কৰে। হয়বত নূহ (আ.) পুনৱায় তাকে নতক কৰে বলনেন যে, আছাকে কোনে উত্ব পৰিব বা আলাহৰ আলাহৰ আলাহৰ আলাহৰ কাল কৰতে পাবৰে না। আলাহৰ বান বৰমত ছাড়া আছা বাঁচাৰ আনা কোনো উপায় নেই। দূব থেকে পিতা-পুত্ৰের কথোপকথন চলছিল। আমন সময় সহস্য এক উত্তান তৰাস একে উত্বেৱ আনে অব্যাবকাৰ দৃষ্টি কৰল এবং কেনআনকে নিমজ্জিত কৰল। ঐতিহাসিক সূত্ৰে জানা যায় যে, হয়বত নূহ (আ.)-এব ভুঞ্চানৰ সময় এক একটি টেউ বড় বড় পাহাড়েব চূড়া হতে ১৫ গছ এবং কোনো কোনো বৰ্ণনায় পাওয়া যায় ৪০ গছ উচ্চতাৰিশিই ছিল।

-[তাফসীরে কুরতুবী ও মাযহারী]

অত্ত আয়াতে আল্লাহ তা'আলা জমিন ও আসমানকে সম্বোধন করে নির্দেশ দান করেছেন। অথচ বাহ্যিক দৃষ্টিতে এগুলো কোনো অনুভৃতিসম্পন্ন বস্তু নয়। তাই কেউ কেউ এখানে রূপক অর্থ গ্রহণ করেছেন। বান্তব ব্যাপার হচ্ছে এই যে, আমানের দৃষ্টিতে বিশ্বের যেসব বকু অনুভৃতিইন নিজীব জড় পদার্থ মাত্র, আসানে তা সবাই অনুভৃতিসম্পন্ন ও প্রণাবিশিষ্ট। অবশা তালের আয়া ও অনুভৃতি মানুষ ও অন্যান্য প্রাণীর পর্যায়ের নয়। তাই তালের প্রাণহীন ও অনুভৃতিহীন সাবান্ত করে পরিয়তের বিধি নিষ্ণেহ হতে তালের অবাহাতি দেওয়া হয়েছে। কুরআন মজীদের বিভিন্ন আয়াতে এর প্রমাণ রয়েছে যেমন গুঁ কুলি ক্ষেম হতে তালের অবাহাতি দেওয়া হয়েছে। কুরআন মজীদের বিভিন্ন আয়াতে এর প্রমাণ রয়েছে যেমন গুঁ কুলি ক্ষেম বিশ্বত তালের অবাহাতি দেওয়া হয়েছে। কুরআন মজীদের বিভিন্ন আয়াতে এর প্রমাণ রয়েছে যেমন গুঁ কুলি ক্ষেম কর্মান বন্ধা না আর এ কথা সম্পন্ন হর্মা অবাহার মারেকত ও পরিচয় ছাড়া হামদ ও তাসবীহ পাঠ সক্ষম হওয়া সম্বব নয়। আর পরিচয় লাভের জন্য জান প্রভৃতি রয়েছে যা অতএব উপরিউক্ত আয়াতে কারীমা দ্বারা প্রমাণিত হচ্ছে যে, প্রত্যেক বকুর মধ্যে থাবোগা অনুভৃতি রয়েছে যা দ্বার প্রাণ্ডিকালিক ক্ষিম হয় লালের সৃষ্টিকভাকে চিনতে ও জ্বানতে পারে; স্রষ্টা তাকে কি জন্য সৃষ্টি হরেছেন, কান কাছে নিয়োজিত করেছেন, তাও উরম্বরণে জ্বানে এবং তা পুরণ করার জন্য আখনিয়োজিত বাকে। কুরআন পাকের আয়াতে ক্রমিই বলা হয়েছে।

ত্রতএব, আলোচ্য আয়াতে আসমান ও জমিনকে সরাসরি সম্বোধন করে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে বললে কোনো অসুবিধা নেই। মাওলানা রুমী (ব.) বলেন خاف رباد واب واتش زنده اند- با من رتو مرده باحق زنده اند "মাটি বায়ু, আন্তন ও পানিবও প্রাণ আছে। আমার ও তোমার কাছে তা প্রাণহীন, কিন্তু আল্লাহর কাছে জীবন্ত।" আলোচ্য আয়াতের পেবাংশে বলা হয়েছে যে, জমিন ও আসমান তৃকুম পালন করল, প্লাবন সমাও হলো, জুদী পাহাড়ে নৌকা ভিড়ল আর বলে দেওয়া হলো যে, দুরাম্বা কান্থেররা চিবকালের জন্য আল্লাহর রহমত হতে দুরীভূত হয়েছে। জুদি পাহাড় বর্তমানেও ঐ নামেই পরিচিত। এটা হবরত

নৃহ (জা.)-এর মূল আবাসভূমি ইরাকের মোদেল শহরের উন্তরে ইবনে ওমর দ্বীপের অন্তর আর্মেনিয়া সীমান্তে অবস্থিত। বতুত এটি একটি পর্বতমালার অংশ বিশেষের নাম । এর অপর এক অংশের নাম আরারাত পর্বত। বর্তমান তওরাতে দেখা যার যে, হযরত নৃহ (আ.)-এর কিশতি আরারাত পর্বতে ডিড়েছিল। উভয় বর্ণনার মধ্যে মৌলিক কোনো বিরোধ নেই। প্রাচীন ইতিহাসে প্রচলিত বর্ণনায়ও দেখা যায় যে, জুদী পাহাড়েই কিশতি ভিড়েছিল। প্রচীন ইতিহাসে আরো উল্লেখ আছে যে, ইরাকের বিভিন্ন স্থানে উক্ত কিশতির ভগু টুকরা এখনো অনেকের কাছে সংরক্ষিত রয়েছে, যা বরকতের জন্য সংরক্ষিত হয় এবং রোগ ব্যাগিতে বাবহার করা হয়।

হাকসীরে তাবারী ও বণাতীতে আছে যে, হযরত নৃহ (আ.) ১০ই রক্কব কিশতিতে আবোহণ করেছিলেন। দীর্ঘ ৬ মাস পর্বন্ধ উচ কিশতি তুঞ্চানের মধ্যেই চদছিল। যখন কাখা শরীকের পার্থে শৌহল, তখন সাতবার কাখা শরীকের ওওয়ক করন। আছাহ তাখালা বায়তুল্লাহ শরীককে পানির উপরে তুকে রক্ষা করেছিলেন। পরিলেষে ১০ই মুহাররম অর্থাৎ আচবার দিন স্থান্দি শহাড়ে কিশতি ভিড়ন। হযরত নৃহ (আ.) স্বয়ং সেদিন শোকরানার রোজা রাখলেন এবং সহায়ের সাবাইকে বালনেন নির্দেশ দিলেন। কোনো কোনো রেওরায়েতে আছে যে, কিশতিতে অবস্থানরত যাবতীয় প্রামীত সেদিন রোজা পালন করেছিল।

—্তাহ্মসীরে কুরতুবী ও মাহয়বাঁ পূর্ববন্তী নবীগণের সব শরিয়তেই মুহাররম মাসের দশম তারিখে অর্থাৎ আতরার দিনটিকে সবিশেষ গুরুত্ব প্রদান করা হয়েছে। রমজানের রোজা ফরজ হওয়ার পূর্ব পর্যন্ত ইসলামের প্রাথমিক যুগেও আতরার রোজা ফরজ ছিল। রমজানের রোজা ফরজ হওয়ার পর আতরার রোজা ফরজ থাকেনি, তবে তা সুনুত ও বিশেষ ছওয়াবের কাজ হিসাবে সর্বদা পরিগণিত।

জুদী পাহাড়টি কোঝার?: তাফসীরকার যাহ্হাক (র.) বর্ণনা করেছেন, জুদী পাহাড়টি মোসেল এলাকার রয়েছে। মোসেল আধুনিক ইরাকের একটি প্রদেশ।

উল্লেখ, যে এই প্রদেশের নাইনুয়া শহরেই হযরত ইউনুস (আ.)-এর মাজ্ঞার রয়েছে। যেখানে আল্লাহ পাকের নির্দেশক্রমে মাছ তাঁকে ফেলে দিয়েছিল। আর এই বিশেষ এলাকাতেই হযরত নূহ (আ.) -এর নৌকাটি আল্লাহ পাকের হুকুমে থেমে যায়। কোনো কোনো তত্তুজ্ঞানী বলেছেন, তুর পাহাড়কে জুদী বলা হয়।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এ নৌকাতে ৮০ জন লোক ছিলেন। একশ' পঞ্চাশ দিন তারা নৌকায় ছিলেন। আল্লাহ পাক নৌকাটির মুখ মক্কা শরীফের দিকে করে দিয়েছিলেন। বর্ণিত আছে যে আল্লাহ তা'আলা বন্যার সময় কা'বা শরীফেকে পানির উপর তুলে রেখেছিলেন। নৌকাটি চল্লিশ দিন যাবত বায়তুল্লাহ শরীফের তওয়াফে রত ছিল। এরপর আল্লাহ পাক জুনী পাহাড়ের দিকে তাকে প্রেরণ করেন।

হযরত নৃহ (আ.) জুদী পাহাড়ের পাদদেশে অবতরণ করেন। এই ৮০ জন মানুষকে নিয়ে সেখানে একটি বসতি গড়ে উঠে যাকে "ছামানিন" বলা হয়। একদিন সকালে দেখা যায় যে, প্রত্যেকের ভাষার পরিবর্তন হয়েছে। ৮০ জন লোক ৮০-টি ভাষায় কথা বলতে শুরু করে। তনাধ্যে সর্বোত্তম ভাষা ছিল আরবি। বাস্তব অবস্থা ছিল এই যে, কেউ একে অন্যের কথা বুঝতে সক্ষম হচ্ছিলনা। আল্লাহ পাক হয়রত নৃহ (আ.)-কে সকলের ভাষা বোঝাবার ক্ষমতা দিয়েছিলেন। তিনিই ছিলেন তবন সকলের অনুবাদক। তিনি পরশ্বকে তাদের কথা বুঝিয়ে দিতেন।

কাবে আহবার বর্ণনা করেন হযরত নৃহ (আ.) -এর নৌকাটি প্রাচ্যে এবং প্রাভিচ্যে চলাফেরা করে এরপর জুদী পাহাড়ের পাদদেশে পৌত্তে থোম যায়।

পাদদেশে পৌছে থেমে যায়।

বিভাগের তুফান সংক্রান্ত আলোচ্য ৫টি আয়াতে হযরত নৃহ (আ.)-এর তুফান সংক্রান্ত অবশিষ্ট কাহিনী ও সংশ্লিষ্ট হেদায়েত উল্লেখ করা হয়েছে। হযরত নৃহ (আ.)-এর পুত্র কিনআন যথন মহান পিতার উপদেশ অগ্রাহ্য ও আহ্বানকে প্রত্যাখ্যান করল তখন তার ধ্বংস অনিবার্য দেখে হযরত নৃহ (আ.)-এর পিতৃস্বেহ ভিন্ন পথ অবলয়ন। করল। তিনি আল্লাহ রাব্বল-ইজ্জাতের মহান দরবারে আরক্ত করলেন, হে প্রভূ! আপনি আমার পরিজনবর্গকে রক্ষা করবেন। বলে আমাকে আশ্বাস দিয়েছেন। নিঃসন্দেহে আপনার ওয়াদা সম্পূর্ণ সত্য ও সঠিক। কিন্তু অবস্থা দেখছি যে, আমার পুত্র কিনআন তুফানে মার। পড়বে। এখনও তাকে রক্ষা করার ক্ষমতা আপনার আছে। আপনি তো আহকামূল হাকিমীন, আপনি সর্বশক্তিমান। অতএব, আপনি নিজ ক্ষমতাবলে তাকে রক্ষা করবেন বলে আশা রাখি।

৪৬ নং আয়াতে আল্লাহর পক্ষ হতে হযরত নৃহ (আ.)-এর প্রতি সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে যে, মন-মানসিকতার দিক্ব দিয়ে এ ছেলেটি আপনার পরিবার-পরিজনের অন্তর্ভুক্ত নেই। সে একজন দুরাত্মা কাফের। সুতরাং প্রকৃত অবস্থা না জেনে আমার কাছে কোনো আবেদন করা আপনার জন্য বাঞ্জনীয় নয়। ভবিষ্যতে অজ্ঞ-সুলভ কাজ না ব্যার কাম আনার কাছে করিছ। আল্লাহ তা আলার অল্ল ফরমানের মধ্যে দুটি বিষয়ই জানা গেল। প্রথম এই যে, হযরত নৃহ (আ.) উক্ত পুরটির চূড়ান্ত কাজে হওয়া সম্পর্কে অবহিত ছিলেন না; বরং তার মুনাফিকীর কারণে তিনি তাকে ঈমানদার মনে করেছিলেন। তাই তিনি তার জন্য দোয়া করেছিলেন। জানা থাকলে তিনি কিছুতেই এমন দোয়া করেতেন না। কেননা আল্লাহ তা আলা হযরত নৃহ (আ.)-ওে আগেই জানিয়ে দিয়েছিলেন যে, তাঁক কুলি তার ক্রম দোয়া করেছিলেন। জানা থাকলে তিনি কিছুতেই এমন দোয়া করেতেন না। কেননা আল্লাহ তা আলা হযরত নৃহ (আ.)-ওে আগেই জানিয়ে দিয়েছিলেন যে, তাঁক কুলি আমার কাছে সুপারিশ করবেন না।" এহেন স্প্রটি নিষেধাজ্ঞা লক্ষনের দুঃসাহস করা কোনো অবাধ্য কাফেরের জন্য আমার কাছে সুপারিশ করবেন না।" এহেন স্প্রটি নিষেধাজ্ঞা লক্ষনের দুঃসাহস করা কোনো নবীর পক্ষে সম্ভব নয়। বতুতপক্ষে এটা কুফরি অবস্থায় কোনানকে রক্ষা করার আবদার ছিল না; বরং তাকে ঈমান দান করার জন্য আল্লাহরে দরবারে আকুল আবেদন ছিল। কিছু হযরত নৃহ (আ.)-এর মতো একজন বিশিষ্ট নবী কর্তৃক ভালোমতে না জেনেতনে এরপ দোয়া করাকেও আল্লাহ তা আলা পছন্দ করেন নি; বরং এরপ দোয়া তাঁর জন্য অসমীচীন হয়েছে বলে সাবধানবাণী উচ্চারণ করেছেন এবং তবিষ্যতের জন্য সতর্ক করে দিয়েছেন। পয়গ্রগরের উচ্চ মর্যানার জন্য এটা এমন একটি ক্রটি যা পরবতীকালে তিনি কখনো ভূলতে পারেন নি। তাই হাশরের ময়দানে সমগ্র মানবজাতি যথন তার কাছে সুপারিশে অনুরোধ জানাবে, তখনও তিনি উক্ত ক্রটিকে ওজর হিসাবে তুলে ধরে বলবেন যে, আমি এমন একটি ভূল করেছি, যার ফল্ব আজ্ব সুপারিশ করার হিম্মত হয় না।

কাকের ও জাদিমের জন্য দোয়া করা জায়েজ নয়; উপরিউজ ব্যান হাবা একটি মানামাল জন্য গল যে, নেত্তকবির কর্ববা হচ্ছে যার জন্য ও যে কাজের জন্য দোয়া করা হবে তা জায়েজ, হালাল ও ন্যায়নসত কি নাতা জেনে নেওক গণেহজনক কোনো বিষয়ের জন্য দোয়া করাও নিষিদ্ধ হয়েছে। তাফসীরে বায়জাবীর উদ্ধৃতি দিয়ে বহুল মামানীত বর্গত হয়েছে যে, আলোচা আয়াতে যেহেজু সন্দেহজনক ক্ষেত্রে দোয়া করা নিষিদ্ধ হয়েছে, কাজেই জেনেওনে মন্য ও মবৈধ কজের পক্ষে দোয়া করা মধিকতর হারাম হবে।

এহারা আরো জান্য গেল যে, বর্তমানে অনেক পীর-বুষর্গানের নীতি হচ্ছেন যে-কোনো ব্যক্তি যে কোনো নোয়ার জন্য উদ্দেষ্ট আমে, পীর-বুজর্গান ভাদের জন্যই হাত ভোলেন, মকসুদ হাসিলের দোয়া করেন। অথচ অনেক ক্ষেত্রে ভাদের জান্য খালে যে, এ ব্যক্তি জালিম ও অন্যায়কারী অথবা যে মকসুদের জন্য দোয়া করাছে তা তার জন্য হালাল নয়। এমন কোনো চারবি বা পদ লাভের জন্য দোয়া চায়, যার ফলে সে হারামে লিও হবে। অথবা কারো হক নষ্ট করে নিজে লাভবাম হবে। জনেত্রনে এসব দোয়া করা তো হারাম বটেই, এমনকি সন্দেহজনক ব্যাপারেও প্রকৃত অবস্থা না জেনে দেওয়ার জন্য হাত গোলাও সমীচীন নয়।

মু'মিন ও কান্দেরদের মধ্যে আতৃত্ব হতে পারে না: এখানে জানা পেল যে, মু'মিন ও কান্দেরদের মধ্যে যতই নিকটাঝীয়ের সম্পর্ক থাক না কেন, ধর্মীয় ও সামাজিক ক্ষেত্রে উক্ত আজীয়তার প্রতি লক্ষ্য করা যাবে না। কোনো ব্যক্তি যতই সন্ধ্রান্ত বংশীয় হাক না কেন, বাক কি কুল কা কেন, বাক কি কুল না কেন, এমনকি সৈয়দ বংশীয় হওয়ার গৌরব অর্জন করুক না কেন, কিছু দি সে ইমাননার না হয়, তবে ধর্মীয় দৃষ্টিকোণ হতে তার আভিজাতা ও নবীর নিকটাঝীয় হওয়ার কোনো মূল্য নেই! ইমান, তাক ওচে ও যোগ্যতার ভিত্তিতে মানুষের মর্যাদা নির্ধারিত হবে। যার মধ্যে এসব ওণের সমাবেশ হয়েছে সে পর হলেও মানুষ্কতা। অন্যথায় অপন আত্মীয় হলেও সে পর।

هزار خویش که یگانه از خدا باشد ، قداے یك تن بیگانه كاشنا باشد

মর্থাৎ হাজারো আপন লোক আল্লাহর খাতিরে পর হয়েছে। আল্লাহর জন্য উৎসর্গিত পরও আপন হয়।

ধনীয় ক্ষেত্ৰেও যদি আখীয়তার লক্ষ্য রাখা হতো, তাহলে ভাইয়ের উপর ভাই কবনো তলোয়ার চালাতো না। বদর, প্রহুদ ও আহ্যাবের লড়াই তো একই বংশের লোকদের মধ্যে সংঘটিত হয়েছে। এতে স্পষ্ট হয়ে গেছে যে, ইসলামি ভ্রাতৃত্ তাকওয়া ও সংকর্মশীলতার ভিত্তিতে গড়ে উঠেছে। তারা যে-কোনো বংশের, যে-কোনো গোত্রের, যে-কোনো বর্ণের, যে-কোনো নেশের যে কোনো তাৰাভাষী হোক না কেন, সবই মিলে এক জাতি একই ভ্রাতৃত্বের অটুট বন্ধনে আবদ্ধ أَيْنَا الْمُسْلِكِينَ الْمُوْلِينَ الْمُسْلِكِينَ الْمُوْلِينَ الْمُسْلِكِينَ الْمُسْلِكِ

إِنَّا بَرَ وَا ا مِنْكُمْ وَمِيَّا تَعْبُلُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ

অর্থাং নিশ্চয় আমি তোমাদের প্রতি অসন্তুষ্ট এবং আরাহকে বাদ দিয়ে তোমরা যেসব বার্ডিল মা'বুদের উপাসনা করছ ষেসব উপাসোর প্রতিও বিবক্ত। –(২৮ পারা, সূরা মুমতাহিনাহ, আরাত ৪]

আলোচা আয়াতে ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে আমি بَنْيَ مُعَامِّلُانَ 'ধর্মীয় ব্যাপারে শর্ত অতিরিক্ত আরোপ করেছি। কেননা দূনিরাদারীর ক্ষেত্রে সৃষ্ঠ লেনদেন, ভালো আচার-ব্যবহার, পরোপকার, দয়াশীলতা, সেবাপরায়ওতা ইত্যাদি স্বতম্ব ব্যাপার। যে কোনো ব্যক্তির সাথে তা করা জায়েজ, উত্তম ও ছওয়াবের কান্ত। হ্যরত রাস্লে কারীম 🚎 এবং সাহাবায়ে কেরাম (হা.)-এর সন্তবহার, কাক্ষের ও অমুসন্সিমদের প্রতি তাদের উদারতা ও সদম্য ব্যবহারের অসংব্য ঘটনা এর উজ্জ্বলতা বহুন করেছে।

বর্তমান যুগে বিশ্বন্তুক্তে আন্ধাদিক ভৌগলিক, বর্ণগত ও ভাষাভিত্তিক জ্বাতীয়তাবাদ মাধাচাড়া দিয়ে উঠেছে। বাঙ্গালী, আরবি, বিশী, সিশ্বীরা তিন্ন জ্বিতিসন্তারণে পরিগণিত হচ্ছে। এবেন জ্বাতীয়তাবাদের চিত্তাধারা কুরআন ও সুন্নাহর আদর্শের পরিপদ্ধি তথা রাসুলে কারীম 🏯 -এর রাজনৈতিক মতাদর্শের প্রতি প্রকাশ্য বিদ্যোহের শামিল।

৪৭ নং আয়াতে হ্যরত নৃহ (আ.) কর্তৃক পেশকৃত গুজরখাহীর বর্ণনা দেগুরা হয়েছে, যার সারমর্ম হচ্ছে সামান্যতম ক্রটি বিচ্নতি হওরা মাত্র আল্লাহর প্রতি মনোনিবেশ, তার কাছে আশ্রয় গ্রহণ, অন্যায় থেকে রক্ষা পাওয়ার জন্য তার সাহায়্ কামনা, স্ক্রীত দোষক্রটি মার্জনার জন্য আল্লাহর কাছে মার্জনা প্রার্থনা এবং তবিষ্যতে তাঁর অনুস্থাহের জন্য আবেদন। এতদ্বারা বোঝা যায় যে, মানুষের কোনো ভূপক্রটি ইওয়ার পর ভবিষ্যতে তা থেকে মুক্ত থাকার জন্য তথু নিজের সংকল্প ও দৃ প্রতারের উপর নির্ভর করে বসে থাকলে কাজ হবে না; বরং সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা আলার নিকট অশ্রেয় ও সাহায্য কামনা করবে এবং দোয়া করবে যে, আয় পরওয়ারদিগার! আপনি আমাকে নিজ কুদরত ও রহমতে ক্রেটি -বিচ্যুতি, পাপ-ভাপ হতে রক্ষা করনং!

৪৮ নং আয়াতে ডুফানের পরিসমাঙি সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, প্রাবনের উদ্দেশ্য যখন সাধিত হলো, তথন আল্লাহর হকুমে বৃষ্টিপাত বন্ধ হলো, জমিনের পানি জমিন গ্রাস করল, প্লাবন সমাঙ হলো, হযরত নৃহ (আ.)-এর কিশতি জুলী পাহাড়ে তিড়ল, অবশিষ্ট বৃষ্টির পানি নদ-নদীরূপে সংরক্ষিত হলো। ফলে জমিন মানুষের বসবাসের যোগ্য হলো। হযরত নৃহ (আ.)-কে পাহাড় হতে সদলবলে সমতল ভূমিতে অবতরণের হকুম দিয়ে বলা হলো, দুন্টিজ্ঞাগ্রন্থ হবেন না। কেননা আপনার প্রতি আমার পক্ষ হতে নিরাপত্তা থাকবে, অথবা সর্বপ্রকার বিপদ-আপদ হতে নিরাপত্তা দেওয়া হলো। এবং আপনার ধন-সম্পদ ও আওলাদ-ফরজন্দের মধ্যে বরকত ও প্রাচুর্যের নিক্যাতা দেওয়া হলো।

কুরআনে কারীমের এই ইরশাদ অনুযায়ী প্লাবন -পরবতীকালের সমন্ত মানব মঞ্চনী হযরত নৃহ (আ.)-এর বংশধর থেকেই সৃষ্টি হয়েছে। অন্য আয়াতে বলা হয়েছে: مَعَمَّلُنَّ ذُرِيَنَّ مُمُ الْبُلْفِيْنِ आর তধু তার বংশধরকেই আমি অবশিষ্ট রেখেছি।" এ জন্যুই ইতিহাসবেত্তাগণ হযরত নৃহ (আ.)-কে দ্বিতীয় আদম উপাধিতে ভৃষিত করেছেন।

নিরাপত্তা ও বরকতের যে প্রতিশ্রুদ্ধিত দেওয়া হয়েছে, তা তথু হয়রত নৃহ (আ.)-এ সাথে সীমাবদ্ধ নয়; বরং ইরশাদ হয়েছে "আর আপনার সঙ্গীয় সম্প্রদায়গুলোর উপরও সালামতি ও বরকত রয়েছে।" এখানে হয়রত নৃহ (আ.)-এর সহযায়ী ঈমানদারগণকে দ্র্মির্ট্রির বলা হয়েছে, যা দ্রিট্রিউমত -এর বহুবচন। এতে বোঝা যায় যে, কিশতিতে আরোহণকারীরা বিভিন্ন জাতি ও সম্প্রদায়ের লোক ছিল। অথচ ইতিপূর্বে জানা গেছে যে, কিশতির আরোহীগণ অধিকাংশ হয়রত নৃহ (আ.)-এর থানানের লোক ছিল। আসুলে গনাকয়েকজন মাত্র অন্য বংশের ছিল। এতদসঙ্গেও তাদের প্রতি দ্রিট্রির জাতির সৃষ্টি হবে। কিয়ামত পর্যন্ত তাবিহাত বংশধরগণকে সালামতি ও বরকতের শামিল করা হয়েছে।

অতএব, এবানে সালামতি ও বরকতের প্রসঙ্গটি ব্যাখ্যা করার প্রয়োজন রয়েছে। কেননা ভবিয়ত বংশধরদের মধ্যে যেমন্ মুমিনও থাকবে, তদ্রূপ বহু জাতি কাফের, মুশরিক ও নান্তিকও হয়ে যাবে। মুমিনদের জন্য তো দুনিয়া ও আথেরাছে সালামতি ও বরকত রয়েছে। কিছু তাদের বংশধরদের মধ্যে যারা কাফের, মুশরিক, নান্তিক তারা তো জাহান্নামের চিরস্থাই আজাবে নিক্ষিপ্ত হবে। তাদের জন্য নিরাপত্তা ও বরকত কিভাবে হতে পারে? আয়াতের শেষ বাক্যে তার জবাব দেওয়া হয়েছে যে, ত্রিকার কোনিবলাকের সাম্প্রী হারা সাময়িকভাবে উপকৃত হওয়ার সুযোগ দেব। কেননা পার্থিব নিরাপত্তা ও প্রাচুর্য দান করব, সর্বপ্রকার ভোগবিলাসের সাম্প্রী হারা সাময়িকভাবে উপকৃত হওয়ার সুযোগ দেব। কেননা পার্থিব নিরাপত্তা ও প্রাচুর্য সাধারণ দন্তরখান-স্বরূপ শক্ত-মিত্র নির্বিশেষ সবাই তা উপভোগ করতে পারে। অতএব, কিশতি আরোহীগণের ভবিষ্যত বংশধরদের মধ্যে যারা কাফের হবে তারাও এর অংশীদার হবে। কিছু আথেরাতের কল্যাণ ও কামিয়াবি তথু ঈমানদারদের জন সংক্ষিত। কাফেরদের সংকাজের পূর্ণ প্রতিদান ইহজীবনেই বৃঝিয়ে দেওয়া হবে। অতএব, আথেরাতে তাদের উপর বঙু আমার আজাবই নির্ধান্তিত রয়েছে।

হয়রত নৃহ (আ.)-এর জমানায় সংঘটিত মহাপ্লাবনের বিস্তারিত বিবরণ হজুর ত্রু ওহীর মাধ্যমে অবহিত হয়ে গ্রীয় দেশবাসীকে তনালেন, ওহীর পূর্ব পর্যন্ত এসব ঘটনা তিনিও জানতেন না, তাঁর দেশবাসীও জানতো না। একমাত্র ওহী ছাড়া ই জানার কোনো উপায়-উপকরণও তাদের কাছে ছিল না। সমগ্র জাতি যে ঘটনা সম্পর্কে বেখবর এবং রাসূলুরাহ ত্রু বিদ্যা-শিক্ষার জন্য কথনো বিদেশ যান নি, সূতরাং এটা জানার একমাত্র পন্থা ওহী সাব্যস্ত হলো। আর ওহীগ্রাই হওয়াই নবুয়ত ও রিসালতের অকাট্য প্রমাণ।

আলোচ্য আয়াতের শেষ বাক্যে রাসূলে আকরাম 🏥 -কে সান্ত্রনা দান করা হয়েছে যে, আপনার নবুয়ত ও রিসালত্যে সভ্যতার পক্ষে সূর্যের চেয়ে ভাস্বর অনস্বীকার্য যুক্তি-প্রমাণ বিদ্যমান থাকা সন্ত্রেও কতিপয় বদবথত যদি আপনাকে অমান করে, আপনার সাথে কলহ করে, আপনাকে কষ্ট-ক্রেশ দেয়, তাহলে আপনার পূর্ববর্তী পয়গম্বর হয়রত নূহ (আ.)-এই ঘটনাবলি চিন্তা করুন। তিনি প্রায় এক হাজার বছর যাবত অপরিসীম কষ্ট-ক্লেশ সহ্য করেছেন, আপনি তাঁর মতো ধ্র্যে অবলম্বন করুন। করিণ পরিশেষে আল্লাহতীক ব্যক্তিগণই কল্যাণ ও কামিয়াবি লাভ করবেন।

#### অনুবাদ :

- ৫০. আদ জাতির নিকট তাদের গোত্রীয় স্থাতা হুদকে প্রেরণ করেছিলাম। সে বনেছিল, 'হে আমার সম্প্রদায়! তামরা আল্লাহর ইবাদত কর, তাকে এক বলে বিশ্বাস কর, তিনি বাতীত তোমাদের অন্য কোনো ইলাহ নেই। তোমরা প্রতিমা উপাসনার ক্ষেত্রে মিগ্রা রচনাকারী বৈ আল্লাহর উপর মিগ্রা আরোপকারী বৈ কিছু নয়। ক্র্যান ক্রান্ত্রাই এই তা তি এই স্থানে না বোধক ক্রেত্রিক ক্রান্ত্রাট্রা ওই তা তি এই স্থানে না বোধক ক্রেত্রাহর উপর মিগ্রা আর্লাহর উপর মিগ্রা আরোপকারী বৈ আল্লাহর উপর মিগ্রা আরোপকারী বৈ কিছু নয়। ক্রিট্রান্তর্ভাগিত এই স্থানে না বোধক ক্রেত্রাহে।
- ৫১. হে আমার সম্প্রদায়! এটার উপর অর্থাৎ এই তাওহীদের বিনিময়ে <u>তোমাদের নিকট আমি কোনোরূপ পারিশ্রমিক যাচনা করি না। আমার পারিশ্রমিক আছে তারই নিকট যিনি আমাকে সৃষ্টি করেছেন। তোমরা কি অনুধারন করেবে না। এই স্থানে না বোধক রে আর্থা ব্যবহৃত হয়েছে। এই এটা এটা এই আরু আমাকে যিনি সৃষ্টি করেছেন।</u>
- ৫২. হে আমার সম্প্রদায়! তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের 
  নিকট শিরক হতে ক্রমা প্রার্থনা কর। অতঃপর আনুগড়া 
  প্রদর্শনের মাধ্যমে তাঁর প্রতি তওবা কর প্রভাবর্তন 
  কর। তিনি তোমাদের জন্য প্রচুর বারি বর্ধাবেন। 
  তৎসময়ে এনের অঞ্চলে বৃষ্টিবর্ধণ বন্ধ হয়ে গিয়েছিল। 
  অর্থ সম্পদ ও সন্তান-সন্ততি প্রদান করত তিনি 
  তোমাদেরকে আরও শক্তি দিয়ে তোমাদের শক্তি বৃদ্ধি 
  করবেন। তোমরা অপরাধী হয়ে মুশারককপে 
  পরিগণিত হয়ে মুখ ফিরিয়ে নিওলা। 
  ত্রিন 
  আকাশ, এই স্থানে 
  ত্রিন বা রূপক হিসাবে বৃষ্টি অর্থে 
  ব্যবহৃত হয়েছে। 
  ত্রিন 
  বিশ্বর প্রবিল বর্ধণ। 
  ত্রিন 
  ব্রিকর্মান বিশ্বর 
  বিশ
- তথে ব্যবহৃত হয়েছে।

  ৩৩. তারা বলল, 'হে হুদ! তুমি আমাদের নিকট কোনো

  শাই প্রমাণসহ তোমার দাবির উপর কোনো দলিলসহ

  আগমন করনি তোমার কথায় আমরা আমাদের
  ইলাহ্দিগকে পরিত্যাগ করার নই এবং আমরা তোমার

  বিষয়ে বিশ্বাসীও নই।

  হিতে শদ্যি ১ বিজন্য অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

- . وَأَرْسُلْنَا ۗ إِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ مِنَ الْفَيِسُلَةِ

  هُودًا قَالَ يَعْفُومِ اعْبُدُوا اللّهَ وَجَدُوهُ

  مَالَكُمْ مِنْ زَائِدَةً إِلَٰهٍ غَيْرَهُ ٤ إِنْ مَا

  اَنْتُمْ فِيْ عِبَادَتِكُمُ الْأَوْثَانَ إِلّا مُغْتُرُونَ

  كَاذِيُونَ عَلَى اللّهِ
- ٥١. يَاقَنْمِ لا آسْنَلُكُمْ عَلَيْهِ عَلَى الشَّوْحِنْدِ أَجْرًا و إِنَّ مَا أَجْرِي الأَ عَلَى النَّذِي فَطَرَنِيْ خَلَقَنِيْ افلا تَعْقَلُونَ
- وَيْفَوْمُ السَّغَفِفُرُوْا رَبَّكُمْ مِنَ الشَّرْكِ
  ثُمَّ تُنوبُوا أَرْجِعُوا الِّنِيهِ بِالطَّاعَةِ
  يُرْسِلِ السَّمَاءَ المُطَرَ وَكَانُوا فَدُ
  مُنِعُوهُ عَلَيْكُمْ مِدْرَازًا كَثِيثَرَ الدَّرُورُ
  وَيَوْدُكُمْ فَتُوا إلى مَعَ تُوتِكُمْ بِالْمَالِ
  وَيَوْدُكُمْ فَتُوا إلى مَعَ تُوتِكُمْ بِالْمَالِ
  وَالْمَولَدِ وَلا تَتَسَولُنُوا مستجرمِسْبَنَ
   مُشْرِكِيْنَ.
- . قَالُوْا بَا هُوْهُ مَا جِنْتَنَا بِبَيِّنَةٍ بِ
  بِبُرْهَانِ عَلَىٰ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيَّ
  الِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ أَيَّ لِقَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِيَّ
  الْهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ أَيَّ لِقَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لِكَ بَعُوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِيْنَ.

- ৩১ ৫৪. আমরা তোমার সম্পর্কে তো এটাই বলি, আমানু فَخَبْلُكَ بِسَبِّكَ إِيَّاهَا فَانَتْ تَهُذِي قَالَ انَّ اشْهِدُ اللَّهُ عَلَيٌّ وَاشْهَدُوْآ أَنِّي رَيُّ مِّتَا تُشْرِكُونَ بِهِ
- ييعيًّا أَنْتُمُ وَأَوْثَانُكُمْ ثُمَّ لَا تُنْظِرُونَ تُمْهِلُونَ .
- ে الله رَدُّ مُ كُلْتُ عَلَى اللَّه رَدُّ. ١٥٠ اللَّهِ مَا اللَّه وَمَعَ اللَّهِ وَكُلْتُ عَلَى اللَّه مَا مِنْ زَائِدَةً دُاِّئَةٍ نَسَمَ الْأَرْضِ إِلَّا هُـُو أَخَذُ لِنَاصِيَتِهَا أَى، مَالِكُهَا وَقَاهِرُهَا فَلَا نَفْعَ وَلاَ ضَرِرَ الَّا بِاذْنِهِ وَخُصَّ النَّاصِيَةِ بِالذِّكْرِ لأَنَّا مَنْ أَخَذَ بِنَاصِيَةٍ يَكُونُ فيْ غَايَة الذُّلِّ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْم أَيْ طَرِيْق ألحق والعُدل .
- فَانْ تَوَلُّواْ فيه حُذفَ اشْسَراكِكُمْ إِنَّ رَبِّيْ عَلِيٰ كُلَّ شَيْدٍ: حَفَيْظُ دَقيتُ .

- ইলাহদিগের কেউ তোমাকে অন্তভ কিছু করেছে তাদের মন্দ বলায় তোমার বৃদ্ধি বিভ্রম ঘটিয়ে দিয়েছে। তাই তুমি এরূপ প্রলাপ বকতেছ। 🕫 বলল, আমি আমার সম্পর্কে আল্লাহকে সাক্ষ করতেছি আর তোমরাও সাক্ষী থাক: তোমরা তাঁর সাথে যা শরিক কর তা হতে আমি মুক্ত : 🔠 -এটা এস্তানে নাবোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। اعْتَرَالُو · অর্থ তোমাকে স্পর্শ করেছে, আবিষ্ট করেছে।
- ৫৫. তিনি ব্যতীত। তোমরা সকলে অর্থাৎ তোমরা ভ তোমাদের দেবতাগণ সকলে মিলে আমার বিরুদ্ধে চক্রান্ত কর আমাকে ধ্বংস করার বিষয়ে ষ্ডয়ন্ত কর অতঃপর আমাকে অবকাশ দিও না। সময় ও সুযোগ দিও না
  - ও তোমাদের প্রতিপালক। পৃথিবীর উপর বিচরণশীল এমন কোনো জীব-জন্ত নেই প্রাণী নেই যার মন্তকের সম্মুখ ভাগের কেশগুচ্ছ তাঁর মৃষ্টিতে নেই অর্থাৎ তিনি যার মালিক নন এবং যা তাঁর আয়ত্তাধীন নয়। এই স্থানে মন্তকের সমুখভাগের কেশ গুচ্ছের কং বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ হলো, যার ঐ কেশগুচ্ছ ধরা হয় সে চরম অনুগত ও লাঞ্জিত বলে ইঙ্গিত হয়। নিশ্চয় আমার প্রতিপালক সরল পং সত্য ও ন্যায়ের পথে <u>আছেন।</u> مَنْ دَابَعْ : এই স্থা বা অতিরিক্ত। زَائِدُهُ ਹੈ। مِنْ
- ৫৭, অতঃপর তোমরা মুখ ফিরিয়ে নিলেও আমি যা সহ তোমাদের নিকট প্রেরিত হয়েছি আমি তে তোমাদের নিকট তা পৌছে দিয়েছি। আর আমার প্রতিপালক তোমাদের হতে ভিন্ন কোনো সম্প্রদায়ের তোমাদের স্থলাভিষিক্ত করবেন এবং তোমর তোমাদের শিরক করা ঘারা− তাঁর কোনো ঋি করতে পারবে না। আমার প্রতিপালক সকল কিছু রক্ষাকর্তা নেগাহবান। عَرْلُهُا -এতে মূলত একিটি : উহ্য করে দেওয়া হয়েছে। অর্থ- তোমরা 👯 ফিরিয়ে নাও।

- وَلَمَّا جَاءَ ٱمْرُنَا عَذَابِنَا نَجَّبْنَا هُوْدًا . ﴿ وَلَمَّا جَاءَ ٱمْرُنَا عَذَابِنَا نَجَّبْنَا هُوْدًا وَالَّذِيْنَ أَمَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ هِدَابَةٍ مِّنَّا وَنَجَّينْنُهُمْ مِنْ عَذَابِ غَلِيْظٍ شَدِيْدٍ.
- فَسيْحُوا فِي الْأَرْضِ وَانْظُرُوا إِلَيْهَا ثُمَّ وصَفَ آخُوالَهُم فَقَالَ حَجُدُوا بايات رَبِهِمْ وَعَصَوا رُسُلَهُ جُمِعَ لِأَنَّ مَنْ عَصٰى رَسُولاً عَصى جَميْعَ الرُّسُل لِاسْتراكِهمْ فِيْ أَصْلِ مَا جَازُوا بِهِ وَهُوَ التَّوْجِينَدُ وَاتَّبَعُوا أَيْ ٱلسُّفْلَةُ آمْرَكُلَّ جَبَّارِ عَنِيْدٍ مُعَانِدٍ مُعَارِضٍ للْحَقِّ مِنْ رُؤَسَائِهِمْ -
- ა . أَتُسْعَوْا فِيْ هٰذِهِ الدُّنْسَا لَعْسَفَةً مِنَ 🐧 . وَأَتْسِعُوْا فِيْ هٰذِهِ الدُّنْسَا لَعْسَفَةً مِنَ النَّاس وَبَوْمَ الْقِيلْمَة ط لَعْنَةً عَلَى رُوُوسَ الْخَلَاتِيقِ إَلَا إِنَّ عَادًا كُفُرُوا جَحُدُوا رَبِّهُمْ ﴿ ألا بُعْدًا مِنْ رَّحْمَةِ اللَّهِ لِعَادٍ قَوْم هُودٍ

- আমি আমার রহমতে অর্থাৎ হেদায়েত দান করে হদকে ও যারা তার সাথে ঈমান এনেছিল তাদেবকে রক্ষা করলাম তাদেরকে কঠিন শান্তি হতে।
- অৰ্থ তা। এই স্থানে তাদের يَنْكُ আদ জাতি : يَنْكُ عَادُ كُاشَارَةٌ السُي أَثَارِهُمْ أَيّ আদ জাতিরা পরিত্যক্ত ধ্বংসাবশেষ ও আলামত সমূহের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। অর্থাৎ তোমরা পৃথিবী প্র্যটন কর এবং এইগুলো [ঐ নিদশনগুলো] পর্যবেক্ষণ কর ৷ তারা তাদের প্রতিপালকের নিদর্শন অস্বীকার করেছিল এবং অমান্য করেছিল তাঁর রাসুলগণকে আর তারা অর্থাৎ নীচ শেণির লোকেরা প্রত্যেক উদ্ধত বিরুদ্ধাচারীর অর্থাৎ সতা ও হকেব বিরুদ্ধাচারী, তাদের নেতাদের নির্দেশ অনুসরণ করত। کَکُدُو : এই শন্দাবলি দ্বারা এদের অবস্তার বিবরণ দেওয়া হয়েছে: 🛵 : এটা বহুবচন। একজন রাস্তলের অবাধ্যাচরণ ও অস্বীকার করা সকল রাসলকে অস্বীকার করা বুঝায়। কারণ মূল আনীত বিষয় ও তাওহীদের ক্ষেত্রে তাঁরা সকলই এক । এই হিসাবে এই স্থানে একবচন ব্যবহার না করে বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে।
  - অভিশাপগ্রন্ত এবং কিয়ামত-দিবসেও তারা সকল সৃষ্টির সম্মুখে লা'নতের অধিকারী হবে। শোন! আদ সম্প্রদায় তাদের প্রতিপালককে প্রত্যাখ্যান করেছিল অস্বীকার করেছিল। শোন! আল্লাহর রহমত হতে বিদরিত হওয়াই ছিল হুদের সম্প্রদায় আদের পরিণাম।

### তাহকীক ও তারকীব

वना रस : عَطْفُ الْفَصَّة عَلَىَ الْقَصَّة ( कि के विकास के कि के कि कि के विकास के वितास के विकास का عَظْف بَيَانٌ वह - أَخَاهُ , वह : قَبُولُـهُ هُوْدُا

: रहारह وَعُدْلِتُ اللَّهُ वहा करत देतिल करत निहारहन त्य عَنْ : قَوْلُهُ أَيُّ سَفُولِكُ وَلِكَ عَدْ

এটা বাবে أَوْمِدُ مُذَكِّرٌ أَغَائِبُ बेत - وَمُل مَاضِقُ अमनात হতে أَغْمَالُ وَهُولُكُ أَغْمَالُ وَهُ أَعْمَ হলো সামনে আসা, ইচ্ছা করা, সংযুক্ত হওয়া, মর্সিরতৈ নিপতিত হওয়া أ

- এর জন্য दয়েছ ؛ تَعَبْيَةُ वारठ أَيَاءُ वारठ : فَـُولُــةُ بِـُسُوَّمٍ

ंवैत . مُطَايَقَتْ गम्बि ، مَرْجُمْ ७ राप्ते रमीत و مُذَكِّرٌ शम्ब بَعض नाम्ब किरक किरताह । खरा . ابّاضًا े बत. भूयाण देनादेदि - बत وَعَايِثَ करत (إِيَّاهَ) -बत प्रसा مُوزَنَّتُ -बत प्रमीत निरारहन :

এই বৃদ্ধিকরণ সেই প্রশ্নের জবাব দান কল্পে হয়েছে যে, يَلْكُ عَادٌ , মুবতাদা ও খবর হয়েছে আর হলো مُنَكِّرٌ কাজেই يَلْكُ عَادَّ ,এর স্থলে نَا فَعَلَى خُوبَاءَ صَادَّةً وَالْمَا مُنَكِّرٌ আর

قِلْكُ ٱلْأَثَارُ أَثَارُ عَادٍ স্বাবের সারকথা, হলো فَرَرٌ হলো أَثَارُ عَادٍ यो উহ্য রয়েছে, অর্থাৎ وَلَكُ ٱلأَثَارُ أَثَارُ عَادٍ كَانَا وَالْعَالَ مَا الْعَالَ عَالَمُ كَانِي عَلَيْكُ الْأَثَارُ أَثَارُ عَادٍ كَانِي عَلَيْكُ الْمُثَارُ أَثَارُ عَادٍ كَانِي عَلَيْكُ الْمُثَارِّ أَثَارُ عَادٍ كَانِي عَلَيْكُ الْمُثَارِّ أَثَارُ عَادٍ كَانِي عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَالِي عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَالَمُ عَلَيْكُ الْمُثَارُ أَثَارُ عَادٍ كُلِي عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ الْمُثَارِّ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُؤْمِنِ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِّمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِّمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِّمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِّمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِّمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُ وَالْمُعُلِمُ الْمُعَلِمُ عَلَيْكُوا وَالْمُعَالِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعَلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُوالْمُ الْمُعْلِمُ عَلَيْكُوا وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْمِ عَلَيْكُوا وَالْمُعِلِمُ عِلَيْكُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُ مِنْ الْمُعْلِمُ عِلَيْكُمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعِلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْمُعِلِ

শদ্দি একবচন, বহুবচনে عَنْدُ অর্থ হলো ঔদ্ধত, অর্হংকারী, অবাধ্য, জেদি, গোঁয়াড়, শক্রতা ও বৈরিতঃ পোষণকারী।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা হুদের ৫০ হতে ৬০ পর্যন্ত ১১আয়াতে বিশিষ্ট পয়গম্বর হযরত হুদ (আ.)-এর আলোচনা করা হয়েছে। তাঁর নামেই অত্র: সূরার নামকরণ হয়েছে। অত্র সূরার মধ্যে হয়রত নূহ (আ.) হতে হয়রত মূসা (আ.) পর্যন্ত সাতজন আম্বিয়ায়ে কেরাম (আ.)। ও তদীয় উত্মতগণের কাহিনী কুরআন পাকের বিশেষ বাচনভঙ্গিতে বর্ণনা করা হয়েছে। এর মধ্যে উপদেশ ও শিক্ষামূলক এমন তথ্যাদি তুলে ধরা হয়েছে, যা যেকোনো অনুভূতিশীল মানুষের অন্তরে ভাবান্তর সৃষ্টি না করে পারে না। তাছাড়া ইমান ও সংকর্মের বহু মূলনীতি এবং উত্তম পথনির্দেশ রয়েছে।

যদিও অত্র সুরার মধ্যে সাতজন পয়গান্তরের কাহিনী বর্ণিত হয়েছে, কিন্তু সুরার নামকরণ করা হয়েছে হ্যরত হুদ (আ.)-এর নামে। এতে বোঝা যায় যে, এখানে হয়রত হুদ (আ.)-এর ঘটনার প্রতি সর্বাধিক গুরুত্বারোপ করা হয়েছে।

আল্লাহ পাক হয়নত হুদ (আ.)-কে জাতির প্রতি নবীন্ধপে প্রেরণ করেছিলেন। দৈহিক আকার-আকৃতিতে ও শারীরিক শক্তি-সামর্থ্যের দিক দিয়ে 'আদ জাতিকে মানব ইতিহাসে অনন্য বলে চিহ্নিত করা হয়। হয়রত হুদ (আ.) ও উক্ত জাতিরই অন্তর্ভুক্ত ছিলেন। যেমন টুইটে 'তাদের ভাই হুদ' শব্দে এদিকে ইন্দিত করা হয়েছে। কিন্তু পরিতাপের বিষয় যে, এত বড় বীর ও শক্তিশালী জাতি তাদের বিবেক ও চিন্তাশক্তি হারিয়ে ফেলেছিল। নিজেদের হাতে তৈরি প্রস্তরমূর্তিকে তারা তাদের মা'বুদ সাব্যক্ত করেছিল।

হযরত হুদ (আ.) তাঁর কওমের নিকট যে দীনি দাওয়াত পেশ করেন, তার তিনটি মূলকথা প্রথম তিন আয়াতে বর্গিত হয়েছে।
এবং আল্লাহ ব্যতীত অন্য কোনো সপ্তা বা শক্তিকে ইবাদত উপাসনার যোগ্য মনে করা বাতুলতা মাত্র। দ্বিতীয় হচ্ছে, আমি যে,
তাওহীদের দাওয়াত নিয়ে এসেছি জীবন উসর্গ করছি। তোমরা চিন্তা করে দেখ তো, আমি এহেন কষ্ট-ক্রেশের পথ কোন
বার্থে অবলম্বন করেছি? আমি তো এর বিনিময়ে তোমাদের কাছে কোনো পারিশ্রমিক চাই না। আমার বস্তুগত কোনো ফায়দা
বা স্বার্থ হাসিল হচ্ছে না। এটা যদি আল্লাহর নির্দেশ এবং আমার দায়িত্ব না হতো, তাহলে তোমাদেরকে দাওয়াত দিতে ও
সংশোধন করতে গিয়ে এত কষ্ট-ক্রেশ বরণ করার কি প্রয়োজন ছিলঃ

ওয়াজ-নসিহত ও দীনি দাওয়াতের পারিশ্রমিক: কুরআনে কারীমে প্রায় সব নবী (আ.)-এর জবানীতে এ উক্তি ব্যক্ত হয়েছে যে, "আল্লাহর দীনের দাওয়াত পৌছানোর বিনিময়ে তোমাদের কাছে কোনো পারিশ্রমিক চাই না।" এতে বোঝা যায় যে, দীনি-দাওয়াত ও তাবলীগের কোনো পারিশ্রমিক গ্রহণ করা হলে তা ফলপ্রসূ হয় না। বাস্তব অভিজ্ঞতাও সাক্ষ্য দেয় যে, যারা ওয়াজ-নসিহত করে পারিশ্রমিক গ্রহণ করে, তাদের কথা শ্রোতাদের অন্তরে কোনো প্রভাব ফেলতে পারে না।

তৃতীয় কথা হচ্ছে, নিজেদের অতীত জীবনে কৃষ্ণরি, শিরকি ইত্যাদি যত গোনাহ করেছ, যেসব থেকে আল্লাহর দরবারে ক্ষম প্রার্থনা কর এবং ভবিষ্যতের জন্য ঐসব গোনাহ হতে তওবা কর। অর্থাৎ দৃঢ় সংকল্প ও প্রতিজ্ঞা কর যে আগামীতে আরু কথনো এসবের ধারে কাছেও যাবে না। যদি তোমরা এরূপ সত্যিকার তওবা ও ইস্তেগফার করতে পার, তিবে তার বদৌলতে পরকালের চিরস্থায়ী সাফল্য ও স্থমম জীবন তো লাভ করবেই, অধিকন্তু দুনিয়াতেও এর বহু উপকারতি। দেখতে পারে দুর্ভিক্ষ ও অনাবৃষ্টির পরিসমান্তি ঘটবে, যথাসময়ে প্রচুর বৃষ্টিপাত হবে, যার ফলে তোমাদের আহার্য পানীয়ের প্রাচুর্য হবে, তোমাদের শক্তি-সামর্থা বর্ধিত হবে।

এখানে 'শক্তি' শব্দটি ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে, যার মধ্যে দৈহিক শক্তি এবং ধনবল ও জনবল সবই অন্তর্ভুক্ত। এতঘার জানা গেল যে, তওবা ও ইন্তেগফারের বদৌলতে ইহজীবনেও ধনসম্পদ এবং সন্তানাদির মধ্যে বরকত হয়ে থাকে। হয়রত হুদ (আ.)-এর আহ্বানের জবাবে তাঁর দেশবাসী মূর্খতালুত উত্তর দিল যে, আপনি তো আমাদেরকে কোনো মেডেজল দেখালেন না। ৩ধু মুখের কথায়ে আমরা নিজেদের বাপদাদার আমলের উপাস্য দেব-দেবীওলোকে বর্জন করব না। এবং আপনার প্রতি ইমানও আনব না। বরং আমরা সন্দেহ করছি যে, আমাদের দেবতাদের নিজাবাদ করার কারণে আপনার মন্তির নই হয়ে গেছে। তাই আপনি এমন অসংলগ্ন কথা বলছেন।

তদুববে হযরত হৃদ (আ.) পর্যাপ্রসূলত নিতীক কণ্ঠে জবাব দিলেন, তোমরা যদি আমার কথা না মান, তবে শোন, আমি আল্লাহকে সাক্ষী রেখে বলছি, আর তোমরাও সাক্ষী থাক যে, একমাত্র আল্লাহ ছাড়া তোমাদের সব অলীক উপাসাদের প্রতি আমি রুষ্ট ও বিমুখ। এখন তোমরা ও তোমাদের দেবতারা সবাই মিলে আমার অনিষ্ট সাধনের, আমার উপর আক্রমণের চেষ্টা করে দেখ, আমাকে বিনুমাত্র অবকাশ দিও না।

এত বড় কথা আমি এ জন্য বলছি যে, আমি আল্লাহ তা আলার উপর পূর্ণ আছা ও ভরসা রাখি, যিনি আমার এবং তোমানের একমাত্র পালনকর্তা। ধরাধামে বিচরণশীল সকল প্রাণীই তার মুঠোর মধ্যে। তার ইচ্ছা ও অনুমতি ছাড়া কেউ কারো কোনো ক্ষতি করতে পারে না। নিক্য় আমার পরওয়ারদিগার সরল পথে রয়েছেন। অর্থাৎ যে ব্যক্তি সরল পথে চলবে, সে আল্লাহকে পাবে, আল্লাহ তা আলা তাকে সাহায্য করবেন।

সম্ম জাতির মোকাবিলায় দাঁড়িয়ে এমন নিতীক ঘোষণা ও তাদের দীর্ঘদিনের লালিত ধর্মীয় ধ্যান-ধারণায় আঘাত হানা সত্ত্বেও এত বড় সাহসী ও শক্তিশালী জাতির মধ্যে কেউ তাঁর একটা কেশও শর্শ করতে পারল না। বন্ধুত এও হযরত হুদ (আ.)-এর একটি মোজেজা। এর দ্বারা একে-তো তাদের এ কথার জবাব দেওয়া হয়েছে যে, আপনি কোনো মোজেজা প্রদর্শন করেন নি।
দ্বিতীয়ত, তারা যে বলত, "আমাদের কোনো কোনো দেবতা আপনার মন্তিষ্ক নষ্ট করে দিয়েছে" তাও বাতিল করা হলো।
কারণ দেব-দেবীর যদি কোনো ক্ষমতা থাকত, তবে এত বড় কথা বলার পর ওরা তাঁকে জীবিত রাখত না।

অতঃপর তিনি বলেন তোমরা যদি এভাবে সন্তাকে প্রত্যাখ্যান করতে থাক, তবে জেনে রাখ, যে পয়গাম পৌছাবার জন্য আমাকে প্রেরণ করা হয়েছে, আমি তা খ্যাখেজারে তোমাদের নিকট পৌছিয়েছি। অতথব তোমাদের অনিবার্থ পরিগতি হচ্ছে যে, তোমাদের উপর আল্লাহর আজাব ও গজার আপতিত হবে, তোমরা সমূলে নিপাত ও নিচ্চিহ্ন হয়ে যাবে। আর আমার পরগুৱারনিগার তোমাদের স্থালে অনা জ্ঞাতিকে এ পৃথিবীতে আবাদ করাবেন। তোমরা যা করছ তাতে তোমাদেরই সর্বনাশ করছ, আল্লাহ তাআলার কোনো ক্ষতি করছ না। আমার পালনকর্তা স্বকিছু লক্ষ্য রাখেন, রক্ষণাবেক্ষণ করেন। তোমাদের স্ব ধ্যান-ধারণাও কার্যকলাপের তিনি খবর রাখেন।

কিন্তু হতভাগার দল হয়রত হুদ (আ.)-এর কোনো কথায় কর্ণপাত করল না। তারা নিজেদের হঠকারিতা ও অবাধ্যতার উপর অবিচল রইন। অবশেষে প্রচণ্ড ঝড়-ভূফান রূপে আল্লাহর আজাব নেমে এলো। সাভদিন আটরাত যাবত অনবরত ঝড়-ভূফান বইতে লাগল। বাড়ি-যর ধসে গেল, গাছপালা উপড়ে পড়ল, গৃহ-ছাদ উড়ে গেল, মানুষ ও সকল জীবজন্তু শূন্যে উথিত হয়ে সজোৱে জমিনে নিক্ষিত্ত হলো, এভাবেই সূঠাম দেহের অধিকারী শক্তিশালী একটি জাতি সম্পূর্ণ ধ্বংস ও বরবাদ হয়ে গেল। আদ জাতির উপর যথন প্রতিশ্রুত আজাব নাজিল হয়, তথন আল্লাহ তা'আলা তাঁর চিরত্তন বিধান অনুযায়ী হয়রত হুন (আ.)

আদ জাতির কাহিনী ও আজাবের ঘটনা বর্ণনা করার পর অপরাপর লোকদের শিক্ষা ও সতকীকরণের জন্য ইরশাদ করেছেন য়ে, কওমে আদ আল্লাহর আয়াত ও নিদর্শনসমূহকে অস্থীকার করেছে, আল্লাহর রাস্নগণকে অমান্য করেছে, হঠকারী পাপিষ্ঠদের কথামতো কান্ধ করেছে। যার ফলে দূনিয়াতে তাদের প্রতি গল্পব নাজিল হয়েছে এবং আবেরাতেও অভিশপ্ত আজাবে নিক্ষিপ্ত হবে।

ও সঙ্গী ঈমানদারগণকে সেখান থেকে সরে যাওয়ার নির্দেশ দিয়ে আজাব হতে রক্ষা করেন :

এখানে বোঝা যায় যে, 'আদ জাতি ঝড়-ভূফানের কবলে পতিত হয়েছিল। কিন্তু 'সূরা মূমিনূন'-এর বর্ণনায় বলা হয়েছে যে, ভয়ন্তর গর্জনে তারা ঋংস হয়েছে। এ প্রসঙ্গে বলা যায় যে, হয়তো উভয় প্রকার আজাবই নাজিল হয়েছিল। প্রথমে ঝড়-ভূফান ডক্ত হয়েছিল, চরম পর্যায়ে ভয়ন্তর গর্জনে তারা ঋংস হয়েছিল।

আদ জাতির তিনটি বৈশিষ্ট্য : ইমাম রায়ী (র.) গিখেছেন, আলোচ্য আরাতে আদ জাতির তিনটি বৈশিষ্ট্য ধারাবাহিকভাবে বর্ণিত হয়েছে। مُوَمَّضُوا رُسُلُمُ আদ জাতি আল্লাহ পাকের একজুবাদের নিদর্শন সমূহকে অবীকার করেছে। رُسُلُمُ তারা আল্লাহর রাস্পূর্ণপথকে অবীকার করেছে। যদিও আদ জাতি ৩ধু হয়রত হুন (আ.)-কে অবীকার করেছে কিবু আলোচ্য আয়াতে رُسُلُمٌ বহুবচনের শব্দ ব্যবহার করে এ কথা ঘোষণা করা হয়েছে যে, কোনো একজন রাসুগকে অবীকার করার অর্থ

সকল রাস্লকে অস্বীকার করা। কেননা সকল রাস্লের শিক্ষার মূল ভিন্তি এবং আদর্শ একই। অতএব, যারা একজন রাস্লকে অস্বীকার করলো তারা যেন সকল রাস্লকেই অস্বীকার করলো। এই আয়াতে পবিত্র কুরআন ইসলামের এই মূলনীতি পুনরাং ঘোষণা করেছে যা স্রায়ে বাকারার একটি আয়াতে ইরশাদ হয়েছে– مَنْ رُسُلِم ضَنْ رُسُلِم আমরা আল্লাহ পাকের কোনো রাস্লের মধ্যে পার্থক্য করিনা।

আর তারা এমন লোকদের কথা মেনে চলে যারা ছিল জালেম, যারা ছিল সত্যের দুশমন। [ডাফসীরে কবীর ২৫-১৮,পৃষ্ঠা-১৫:]

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন, এই বাক্যটি দ্বারা আদ জাতির পথত্রষ্ট, অহংকারী তথাকথিত নেতাদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে যারা সত্যের আহ্বানকে প্রত্যাখ্যান করেছে, আল্লাহর নবীগণের প্রতি ঈমান আনয়নের স্থলে তাদের বিরোধিতা করেছে। আর যে শিক্ষা প্রহণের মাধ্যমে তারা চিরশান্তি, চিরমুক্তি লাভ করতে৷ সে শিক্ষাকে তারা বর্জন করেছে। আর এমন জালেম, সত্য বিরোধী লোকদের অনুসরণ করেছে, যারা কুফরি ও নাফরমানিকে তাদের জন্য বেছে নিয়েছে, যা তাদের জন্যে ধ্বংসের করেণ হয়েছে। —[তাফনীরে মাযহারী, ২৩-৬, পৃষ্ঠা-৫৯]

তাফসীরকারগণ উল্লেখ করেছেন, আদ জাতি আল্লাহর নিয়ামতে সমৃদ্ধ ছিল এবং সমৃদ্ধির কারণে তাদের নৈতিক অবক্ষয় চরম পর্যায়ে পৌছেছিল। স্রষ্টা ও পালনকর্তা আল্লাহ পাকের তাওহীদ বা একত্বাদের নিদর্শন সমৃহকে তারা অস্বীকার করেছিল। আর তা করেছিল ওধু জিদ এবং শক্রতার বশবতী হয়ে। তাই পরবর্তী আয়াতে তাদের কঠোর শান্তির কথা ঘোষণা করে ইরশাদ হয়েছে– কুলি কুলি এই শক্রতার শান্তি ভোগ করে ধ্বংস হয়েছে। এতদ্বাতীত, দুনিয়া আবেরাত উভয় জাহানে তাদের প্রতি রয়েছে লানত। এই লানত তাদের প্রতি অব্যাহত থাকবে কেয়ামতের দিন পর্যন্ত। এরপর তব্দ হবে চিরশান্তি।

আল্লাহ পাকের নাফরমানির পরিণাম ভয়াবহ: কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, দূনিয়ার জিন্দেগিতে তাদের উপর আল্লাহ পাকের তরফ থেকে এসেছে লানত বা অভিশাপ অর্থাৎ তারা আল্লাহর রহমত থেকে বঞ্চিত হয়েছে। আর এটি হলে। আল্লাহ পাকের নাফরমানির পরিমাণ।

এ অর্থ হতে পারে যে, পার্থিব জীবনেও তারা নানা প্রকার বালা মসিবতে গ্রেফতার হবে, অশান্তি অকল্যাণ হবে তাদের চির সাথী। বর্তমান যুগেও পবিত্র কুরআনে ঘোষিত এ সত্যের বাস্তবতা পরিলক্ষিত হয় যেমন পাকাত্যের ধনতান্ত্রিক দেশগুলোহে সুখ-সামগ্রীর পর্যাপ্ত ব্যবস্থা থাকা সত্ত্বেও শান্তির অভাব চরম। তার পাশাপাশি রয়েছে এইডস রোগের প্রানুর্ভাব।

অন্যদিকে সমাজভান্ত্রিক বিশ্বে মানুষের স্বাধীনতাকে হরণ করা হয়েছে, মানুষকে গৃহপালিত পশুর ন্যায় জীবন যাপন করে বাধ্য করা হয়েছে এবং খাদ্যের অভাব জীবনকে দূর্বিষহ করে তুলেছে। বৈজ্ঞানিক উনুতির কারণে ভারা এটম বোমা তৈরি করে চলেছে। কিছু এর পাশাপাশি তাদের দেশের মানুষের মুখে এক মুঠা খাদ্য তুলে দিতে পারছে না। স্রষ্টা ও পালনকর্ত আল্লাহ পাকের বিধি নিষেধকে অমান্য করার এটিই হলো অবশাজ্ঞারী পরিণতি। এ আয়াত ঘারা একথা সুস্পষ্টভাবে ঘোষণা করা হয়েছে যে, যারা আল্লাহ পাকের প্রতি ঈমান আনবে না তাদের প্রতি লানত, দূনিয়াতেও হবে এবং আবেরাতেও হবের কারণ পরবতী বাক্যে ইরশাদ হয়েছে— কর্ম কর্ম কর্ম করিণ তাকের প্রতি লানত, দুনিয়াতেও হবে এবং আবেরাতেও হবের কারণ পরবতী বাক্যে ইরশাদ হয়েছে— কর্ম কর্ম কর্ম করেছে তাই ধ্বংসই তাদের পরিণতি। আরে জেনে রাখ হুদের জাতি আদের প্রতি আল্লাহ পাকের অভার পাকের অবাধ্য এবং অকৃতজ্ঞ হওয়ার কারণে তাদের এই ভয়াবহ পরিণতি হয়েছে। আল্লামা বগষ্ট (য়.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতের কর্ম শাদিটির দু'টি অর্থ হতে পারে ১. এর অর্থ হলো দূরত্ব অর্থাৎ আদ জাতি আল্লাহ পাকের রহমত থেকে দূরে সরে পড়েছে। ২. এর অর্থ হলো, ধ্বংস অর্থাৎ আদ জাতি উল্লিখিত অপরাধ সমূহের কারণে শান্তির ঘোণ্য বলে বিরেচিত হয়েছে এবং ধ্বংস হয়েছে।

তাফসীরকারণণ লিখেছেন, আদ জাতির পরিণতিকে পৃথিবীর অন্য জাতি সমূহের জন্যে শিক্ষণীয় হিসেবে পেশ করার লক্ষে স্থা শব্দটি একাধিকবার ব্যবহৃত হয়েছে।

আল্লামা সানউল্লাহ পানিপতি (র.) এ কথাও লিখেছেন, যে, گَرُمُ مُرُدُ শব্দটি ব্যবহার করার কারণ এই যে, দু'টি জাতির নামই আদ ছিল। প্রথম আদ এবং দ্বিতীয় আদ নামে তারা ছিল পরিচিত। দ্বিতীয় আদ হলো সমৃদ জাতি। আর প্রথম আদ হলো হৃব (আ.) -এর জাতি "কওমে"হৃদ শব্দটি ব্যবহার করে একথা ঘোষণা করা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াতে সামৃদ জাতি উদ্দেশ নয়। –(তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড-৬, পৃষ্ঠা-৫৯-৬০ তাফসীরে কাবীর, খণ্ড-১৮, পৃষ্ঠা-১৬]

صَالِحًا م قَالَ يَقُوم اعْبُدُوا اللَّهُ وَجَدُورُ مَالَكُم مِنْ اللهِ غَيْرُهُ لا هُوَ أَنْشَاكُ إِبْتَدَأَ خَلْقَكُمْ مِنَ الْاَرْضِ بِخَلْقِ اَبِيْكُ أَدُمَ مِنْهَا وَاسْتَعْمَركُمْ فِيلْهَا جَعَلَكُمْ عَمَارً رَبِي قَرِيْبُ مِنْ خَلْقِه بِعِلْمِه مُجِيْبُ لمَنْ سَأَلَهُ

قَالُوْا يُصَالِحُ قَدْ كُنْتُ فِيْدَ نَرْجُوْ أَنْ تَكُونَ سَلِّيدًا قَبْلَ هُذَا الَّذِي صَدَرَ مِنْكَ اَتَنْهَانَا ۖ أَنْ نَعْبُدَ مَا يَعْبُ أَبُأَوْنَا مِنَ الْاَوْثَانِ وَإِنَّنَا لَفِي شَكٍّ مِّحَدً تَدْعُونَا إلَيْهِ مِنَ التَّنُوحِيْدِ مُرِيْبٍ مَوْقٍ في الرَّبِّب.

قَالَ يِنْقَوْمِ ٱرَآيِنْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّ بَيَان مِنْ زَّبَى وَاَتَانِى مِئْدُ فَمَنْ يَنْصُرُنِيْ يَمْنَعُنِيْ مِنَ اللَّهِ أَيْ عَذَابِهِ انْ عَصَيْتُهُ مِن فَمَا تَزِيْدُونَنِ باَمْركُمْ لِي بِذَلِكَ غَيْرَ تَخْسَبْ

ভাষুদ জাতির নিকট তাদের গোক্রী: ﴿ ﴿ ٦٠. وَ ٱرْسَلْنَا ٱللِّي تُكُمُودَ ٱخَاهُمْ مِنَ ٱلْقَبْبِلَا প্রেরণ করেছিলাম। সে কলেছিল, হে আম'র সম্প্রদায়! তোমরা আল্লাহর ইবাদত কর তাঁকে এক বলে বিশ্বাস কর তিনি ব্যতীত তোমাদের অন্য কোনো ইলাহ নেই। তিনি তোমাদের আদি পিত হ্যরত আদম (আ.)-কে সৃষ্টি করত, ওরুতে তোমাদেরকে মাটি হতে সৃষ্টি করেছেন এবং তাতেই তিনি তোমাদেরকে বসবাস করিয়েছেন, তোমাদেরকে আবাদকারী বানিয়েছেন যাতে তাতে তোমরা বসবাস কর। সতরাং তোমরা শিরক হতে তাঁর নিকট ক্ষমা প্রার্থনা কর এবং আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে তাঁর প্রতিই তোমরা তুওবা কর, প্রত্যাবর্তন কর। নিক্য আমার প্রতিপালক জ্ঞান হিসাবে তাঁর সষ্টির নিকটই যে ব্যক্তি তাঁকে আহ্বান করে তার আহ্বানে তিনি সাডা দেন।

৬২. তারা বলল, হে সালেহ! এটার পূর্বে অর্থাৎ তোমার নিকট হতে যে আচরণ প্রকাশ পেল এটার পূর্বে তুমি ছিলে আমাদের পিত-পুরুষ যাদের অর্থাৎ যে সমস্ত প্রতিমার উপাসনা করতে তুমি কি আমাদেরকে তাদের উপাসনা করতে নিষেধ করতেছং যে বিষয়ের প্রতি তুমি আমাদেরকে আহ্বান করতেছ অর্থাৎ তাওহীদ আমরা সে বিষয়ে নিশ্চিতভাবে সংশয়ে নিপতিতকারী সন্দেহে আছি। 🚅 🕹 : অর্থ সংশয়ে নিপ্তিতকারী

১৮ ৬৩. সে বলল, হে আমার সম্প্রদায়! তোমরা আমাকে বল, আমি যদি আমার প্রতিপালকের পক্ষ হতে স্পষ্ট বিবরণের উপর প্রতিষ্ঠিত হয়ে থাকি এবং তাঁর পক্ষ হতে যদি আমার নিকট রহমত অর্থাৎ নবুয়ত (এসে থাকে তবে আল্লাহ হতে] অর্থাৎ তার শান্তি হতে কে আমাকে সাহায্য করবে কে আমাকে রক্ষা করবে আমি যদি তাঁর অবাধ্যাচরণ করি? আমাকে তোমরা এই ধরনের নির্দেশ দিয়ে কেবল আমার ক্ষতিই অর্থাৎ গুমরাহকরণ কার্যেরই বৃদ্ধি করতেছ। 🚅 : এই স্থানে এটার অর্থ বিবরণ।

وَيْفَوْم هٰذِه نَاقَعُ اللَّهِ لَكُمْ أَيَّةً حَالًا عَامِلُهُ الْاشَارَةُ فَنُذُرُوهَا تَأْكُلُ فِي ارض اللُّهِ وَلَا تَمُسَّنُوهَا بِسُوَّاءٍ عَقْرِ فَبِأَخُذُكُمْ عَذَاتُ قَرِيْتُ إِنْ عَقَرْتُمُوْهَا

.٦٥ ७४. किखु ठांता जात तर कतन जातत निर्मत कृतात . فَعَقَرُهُمَا عَقَرَهَا فُدَارُ بِاَمْرِهِمْ فَقَالَ صَالِحٌ تَمَتَّعُوا عِيشُوا فِي دَارِكُمْ ثَلْثَةً أَبَّامِ ثُنَّمَ تَهُلكُونَ ذَٰلكَ وَعَنَّدُ غَيْرُ مكذوب فيته

فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا بِاهْلَاكِهِمْ نَجَّيْنَا صَالِحًا وَالَّذِيْنَ أَمُنُوا مَعَهُ وَهُمُ ٱربَّعُهُ أَلاَفِ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَنَجَّيْنَا هُمْ مِنْ خِزْي يَوْمَئِذِ بِكَسُر السيم اعْرَابًا وَفَتْحِهَا بِنَاءَ لِإِضَافَتِهِ الِي مَبْنِيِّ وَهُوَ الْأَكْثَرُ ان رَبُّكَ هُوَ ٱللَّويُّ الْعَزِيْزُ الْغُالِبُ

فى دېارھىم جىيىسىن باركىيىن على التركب مَيّتيْنَ

.٦٨ ৬৮. युग ठाता त्रश्राय ठारात शृहरामूरह कथने व उद्दे كَانَّهُمْ لَمْ يَغْنَوْا يُقَيْمُوْا فِيهَا فِي دَار اَلَّا اَنَّ تُبَدُّوهَ كَفَدُوا رَبُّهُمْ مَا اَلَّا بُعُدًا لتُمُودَ بِالصَّرْفِ وَتَرْكِهِ عَلَىٰ مَعْنَى الْحَيَّ وَالْقَبْيِكَة

জন্য একটি নিদর্শন। এটাকে আল্লাহর জমিতে চরে বেতে দাও। এটাকে মন্দভাবে স্পর্শ করিও না. বং করে ফেলিও না। যদি তোমরা এটাকে বধ কবে ফেল তবে তোমাদেরকে আন্ত শান্তি পাকডাঙ করবে। 🛍 : এটা এই স্থানে 🕽 দক্রণে ব্যবহৃত হয়েছে। اسم اشارة । বা ইঙ্গিত নির্দেশক বিশেষ্য عَامِلُ الآلَك

৬৪. হে আমার সম্প্রদায়! আল্লাহর এই উট্ট তোমাদের

নামক এক ব্যক্তি তাকে বধ করেছিল। অনন্তর *সে* হযরত সালেহ বলন, তোমরা তোমাদের গহে তিন দিন জীবন উপভোগ করে নাও, জীবিত থাকার স্বাদ নিয়ে নাও। অতঃপর তোমরা ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে। এটা একটি প্রতিশ্রুতি, এই বিষয়ে মিখ্যা কিছ হল্পরন্থ

৬৬. অনন্তর যখন অর্থাৎ এদেরকে ধ্বংস করে দেওয় সম্পর্কে আমার নির্দেশ আসলে তখন আমি সালেঃ এবং তার সঙ্গী মু'মিনদেরকে এরা সংখ্যায় ছিল চাব হাজার আমার অনুগ্রহে রক্ষা করলাম, এবং ঐদিনের লাঞ্জনা হতে তাদেরকে রক্ষা করলাম। নিক্তয় তোমার প্রতিপালক শক্তিমান, পরাক্রমশালী, তিনি প্রবল রূপে গণ্য হলে مُعْرَبُ প্রদটি يُومْ রূপে গণ্য হলে র্তার 🚣 অক্ষরটি কাসরাসহ পঠিত হবে। জ্ঞ 🚣 এর দিকে اضَافَتْ বা সম্বন্ধিত বলে তার অক্ষরটি ফাতাহ সহও পঠিত হয়। এটার এই ধরনের ব্যবহারই সর্বাধিক।

७४. وَأَخَذَ الَّذَيْنَ ظَلَّمُوا الصَّبِحَة فَأَصْبَحُوا ، ٩٧. وَأَخَذَ الَّذَيْنَ ظَلَّمُوا الصَّبِحَة فَأَصْبَحُوا তাদেরকে পাকডাও করল: ফলে তারা নিজ নিচ शुंदर नज्जान रहा यह পाए तरेन ا جَالْمَيْنَ अर्थ নতজানু হয়ে মরে পড়ে রই**ল**।

> করেনি।] বসবাস করে নি। শোন! ছামুদ সম্প্রদায় তাদের প্রতিপালককে অস্বীকার করেছিল ৷ শোন ধ্বংসই ছিল ছামৃদ জাতির পরিণাম : কর্ম শব্দী শাঠ করা যায়। আর কবীলা ও গেত্রের নাম হিসাবে এটাকে المُنْهُ مُنْهُمُ مُنْهُمُ क्रिश्ट और করা যায়।

### তাহকীক ও তারকীব

: وَرُكَ نَسُرُهُ : ছামূদ একটি সম্প্রদায়ের নাম, যার তাদের পরদাদা ছামূদ ইবনে আবির ইবনে ইরাম ইবনে সাম ইবনে নৃহ আ.)-এর দিকে مُشْسُرُبُ হয়েছে। এই সম্প্রদায়ের সাথে ই হয়রত সালেহ (আ.)-এর সম্পর্ক ছিল এবং এ সম্প্রদায়ের প্রতিই ঠাকে রাসুল রূপে প্রেরণ করা হয়েছিল।

তিনি প্রসিদ্ধ নবীগণের একজন । পবিত্র কুরআনের নয়টি স্থানে তার মাম উল্লেখ করা হয়েছে । তিনি ছামূদ ন্দ্রনায়ের প্রতি প্রেরিত হয়েছিলেনঃ

ं अरर्थ रसरह । كَوْلُمُ حَالًا अर्थ इस्सरह عَالَ शि اَيْدُ वि اَيْدُ अर्थ : عَوْلُمُ حَالًا

এ শদ্যি বাবে مَرْبَ এ শদ্যি বাবে مَرْبَ এ শদ্যের পোড়ালী কেটে ফেলা, প্রারবদের নিয়ম ছিল যখন কোনো উটকে ধ্বংস করতে চাইত তখন তার গোড়ালী কেটে দিত। পায়ের গোড়ালী কেটে দিত। পায়ের গোড়ালী কেটে দিত। পায়ের গোড়ালী কেটে দিত। পায়ের গোড়ালী কেটে দিত।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হ্বৰত সালেহ (আ.)-এর বংশ সূত্র : হযরত সালেহ (আ.) যে সম্প্রদায়ে প্রেরিত হয়েছিলেন তাকে ছামূদ বলা হয়। পবিত্র কুরমানের ৯ স্থানে ঠুলি এই উল্লেখ রয়েছে। তা হলো সূরা আ'রাঞ্চ, হুদ, হজর নমল, ফুসসিলাত, নাজম, কামার, হাজাহ ও শামস সূরা সমূহে। হযরত সালেহ (আ.) -এর বংশ পরম্পরার মধ্যে বংশ বিশেষজ্ঞগণের মধ্যে মতবিরোধ রয়েছে। প্রসিদ্ধ রাফেজে হাদীস ইমাম বগতী (র.) তাঁর বংশ সূত্র এভাবে উল্লেখ করেছেন যে, সালেহ ইবনে ওবায়দ ইবনে আসিফ ইবনে যাগেহে ইবনে ওবায়দ ইবনে হাদির ইবনে হাদির ইবনে হাদির ইবনে হাদির ইবনে হাদির ইবনে হাদির হবন হাদির হবন হাদির হবনে হামূদ সম্প্রদায়র বাহামূদ জাতি বলা হয়। প্রতিটি বংশ সূত্রই সর্বশেষ সাম ইবনে নৃহ (আ.) -এর সামে গিয়ে মিলে যায়। মোটকথা সকল বর্ণনার সমষ্টির ছারা বুঝা যায় যে, ছামূদ সম্প্রদায় ও সামী গোত্রের একটি শাখা ছিল। আর এটা হলো সেই গোত্র যায় যেইন তার হাম্পরর করেছেল। আর এটা হলো সেই গোত্র যায় ইনি হামূদ সম্প্রদায়র ও রমার হিল ৷ আর এদেরকে

৬) হতে ৬৮ পর্যন্ত ৮ আয়াতে হযরত সালেহ (আ.)-এর কাহিনী বর্ণিত হয়েছে। যিনি 'আদ জাতির দ্বিতীয় শাখা 'কওমে 
ছাম্দ' -এর প্রতি প্রেরিত হয়েছিলেন। তিনিও তাঁর কওমকে সর্বপ্রথম তাওহীলের দাওয়াত দিলেন। দেশবাসী তা প্রত্যাখ্যান
করে বঙ্গন "এ পাহাড়ের প্রস্তরখণ্ড হতে আমাদের সম্মুখে আপনি যদি একটি উট্রী বের করে দেখাতে পারেন, তাহলে আমরা
আপনাকে সত্য নবী বলে মানতে রাজি আছি।"

হযরত সালেহ (আ.) তাদেরকে এই বলে সভর্ক করলেন যে, তোমাদের চাহিদা মুতাবিক মোজেজা প্রদর্শনের পরেও তোমরা যদি ঈমান আনতে দ্বিধা প্রকাশ কর, তাহলে কিন্তু আল্লাহ ত আলার বিধান অনুসারে তোমাদের উপর আজাব নেমে আসবে, তোমরা সমূলে ধ্বংস হয়ে যাবে। এতদসত্ত্বেও তারা নিজেদের হঠকারিতা হতে বিরত হলো না। আল্লাহ তা'আলা তার অসীম কুদরতে তাদের চাহিদা মুতাবিক মোজেজা জাহির করলেন। বিশাল প্রব্ধেষণ্ড বিদীর্ণ হয়ে তাদের কথিত ওণাবলি সম্পন্ন উন্ধী
আত্তপ্রকাশ করল। আল্লাহ তা'আলা হুকুম দিলেন যে, এ উন্ধীকে কেউ যেন কোনোৱপ কট্ট-ক্রেশ না দেয়। যদি এরপ করা

হয়, তবে তোমাদের প্রতি আজাব নাজিল হয়ে তোমরা ধ্বংস হয়ে যাবে : কিন্তু তারা নিষেধাজ্ঞা অমান্য করল, উদ্ভীকে হত্যা করল । তখন আল্লাহ তা'আলা কঠোরভাবে পাকড়াও করলেন । হয়রত সালেহ (আ.) ও তার সঙ্গী ঈমানলারগণ নিরাপদে রক্ষা পেলেন । অন্য সবাই এক ভয়াবহ গর্জনে ধ্বংস হলো । অত্র ঘটনায় বর্ণিত রয়েছে যে, হ্যরত সালেহ (আ.)-এর জ্ঞাতি তাকে বললেন । অন্য সবাই এক ভয়াবহ গর্জনে করার অর্থাৎ তাওহীদের দাওয়াত ও প্রতিমা পূজা থেকে আমাদের বারণ করার আগ পর্যন্ত আপনার সম্পর্কে আমানের উচ্চালা পোষণ করতাম যে, আপনি আগামীতে আমাদের নেতৃত্ব দান করবেন । এর কারণ হচ্ছে আল্লাহ তা'আলা বাল্যকাল হতেই নবীগণকে যোগ্যতা ও উন্নত স্বভাব-চরিত্রের অধিকারী করে থাকেন । যার ফলে সবাই তাদেরকে ভক্তি ও শ্রদ্ধা করতে বাধ্য হতো, যেমন হয়রত মুহাম্মাদ ———ক নবুয়ত ঘোষণা করার পূর্বে সমগ্র আরববাসী তাকে সত্যবাদী ও বিশ্বাসী মনে করত, এবং 'আল-আমীন' উপাধিতে ভূষিত করেছিল। কিন্তু নবুয়তের দাবি ও মূর্তিপূজা থেকে বারণ করার সঙ্গে সঙ্গই সেই সব লোক তার বিরোধিতা ও শক্রতা ওফ করেছিল।

তথাৎ তারা যখন আল্লাহর নিষেধাজ্ঞা লক্ষন করে অলৌকিক উদ্ধীকে হত্যা করল, তখন তাদেরকে নির্দিষ্টভাবে জানিয়ে দেওয়া হলো যে, মাত্র তিনদিন তোমাদেরকে অবকাশ দেওয়া হলো, এ তিনদিন অতিবাহিত হওয়ার সঙ্গেই তোমরা ধ্বংশ হয়ে যাবে।

"খ্ৰন আমার আজাবের আদেশ আসল তখন আমি সালেহকে এবং তাঁর সঙ্গে যারা ঈমান এনেছিল তাদেরকে রক্ষা করেছি সেদিনের কঠিন আজাব থেকে এবং অপমানজনক শান্তি থেকে আর তা করেছি আমার রহমতে।" আলোচা আয়াতে কয়েকটি কথা বলা হয়েছে-

- আল্লাহর অবাধ্য নাফরমানদের যখন কঠোর আজাব হয় তখনও তিনি তাঁর মুমিন বান্দাদেরকে রক্ষা করেন যেমন হয়রত সালেহ (আ.) এবং তাঁর প্রতি যারা ঈমান এনেছিলেন তাদেরকে রক্ষা করেছেন।
- আল্লাহ পাক মুমিনদেরকে গুধু তাঁর রহমতে রক্ষা করেছেন, যদি তিনি রহমত নাজিল না করতেন তবে এ ভয়ংকর আজাব
  থেকে রক্ষা পাওয়ার কোনো পদ্ধা ছিলনা।

় ৩. [সেদিনের অপমান থেকে] অর্থাৎ একটি আজাব ছিল ধ্বংসের, আর ছিতীয় আজাব ছিল ধ্বংসের, আর ছিতীয় আজাব ছিল অ্বিমানের। আলাহ পাক তাঁর বিশেষ রহমতে উভয় আজাব থেকেই হযরত সালেহ (আ.) এবং তাঁর সঙ্গী মুমিনদেরকে রক্ষা করেছেন। কিন্তু আলাব থেকেই হযরত সালেহ (আ.) এবং তাঁর সঙ্গী মুমিনদেরকে রক্ষা করেছেন। তিনি আকি আন্তুটী । এই :[হে রাসূল।] নিশ্চয় আপনার প্রতিপালক সর্বশক্তিমান, পরাক্রমশালী। তিনি যাকে ইচ্ছা তাকে ধ্বংসও করতে পারেন। কেননা তিনি সর্বময় ক্রমতার অধিকারী। একই সময় ধ্বংস করা ও রক্ষা করা তাঁর পক্ষেই সম্ভব। তিনি পরাক্রমশালী।

–[তাফসীরে রুক্ল মা'আনী, খণ্ড-১২, পৃষ্ঠা-৯২ তাফসীরে মাজেনী, খণ্ড-১, পৃষ্ঠা-৪৭৩। তাফসীরে কুরতুবীতে বর্ণিত হয়েছে যে, এ অবকাশের তিনদিন ছিল বৃহস্পতি, শুক্র ও শনিবার। রোববার প্রত্যুষে তাদের উপর আজাব নাজিল হলো।

ত্র ত্রিকাটি الْمَالِمُ وَالْحَدُ الْكَذِيْلُ طَلَّمُوا الصَّبِّمَةُ : অর্থাৎ ঐ পাপিষ্ঠদেরকে এক তয়ন্কর গর্জন এনে পাকড়াও করন। এ ছিল হযরত জিবরাঈন (আ.)-এর গর্জন, যা হাজার হাজার বজ্বধ্বনির সম্মিলিত শক্তির চেয়েও ভয়াবহ। যা সহ্য করার ক্ষমতা মানুষ বা কোনো জীবজত্বর হতে পারে না। এরূপে প্রাণ কাঁপানো গর্জনেই সকলে মৃত্যুবরণ করেছিল।

- ". وَلَقَدْ جَا َ أَتَ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرِي أَيْ بِالْمُحَاتَ وَمَعْقُدُنَ مَعْدُهُ قَالُوا سِلَاماً
- أَى بِاسْحَاقَ وَيَعْقُوْبَ بَعْدَهُ فَالُوا سَلَامًا مَصْدَرُ قَالَ سَلامً عَلَيْكُمْ فَمَا لَبِثَ أَنَ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِينْذٍ مَشْوِيّ
- . فَلَدَّا رَأَى اَيْدِيهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمُ '
  بِمَعْنَى اَنْكَرَهُمْ فَاوْجَسَ اصَّمَرَ فِي '
  نَفْسِهِ مِنْهُمْ فِينْفَةً مَّ خَوْفًا قَالُوا لاَ
  تَخْفُ إِنَّا أَرْسِلْنَا اللَّي قَوْمِ لُوْطٍ
- وَامْرَاتُهُ أَيْ إِمْرَأَةً أِيسْرَاهِيْمَ سَارَةً قَاتَيْمَةً تَخْدِمُهُمْ فَضَحِكَتَ السِّبْشَارًا بِهَلَامِهِمْ فَيَشَّرْنَاهَا بِإِسْحٰقَ وَمِنْ وَرَاءٍ بَعْدٍ إِسْعٰقَ فَيَشَّرْنَاهَا بِإِسْحٰقَ وَمِنْ وَرَاءٍ بَعْدٍ إِسْعٰقَ يَعْقُونَ وَلَدَهُ تَعَيْشُ الرارَانُ ثَرَاءً
- أَ. قَالَتْ يَاوَيْلُتَى كَلِمَةٌ تَقَالُ عِنْدَ امْرٍ عَظِيْمٍ وَالْآلِفُ مُبَدَّلَةٌ مِنْ يَاءِ الْإِضَافَةٍ الْمُلَالَةُ مِنْ يَاءِ الْإِضَافَةٍ اللّهِ وَأَنَا عَجُوزَ لِيْ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ اللّهُ مِالَةً وَعِشْرُونَ سَنَةً وَتَصَبُهُ عَلَى الْعَالِ وَعِشْرُونَ سَنَةً وَتَصَبُهُ عَلَى الْعَالِ وَالْعَامِلُ فِي ذَا مِنَ الْإِضَارَةِ وَالْعَامِلُ فِيهِ مَا فِي ذَا مِنَ الْإِضَارَةِ إِلَّا هُذَا لَشَيْعُ عَجِيْدَ أَلَا أَنْ يُتُولِدَ وَلَدَا اللّهُ الْعَلَا لَلْمُعَالَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### অনুবাদ :

- 14 ৬৯. <u>আমার প্রেরিত কোরেশতাপণ উসরকে ৫ তংপর</u>
  ইয়াক্বের সুসংবাদ নিয়ে ইব্রাইন্সের নিকট আসল তারা বল্ল, সালাম। সে বলল, তোমাদের উপরও <u>সালাম। সে অনতিবিলয় কাবার করা গো.বংস নিয়ে</u> <u>আসল। الْكُلْتُ এ</u>টাই বা উহ্য একটি ক্রিয়ের সমধাতৃজ কর্মজপে বাবস্বত হয়েছে। مُنْفِرُةُ : অর্থ কাবারকৃত, ভুনা।
  - 90. সে যখন দেখল, উহার দিকে তাদের হাত বাতৃতেছে

    না তখন তাদেরকৈ অবাঞ্জিত বোধ করল এবং
    তাদের সম্বন্ধে মনে ভীতি সঞ্চার হলো। তারা বলল,
    ভয় করিও না। আমরা লৃতের সম্প্রদায়ের প্রতি
    তাদেরকে ধ্বংস করার উদ্দেশ্যে প্রেরিত হয়েছি।
    مُنْ الْحَمْدُ الْحَمْدُ عَلَمْ الْحَمْدُ اللّهُ الْحَمْدُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ
  - 93. তার ব্রী অর্থাৎ ইবরাহীমের ব্রী সারা <u>দাঁড়ানে ছিল।</u>
    সে তাদের খেদমত করতেছিল। <u>সে</u> এদের খংলের
    সংবাদে খুশি হয়ে <u>হেসে উঠল অনন্তর তাকে</u>
    ইসহাকের এবং ইসহাকের পরবর্তীতে তৎসত্তান
    ইয়াকুবের সুসংবাদ দিলাম সে তাকে ইয়াকুবকে দর্শন
    না করা পর্যন্ত বেঁচে থাকবে। أَرَاءُ -এই স্থানে অর্থ
    পরবর্তী।
  - ৭২. সে বলল, কি আশ্চর্য! رَبَّلَتُي সাজ্ঞাতিক কোনো বিষয়ের বেলায় এই শব্দটি বলা হয়ে থাকে। এটার শেষের أَنَافَ اللهُ হতে পরিবর্তিত হয়ে ব্যবহৃত হয়েছে। সন্তানের জননী হবো আমি অথচ আমি বৃদ্ধা! তখন তার বয়স ছিল নিরানুকাই। এই আমার স্বামীও বৃদ্ধ। তার বয়স ছিল একশত বিশ বংসর। এটা অর্থাং দুই সাতিশয় বৃদ্ধ বৃদ্ধার সন্তান হওয়া সতাই এক অন্তত ব্যবহার أَنَافُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

رَحْمَتُ اللُّهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الْبَيْتِ ﴿ بَيْتِ إِبْرَاهِيْمَ انَّهُ حَسَيْدٌ مُحْمُودُ مُنْجِيدُ كُويِمُ

٧٤. فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْراهِيْمَ الرُّوْعُ الْخَوْفُ وَجَاءَتُهُ الْبِشْرَى بِالْوَلَدِ اَخَذَ بُجَادِلُنَا يُجَادِلُ رُسُلَنَا فِي شَاْنِ قَوْم لُوْطٍ .

٧٠. إِنَّ إِبْرُهِ بْهَمَ لَحَيلِبْهُ كَينِيْرُ الْانَاةِ ٱوَّاهُ مُنْيِبُ رَجَّاعُ فَقَالَ لَهِمْ أَتُهُلِكُونَ قَرْيَةً فِيْهَا ثُلَاثُمِائَةِ مُؤْمِن قَالُوا لاَ قَالَ أَفَتُهُلُكُونَ قَرْبَةً فِيهَا مِائَتَا مُومِنٍ قَالُواْ لَا قَالَ أَفُتُهُ لِلْكُونَ قَرْيَةً فِيهَا أَرْبَعُونَ مُوْمِنًا قَالُوا لاَ قَالَ اَفَتُهُلكُونَ قَرْبَةً فيها أَرْبَعَةَ عَشَرَ مُؤْمنًا قَالُوا لَا قَالَ أَفَرَ ءَيْتُمُ إِنَّ كَانَ فِيْهَا مُوْمِنُ وَاحِدُ قَالُوا لَا قَالَ إِنَّ فَيْهَا لُوْطًا قَالُوا نَحْنُ أغْلُمُ بِمِنْ فِينِهَا البِعَ فِلُمِثَا اطَالَ مُجَادُلَتَهُمْ قَالُواْ.

٧٦. يَبَابِرُهِيْمُ اَعْرِضْ عَنْ لَهَذَا الْجِدَالِ إِنَّهُ لدُّ جَا ۚ اَمْسُ رُبَّكَ بِهَلَاكِهِمْ وانَّهُ أُتِينُهُمْ عَذَابُ غَبْرُ مَرْدُودِ.

०७. <u>قَالُواْ اَتَعْجَبِيْنَ مِنْ اَمْرِ اللَّه قُدْرَت</u>هِ তুমি বিশ্বয় বোধ করতেছং হে গুহবাসী অর্থাৎ হে ইবরাহীমের পরিবার, তোমাদের প্রতি রয়েছে আল্লাহর রহমত ও প্রভত বরকত। তিনি নিশ্চয় প্রশংসিত ন সম্মানিত। ক্রিক -অর্থ ক্রিকের বা প্রশংসিত। ক্রিক -অর্থ 🕰 🗘 বা সম্মানিত।

৭৪. অতঃপর যখন ইবরাহীম ভীতি দরীভত হলো এবং তার নিকট সন্তানের সুসংবাদ আসল তখন সে লুতের সম্প্রদায়ের বিষয়ে আমার সাথে আমার প্রেরিভ রাসূলগণের সাথে বাদানুবাদ করতে লাগল টেইটি অৰ্থ ভয় ।

৭৫. ইবরাহীম তো অবশ্যই সহনশীল, কোমল হৃদয় আল্লাহ অভিমুখী। انگنین - অর্থ যিনি ধীরে সুস্তে কাজ করেন। نخنث - অর্থ প্রভ্যাবর্তনকারী, আল্লাহ অভিমুখী। তিনি তাদের বলেছিলেন, আপনারা কি এমন কোনো জনপদ ধ্বংস কব্যবন যেখানে তিনশত মু'মিনের বাসঃ তারা বললেন, না তিনি বললেন, এমন কোনো জনপদ ধ্বংস করবেন যেখানে দইশত মু'মিনের বাস? তাঁরা বললেন, না। তিনি বললেন, এমন কোনো জনপদ ধ্বংস করবেন যেখানে চল্লিশ জন মু'মিনের বাস? তাঁরা বললেন, না। তিনি বললেন, এমন কোনো জনপদ ধ্বংস করবেন যেখানে চৈদ্দি জন ম'মিনের বাসং তারা বললেন না। তিনি বললেন, যদি একজন ম'মিনের বাস হয় তবে আপনাদের মত কিং তাঁরা বললেন, তখনও না ৷ তিনি বললেন, ঐ জনপদে তো লত আছেনং তাঁরা বললেন, সেখানে কে আছেন আমরা ভালো করে জানি।

৭৬. যা হউক এই বাদানুবাদ দীর্ঘায়িত হলো তাঁরা বললেন হে ইবরাহীম! এটা এই বাদানবাদ হতে বিরত হও এদের ধ্বংস সম্পর্কে তোমার প্রতিপালকের নির্দেশ এস্ গিয়েছে। এদের প্রতি অনিবার্যরূপে শান্তি আসবে শ্র প্রত্যাহার করা হবে না।

. ولعا جاءت رسلنا لوطا سِنَ بِهِم حَزِنَ بِسَبِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا صَدَّرًا لِأَنَّهُمْ حِسَانُ الْوُجُوهِ فِنَى صَرَّرَةٍ اَصْبَانِ فَخَافَ عَلَيْهِمْ قَوْمَهُ وَقَالَ هَذَا يَوْمٌ عَصِيْبُ شَدِيْدٌ.

. وَجَا اَ وَ وَمُ اَ اللّهِ عَلِيمُ وَا بِهِمْ اللّهِ عَلَيمُ وَا بِهِمْ اللّهُ عَلَيْ وَمِنْ قَبْلُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ وَمِنْ قَبْلُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ وَلَا تَكُورُونُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُورُونُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُورُونُ وَلَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الل

٧٩. قَالُواْ لَقَدْ عَلِمْتُ مَا لَنَا فِئْ بَنْتِكَ مِنْ حَقِّ حَاجَةٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيْدُ مِنْ إِثْبَانِ الرِّجَالِ مِنْ إِثْبَانِ الرِّجَالِ

/. فَالَ لَوْ أَنَّ لِينَ بِيكُمْ قَوَّةً طَافَةً أَوْ أُوِنَّ السُّى رُكُنِ شَدِيْدٍ عَشِيْرَةٍ تَنْصُرُنِينَ لَبْطَفْتُ يَكُمْ فَلَعَا رَأَتِ الْمَلَاكِكَةُ ذُلِكُ ৭৭. এবং আমার প্রেরিত ফেরেশতাগণ লূতের নিকট
আসল তথন সে বিধপ্ন হলো এদের মাগমনের দকন
চিক্তিত হয়ে পড়ল, এবং তার বাহু সংকুচিত বলে
বোধ হলো অর্থাৎ তার মন শক্ষিত হয়ে পড়ল। করেণ
তারা সুন্দর চেহারার বালক আকৃতি ধারণ করে
মেহমান হিসাবে প্রেছিলেন। সেহেতু এদের সম্পর্কে
তিনি তার স্প্রদায়ের মন্দ্র আচরণের আশক্ষা
করভেছিলেন। এবং বলল, 'এটা নিদ্যক্রণ নিনা'
কঠিন থক দিন।

প্রচার আগমন সম্পর্কে জানতে পেরে তার সম্প্রদায়
তার নিকট দ্রুত দৌড়ে আসল। পূর্ব হতে তানের
আগমনের পূর্ব হতে তারা কুকর্মে অর্থাৎ সমকামের
মতো জঘন্য কর্মে লিপ্ত ছিল। সে হযরত লৃত (আ.)
বলল, হে আমার সম্প্রদায়! এই আমার কন্যাগণ,
তাদেরকে ভোমরা বিধান মতো বিবাহ করে নিও
তোমাদের জন্য এরা পবিত্র। সূতরাং তোমরা
আল্লাহকে ভয় কর। আমার অতিথিদিগের বিষয়ে
আমাকে হেয় করিওনা, অপমান করিও না। তোমাদের
মধ্যে কি কোনো ভালো মানুষ নেই? যে সং কর্মের
আদেশ দিবে ও অসৎ কর্ম হতে বিরত করবে।
তিম্বী দ্রুত দৌড়ে আসা।
ভ্রামনের
ইয়ানে বহুবচন
ভিন্নী ভালি লিড়া আসা।
ভ্রামনের ইর্মিন্ত করতে।
হানে বহুবচন
ভিন্নী ভিত্তিপাণা অর্থে ব্যবহৃত
হয়েছে। এই দিকে ইঙ্গিত করতে গিয়ে তাফসীরে
ভিন্নী শব্দের উল্লেখ করা হয়েছে।

৭৯. তারা বলল, তুমি তো জান, তোমার কন্যাদেরকে আমাদের কোনো প্রয়োজন নেই: আমরা কি চাই তা তুমি তো ভালো করে জান। আর তা হলো সমকাম কর্ম। مَنْ - এই স্থানে এটার অর্থ হলো প্রয়োজন :

bo. <u>সে বলল, তোমাদের উপর যদি আমার ক্ষমতা</u> শক্তি থাকত অথবা আমি যদি কোনো শক্তিশালী দলের গোত্রের <u>অশুয় পেতাম</u>ং যারা আমাকে তোমাদের দাপট হতে রক্ষা পেতে সাহায্য করত।

م अर अवश नर्नत् एकरतगठागुण <u>वनर्तन, 'एर नुज</u>् البيك بسنوء فأسر بأهلك يبقظع طَائِفَةِ مِّنَ اللَّيْلِ وَلاَ يَلْتَفتُ مِنْكُمُ اَحَدُّ لِئُلًّا يُرِى عَظيْمَ مَا يَنْزِلُ بِهِمْ إِلَّا امْسَرَاتُكُ بِالسَّرَفْع بَدْلُ مِنْ اَحَدُ وَفِي ا قراءة بالنَّصَب اسْتِثْنَاء مِنَ ٱلْاَهُلُ أَيُّ فَلاَ تُسْرِبِهَا إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا ٓ اصَابَهُمْ ط فَلَيْلَ إِنَّهُ لَمْ يَخُرُجْ بِهَا وَقَيْلَ خَدَحَتْ وَالْتَكَفَتَتْ فَقَالَتْ وَاقَدُ مَاهُ فَجَاءَهَا حَجُّهُ فَقَتَلَهَا وَسَأَلَهُم عَنْ وَقْت هَلَاكِهِمْ فَلَقَالُوا إِنَّ مُلَوْعَدُهُمُ السُّبُحُ فَعَالَ أُرِيْدُ اَعْجَلَ مِنْ ذُلِكَ قَالُوا الَيْسَ الصُّبُحُ بِقُرِيْبِ

٨٢. فَلَمَّا جَاءً أَمْرُنَا بِإِهْلَاكِهِمْ جَعَلْنَا عَالَيَهَا أَيُ قَرَاهُمْ سَافِلُهَا بِأَنْ رَفَعَهَا جَبْرَنينُ لَا النَّهُ مَا إِن السَّمَا : وَاسْفَطَهَا مَقْلُوْبَةً اليَ الْأَرْضَ وَأَمْظُرْنَا عَلَيْها حِجَارَةً مِنْ سِجَيْل طِبْن طَبِخَ بِالنَّار منتضود متتابع

مُسَرِّمَةً مُعَلَّمَةً عَلَيْهَا اسْمُ مَنْ يُّرْمَى بِهَا عَنْدَ رَبِّكَ ظَرْفُ لَهَا وَمَاهِيَ الْحجَارَةُ أَوْ بِلَادُهُمْ مِنَ النَّظِيلِمِينَ أَيَّ اَهْل مَكَّةً بِبَعِيْدِ আমরা তোমার প্রতিপালক প্রেরিত ফেরেশতা। এরা কখনই মন্দ অভিপ্রায়ে তোমার নিকট পৌছতে পারবে না। সূতরাং তুমি রাত্রির কোনো এক সময়ে কোনো একভাগে তোমার পরিবারবর্গসহ বের হয়ে পড এবং তোমাদের মধ্যে কেউ পিছন দিকে যেন না দেখে। যেন সে এটার উপর যে ভীষণ বিভীষিকা আপতিত হবে তা না দেখতে পায়। তোমার স্ত্রী ব্যতীত। সে অবশ্য পিছনের দিকে তাকাবে তাদের অর্থাৎ লুতের সম্প্রদায়ের যা ঘটবে তারও তাই ঘটবে। কথিত আছে যে, সে ঐ অঞ্চল হতে বাইরেই যায় নি। কেউ কেউ বলেন, সে তাঁর সঙ্গে বের হয়েছিল বটে কিন্তু [নিষেধ থাকা সত্ত্বেও] পিছনের দিকে তাকিয়ে তার সম্প্রদায়ের বিপর্যয়ে দর্শন বলে উঠে 🗓 🖟 হায় আমার সম্প্রদায়! তখন একটি পাথর ছটে এসে তাকে আঘাত করে এবং তাকে মেরে ফেলে। হযরত লৃত তাদেরকে ফেরেশতাদেরকে তাদের ধ্বংসের সময় সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করলে তারা বলল প্রভাত তাদের জন্য নির্ধারিত কাল ৷ তিনি বললেন. আরো শীঘ্র হউক। তারা বলল, প্রভাত কি নিকট নয়? رَنْعُ वा खुलािंचिख् अमकात مَدْلُ वा खुलािंचिख् अमकात أَمْ أَتُكُ সহকারে পঠিত রয়েছে। অপর এক কিরাতে 🛵 হতে ব রূপে اَسْتِقْنَاءْ হতে أَهْل -نَصَتْ রূপে اسْتِقْنَاءْ সঁহও পঠিত রয়েছে, এমতাবস্থায় অঁথ হবে . এটাকে প্রিকি নিয়ে যেয়ো না।

৮২, অতঃপর যখন এদের ধ্বংসের সম্পর্কে আমার আদেশ আসল। এই গুলোকে এই জনপদগুলোকে উলিয়ে দিলাম। হযরত জিবরাঈল (আ.) এগুলোকে আকাশে তুলে পৃথিবীতে উল্টিয়ে ছুড়ে ফেললেন ৷ এবং তাদের উপর ক্রমাগত বর্ষণ করলাম কন্ধর, আওনে পোড়া মাটি, কঙ্কর। مَنْضُرُ -একের পর এক ক্রমাগত।

Α٣ ৮৩. যা তোমার প্রতিপালকের নিকট চিহ্নিত ছিল। যাকে তা ছুঁড়া হবে তার নাম তাতে অঙ্কিত ছিল। এটা। এই পাথর বা তাদের জনপদসমূহ সীমালজ্ঞানকারীদের হতে অর্থাৎ মঞ্জাবাসীদের হতে দূরে নয়। ﴿ وَيُنْدُ رُبُكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَ -এটা এইস্থানে ظُرُف রূপে ব্যবহৃত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

তার বরং عَلَيْكُمْ ( যুদাসদির (র.) عَلَيْكُمْ ( উহা মেনে ইঙ্গিত করেছেন যে, عُلُولُهُ عَلَيْكُمْ উহা রয়েছে।

প্রস্ল হলা হর্তা আর হৈট্ট টা মুবতাদা হওয়া বৈধ নয়ং

উরর. হলো ﴿ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهُ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ ﴿ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ درية عليه عَلَيْهُ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ا درية عليه عَلَيْهُ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ

रना : يُرُبُبُنُونُ عَلَيْ بَعَدُنُ عَلَيْ الْمَابُنُونُ وَالْمَابُنُونُ عَلَيْ مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَ

প্রন্ন, হযরত ইব্রাহীম (আ.) জবাবে بَمْلَهُ إِنْسِيَّة ব্যবহার করেছেন আর ফেরেশতাগণ بُمْلَهُ يُعْلَبُ এর কারণ কিং

উत्तर . উত্তরের সারকথা হলো- সালামের জবাব সালামের চেয়ে উত্তম হওয়া চাই। কেননা শরিয়তের নীতিমালাও এটাই, আর সালামের জবাব তবনই উত্তম হবে যখন জবাবে مُسَلَّمُ । عَمَلَمُ فَيْلِيَّكُ । قَمْلُمُ أَلِيْسِيَّمُ । ইয়ে করা হয় হয়ে থাকে। কেননা مُسِلِّكُ أَلْمُ بُعْلُمُ أَلِيْسِيِّمُ

नत । जाद अवात مُضَارِعُ रहा थाक مُضِيَّرُ हरा थाक مُضِيَّرُ अप्री तनहें करा वाद अध्यक्त وَعَلَيْكُمَا مَضَارِع रहारहः مُضَارِعُ करा कराव مُشَارِعُ कराव مُضَارِعُ कराव कराव مُضَارِعُ कराव مُضَارِعُ कराव عَمَّهُ لَثُ

अभिक्त वें के साम्बर्ग مَــُـانُ अप्तर्क स्था مَــُـانُ अपत्र स्थात त्यागाठा त्वरें, এ कातरार्ड مَــُـنُ अभिक् अत्य مَــُـن عَلَى الله عَلَمُ अध्या दिश दास यास ।

- এর জবাব উহ্য রয়েছে । فَوْلُهُ لَبَطَشْتُ بِكُمْ : هُولُهُ لَبَطَشْتُ بِكُمْ

। अत्र मार्थ हे بَدُلُ १ शहननीय रहा शहक إِسْتِشْنَا ۚ كَلَامْ غَبْرُ مُرَجِّبْ क्लाना : فَوْلَتُهُ بِبالرَّفْع بَعْلَ البخ

أَحَدُ অৰ্থক নয়। কলনা أَحَدُ হতে إِسْتِيثَنَا، وَ وَمِنَ الْأَمْلُ اللَّهِ إِلَّا أَسْرَأَتُكُ اللَّهِ وَلِي أَحَدُ अनना أَخَدُ खरह بَعْضَا وَهِ وَاسْتِيْنَا، وَ وَهِ وَهِ وَهِ وَهِ وَهِ وَهِ وَاسْتَنَاءُ هُمَّا اللَّهُ

পারেন। : اَلَّهُ اَمْرَاتُكَ পাক بَلْدُ তথার কারণে আবু আমের এবং ইবনে কাছীরের নিকট بَلْدُ তথার কারণে أَسْرُ بِالْمُلِكَ الْمُرَاتُكَ الْمُحَالِقَ مُسْتَنَفْسُ وَوَقَ فَاسْرِ بِالْمُلِكَ الْمَرْأَتُكَ স্বাতর । প্রথম কেরাতের সুরতে أَسْرُ بِالْمُلِكَ الْمَرْأَتُكَ স্বাতর । ক্ষেত্রে । প্রথম কেরাতের সুরতে (ক্ষেত্রে । ক্ষাতর করেছেন । তানের মধ্যে আবু ওবারনও রয়েছেন ।

<del>सर्वेश कार्या कार्य-४१</del> (स स्<del>थ-४</del>१ (स

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

হটন বিবিত হরেছে। আরাহ তা'আলা তাঁকে সন্তান লাভের সুসংবাদ দেওয়ার জন্য তাঁর কাছে কতিপয় কেরেশতাকে প্রেরণ করেছিলেন। কেননা হরত ইবরাহীম (আ.)-এর প্রী বিবি সারা নিঃসন্তান ছিলেন। তিনি সন্তানের জন্য একান্ত উনমীব ছিলেন, কিন্তু উতত্তের বার্ধক্যের চরম সীমায় উপনীত হওয়ার কারণে দৃশ্যত সন্তান লাভের কোনো সন্তাননা ছিল না এমতাবস্থায় আলাহে তা'আলা ফেরেশতার মাধ্যমে সুসংবাদ দান করলেন যে, তাঁরা অচিরেই একটি পুত্র সন্তান লাভ করকেন তাঁর নামকরণ করা হলো ইসহাক। আরো অবহিত করা হলো যে, হয়রত ইসহাক (আ.) দীর্ঘজীবি হবেন, সন্তান লাভ করবেন, তাঁর সন্তানের নাম হবে 'ইয়াক্ব' (আ.)। উতয়েই ননুয়তের মর্যানির অতিষিক্ত হবেন।

জ্বেলভাগণ মানবকৃতিতে আগমন করায় হয়রত ইবরাহীম (আ.) ভাদেরকে সাধারণ আগজুক মনে করে মেহমানদারীর আয়োজন করেন। তুনা গোলত সামনে রাখনেন। কিবু তাঁরা ছিলেন ফেরেলতা, পানাহারের উর্চ্চের। করেন তেনে বাছলেন। কিবু তাঁরা ছিলেন ফেরেলতা, পানাহারের উর্চ্চের। করেন হার্লের মানার করে হার্ল্লের জনালেন যে, "আপনি শক্তিত হরেন না। আমরা আল্লাহর ফেরেলতা, আপনাকে একটি সুসংবাদ দান করা ও মনা একটি বিশেষ কাজ সম্পাদনের জন্য প্রেরিত হয়েছি। তা হক্ষে হয়রত কৃত (আ.)-এর করমের উপর আজার নাজিপ করে। হয়রত ইবরাহীম (আ.) -এর ক্রী বিবি সারা পর্দার আড়ালে দাঁড়িয়ে কথাবার্তা অনেছিলেন। যখন বুঝতে পারলেন যে, এর মানুর নন, ফেরেলতা তখন পর্দার প্রয়োজন রইল না। বৃদ্ধকাপে সন্তান লাভের সুখবর তনে হেসে ফেলালেন এবং বললেন, একেন কর বর্মের আমার গর্তে সন্তান করেন করে হারা আমার এ স্বামীও তো অতি বৃদ্ধ। ফেরেলতাগণ উল্লে দিলেন, তুমি বি আল্লাহর ইচ্ছার প্রতি বিশ্বর প্রকাশ করছ। যার অসাধ্য কিছুই নেই। বিশেষ করে তোমরা নবী পরিবারের লোক। তোমানের পরিবারের উপর আল্লাহ তা আলার প্রতৃত রহমত এবং অকুরন্ত বরকত রয়েছে। বাহ্যিক কার্থ-কারনের উর্ধে বহু অলৌকিহ ঘটনা তোমরা নিজ চোখে অবলোকন করছ। তা সত্ত্বেও বিশ্বিত হওয়ার কোনো কারণ আছে কিঃ এ হচ্ছে ঘটনার সংক্ষির সার। এবার আয়াত সমূহের বিন্তারিত আলোচনার আসা যাক।

প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে যে, ফেরেশতাগণ হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট কোনো সুসংবাদ নিয়ে এসেছিলেন এই সুসংবাদের বিবরণ সামনে তৃতীয় আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে مُنَشِّرُتُهُا بِاسْمُنَ

হধরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্যাস (রা.) বলেন, কেরেশতার দলে হযরত জিবরাঈল (আ.) হযরত মীকাঈল (অ.) ও ই<u>স্</u>টাইল (আ.) এ তিন্তুন কেরেশতা ছিলেন। -[কুরতুরী]

তারা মানবাকৃতিতে আগমন করে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-কে সালাম করেন। হয়রত ইবরাহীম (আ.) যথারীতি সালামে জবাব দিলেন এবং তাঁদেরকে মানুষ মনে করে আতিথেয়তার আয়োজন করলেন। হয়রত ইবরাহীম (আ.)-ই প্রথম বৃদ্ধি, যিনি পৃথিবীতে সর্বপ্রথম মেহমানদারীর প্রথা প্রবর্তন করেন। -[কুরতুবী]

তাঁর নিয়ম ছিল যে, মেহমান ছাড়া একাকী কখনো খানা খেতেন না। খাবার সময় খোঁজ করে মেহমান নিয়ে এসে সাথে খেতে বসতেন।

ভাকসীরে কুরতুরীতে ইসরাইলী সূত্র উদ্ধৃত করে বর্ণিত হয়েছে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) একদিন তাঁর সাথে খানা খাওগে জন। মেইমান তালাল করছিলেন। এমন সময় জনৈক অচেনা লোকের সাথে তাঁর সাক্ষাৎ হলো। তিনি তাকে হার নিয়ে এলেন। যখন খার ডাইনক অচেনা লোকের সাথে তাঁর সাক্ষাৎ হলো। তিনি তাকে হার নিয়ে এলেন। যখন খারেত ডক করবেন, তখন হয়রত ইবরাহীম (আ.) আগান্তুক মুসাফিরকে বললেন বিসমিল্লাই আলুইং নামে আরম্ভ করছি বল। পান খারাহার আক্রাকে বলে আমি জানি না। ইয়রত ইবরাহীম (আ.) রাগান্তিত হয়ে তালে করবেনা হতে তাড়িয়ে দিলেন। যখন সে বের হয়ে গোল, ওংকলাণ হয়রত জিবরাইল (আ.) উপস্থিত হলেন এবং জনালেন হে, আলুই তাআলা বলেছেন— আমি তার কুকরি সম্পর্কে জ্ঞাত থাকা সন্ত্বেও সারাজীবন তাকে আহার্য-পানীয় লিয়ে আর্মই আরু আহার্য-পানীয় কির আর্মই পানীয় লিয়ে আর্মই আরু আহার্য-পানীয় কির তাক আহার্য-পানীয় লিয়ে আর্মই আরু আহার্য-পানীয় কির তাক আহার্য-পানীয় লিয়ে আর্মই ভিলেন। একে এক বেলা খাবার নিতে পারলেন। কিন্তু সে বান্তি বৈকৈ বসল এবং বলল, "আলনি প্রথমে অসমাকে তারিয় দিলেন, পরে আবার সাধাসাধি করে আনতে গোলেন কেনং এ কারণ না জানা পর্যন্ত আমি খাদ্য স্পর্ণ করব না।"

হয়বত ইবরাহীম (আ.) ঘটনা বর্গনা করলেন। কাম্পের লোকটির মধ্যে ভারান্তর সৃষ্টি হলো। সে বলল, যে মহান পালনকর্তা ফেরেশতা প্রেরণ করে আপনাকে এ কথা জানিয়েছেন, তিনি সত্যিই প্রম দ্যালু। আমি তাঁও প্রতি ঈমান মানলাম। মতঃপর সে বিসমিল্লাহ বলে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর সাথে খানা থেতে আরম্ভ করল।

হয়রত ইবরাহীম (আ.) তাঁর আতিধেয়তার অভ্যাস অনুযায়ী আগস্তুক ফেরেশভাগণকে মানুষ মনে করে অনতিধিলঙ্গে একটি বাছুর গবং জবাই করলেন এবং ডা ভুনা করে মেহমান ফেরেশভাগণের আহারের জন্য তাদের সামনে রাখলেন।

৭০ তম আয়াতে বলা হয়েছে যে, আগজুক ফেরেশতাগণ যদিও মানবাকৃতিতে আগমন করেছিলেন এবং মানবনুলত পানাহারের বৈশিষ্টা তাদেরকে দান করা যদিও সম্ভব ছিল। কিন্তু পানাহার না করার মধ্যেই হিকমত নিহিত ছিল, যেন তাদের ফেরেশতা হওয়া প্রকাশ পায়। কাজেই মানবাকৃতি সল্পেও তাঁদের পানাহার না করায় 'ফেরেশতা স্বভাব' বজায় রাখা হয়েছিল। যার ফলে তাঁরা আহার্যের দিকে হাত বাডান নি।

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, ফেরেশতাদের হাতে কিছু তীর ছিল। তারা এর ফলক দ্বারা ভূনা গোশত স্পর্শ করছিলেন। তাঁদের এহেন আচরণ হয়রত ইবরাহীম (আ.) সন্দিশ্ধ ও শব্ধিত হলেন। কারণ সে দেশে নিয়ম ছিল যে, অসদুন্দেশ্যে কেউ কারো বাড়িতে মেহমান হলে সেখানে পানাহার করত না। 'ভাষ্ণসীরে কুরতুবী) অবশেষে ফেরেশতাগণ প্রকাশ করে দিলেন যে, আপনি তীত হবেন না। আমরা মানুষ নই, বরং আল্লাহর ফেরেশতা।

আহকাম ও মাসায়েল : আলোচা আয়াতসমূহে ইসলামি আচার-ব্যবহার সম্পর্কে কতিপন্ন গুরুত্বপূর্ণ হেদায়েত দেওয়া হয়েছে। ইমাম কুরতুবী (র.) তদীয় তাফসীরে যার বিজ্ঞারিত বর্ণনা দিয়েছেন।

সালামের সুত্রত : তাঁনা সালাম বললেন, ভিনিও বললেন সালাম এর দ্বারা বোঝা যায় যে, মুসলমানদের পারস্পরিক সাক্ষাৎ -মোলাকাতের সময় পরস্পরকে সালাম করা কর্তব্য। আরো জানা গেল যে, আগত্তুক ব্যক্তি প্রথমে সালাম করবে, অন্যরা তার জবাব দেবে এটাই বাঞ্ধনীয়।

পারন্দরিক দেখা-সাক্ষাকালে বিশেষ কোনো বাকো উচ্চারণ করে একে অপরের প্রতি গুডেক্স জ্ঞাপন করার রীতি পৃথিবীর সকল জাতি ও ধর্মের মধ্যে দেখা যায়। তবে এ ব্যাপারেও ইসলামের শিক্ষা অনন্য ও সর্বোত্তম। কেননা সালামের সুত্রত সন্থত বাক্যা এব মধ্যে সর্বপ্রথম 'আস-সালামু' আন্তাহর একটি গুণ বাচক নাম হওয়ার কারণে আন্তাহর জিকির করা হলো, সম্বোধিত ব্যক্তির জন্য সালামতি ও নিরাপন্তার দোয়া করা হলো, নিজের পক্ষ হতে তার জানমাল ইক্ষতের নিরাপন্তার প্রতিশ্রুতি দেওয়া হলো।

এবানে কুরআন পাকে ফেরেশতাদের পক্ষ হতে এর্ছ সৈন্দোনান এবং হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর তরফ হতে ওধু ঠুঁ দ্বাদ উল্লেখ করা হয়েছে। সালাম ও জবাবের পূর্ব বাক্য উল্লেখ করা নিস্মায়াজন মনে করা হয়েছে। কার্যত অবশ্য এখানে উজ্যক্ষেত্রে সুনুত মুতাবিক সালাম ও জবাবের পূর্ব বাকোই বোঝানো হয়েছে। হয়রত রাস্লে কারীম 🏯 ও নিজের আচরদের মাধ্যমে সালামের পূর্ব বাকের শিক্ষা দান করেছেন। অর্থাৎ প্রথম পক্ষ আসসালামু আলাইকুম বলবে, তদুরুরে দ্বিতীয় পক্ষ ওয়া আলাইকুমুস সালাম ওয়া রাহমতুল্লাহ বলবে।

যেহমানদারির কণ্ডিপয় মুদানীতি : يَمْ نَبِينَ ٱلْأَجْدَاءُ بِعِشْدِلْ خَيْدُ اللهِ অর্থাৎ একটি জুনা ভাছুর উপস্থাপন করতে ষড্টুক্ সময় একান্ত অপরিহার্থ, তিনি তার চেয়ে বেশি বিশহ করনেন না।

এতহারা কয়েকটি বিষয় জানা গেল। প্রথমত, মেহমান হাজির হওয়ার পরে আহার্য-পানীয় যা কিছু তাংক্ষণিকভাবে গৃহে মঙকুদ থাকে তা মেহমানের সামনে পেশ করা এবং সামর্থ্যবান হলে উপাদেয় আহার্যের আয়োজন করা বাঙ্কুনীয়

–(তাঞ্চসীরে কুরতুবী)

ষিতীয়ত, যেইমান আপ্যায়নের জন্য বাড়াবাড়ি বা সাধ্যতিবিক্ত আয়োজন করা সমীচীন নয় : সহক্তে যতটুকু ভালো খাদ্য সংগ্রহ ও সরবরাহ করা যায়, তাই মেইমানের সামনে নিঃসজােচ পেশ করবে। ইযরত ইবরাহীম (আ.)-এর কাছে অনেকগুলো গক ছিল। তাই তিনি তৎক্ষণাং একটি বাছুর জবাই করে স্থনে মেইমানগণের সামনে পেশ করেছিলেন। –[ডাঞ্চসীরে কুরতুরী] স্কৃতীত, বহিরাগত আগজুকদের আতিথেয়তা করা ইসলামের দৃষ্টিতে একটি নৈতিক ও মহৎ কার্ব। এটা আধিয়ারে কেরাম ও মহান বৃদ্ধর্গগণের একটি ঐতিহ্যও বটে। আতিথেয়তা ওয়াজিব কি না, এ ব্যাপারে ওলামারে কেরামের মধ্যে মতডেদ রয়েছে। তবে অধিকাংশ ওলামায়ে কেরামের মতে ওয়াজিব নয়; বরং সুনুত। কোনো কোনো আলেমের মতে বাহিরাগত আগস্তুকদের মেহমানদারি করা গ্রামবাসীদের জন্য ওয়াজিব। কেননা গ্রামে তাদের জন্য সাধারগত কোনো হোটেলের বাবস্থা নেই। পক্ষান্তরে শহরে হোটেল-রেষ্ট্রেন্টের সুবাবস্থা থাকায় বিদেশী লোকদের মেহমানদারি করা শহরবাসীদের জন্য ওয়াজিব নয়। —[তাফণীরে কুরতুবী।]

ভিজ্পর হযরত ইবরাহীম (আ.) যখন দেবলেন যে, উক্ত আহার্থের দিকে তাদের হত্ত প্রসারিত হচ্ছে না, তখন তিনি সন্তত্ত হলেন।

এর দ্বারা বোঝা গেল যে, মেহমানের সম্মুখে মেজবান কর্তৃক যা কিছু পেশ করা হয়, তা সাদরে গ্রহণ করা মেহমানের কর্তব্য । তা তার কাছে অর্কচিকর হলেও গৃহকর্তার সন্তুষ্টির জন্য যৎসামান্য স্বাদ গ্রহণ করা বাঞ্ধনীয় ।

এখানে আরো জানা গেল যে, অতিথির সন্মুখে খাদ্যসামগ্রী রেখে দূরে সরে যাওয়া রীতি নয়, ববং মেহমান আহার করেন কি না তা লক্ষ্য রাখা কর্তব্য। হযরত ইবরাহীম (আ.) ফেরেশতাদের হাত গুটিয়ে রাখা লক্ষ্য করেছিলেন। তবে মেহমানের আহারের দিকে একদৃষ্টে তাকিয়ে থাকাও রীতিবিরুদ্ধ, বরং ভাসা-ভাসাভাবে লক্ষ্য করবে। কেননা লোকমার দিকে তাকিয়ে থাকা ভদ্রভার পরিপদ্ধি এবং মেহমানের জন্য বিব্রতকর। একতা খলীক্ষা হিশাম ইবনে আদুল মালিকের খানার মজলিসে জনৈক বেদুঈনও শরিক ছিল। তার লোকমার মধ্যে একটা পশম লক্ষ্য করে খলীক্ষা সেদিকে ভার দৃষ্টি আকর্ষণ করলেন। কিত্তু তাতে বেদুঈন ক্ষুদ্ধ হয়ে উঠে দাঁড়াল এবং বলল, আমরা এমন লোকের সাথে খানা খেতে পছন্দ করি না যারা আমাদের লোকমার দিকে তাকিয়ে থাকে।

এখানে ইমাম তাবারী (র.) বর্ণনা করেছেন যে, ফেরেশতাগণ প্রথমে আহার্য গ্রহণ করার অজুহাত হিসাবে বলেছিলেন যে, আমরা মৃষ্ণত [বিনামূল্য] খানা খাই না : আপনি মূল্য ধার্য করুন, তাহলে খেতে পারি। হযরত ইবরাহীম (আ.) বললেন, "ঠিক আছে, খানার মূল্য ধার্য করছি যে, তব্ধতে 'বিসমিল্লাহ' বলবেন এবং শেষে 'আলহামদূলিল্লাহ' বলবেন। একথা তনে হযরত জিবরাঈল (আ.) তদীয় সঙ্গী ফেরেশতাদ্বাকে বললেন-'আল্লাহ তা'আলা তাঁকে শ্বীয় খলীল [অন্তরঙ্গ বন্ধু] রূপে গ্রহণ করেছেন। তিনি সতিয়ই এর যোগ্য এর দ্বারা জানা গেল যে, খানার প্রারম্ভে বিসমন্ত্রাহ ও সমান্তিতে আল-হামদূলিল্লাহ বনা গুনুত।

الخ عَنْ اِبْرَاهِمْتُمَ النَّوْعُ الخَّ غَنْ اِبْرَاهِمْتُمَ اللَّوْعُ الخَّ فَوْلَكُ فَلَاتُمَا ذَهُابَ عَنْ اِبْرَاهِمْتُمَ اللَّوْعُ الخَّ قَوْلَكُ فَلَاتَا ذَهُ اللَّهُ عَنْ اِبْرَاهِمْتُمَ اللَّوْعُ الخَّ قَعْدَهُ تَعْدَى اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللْ

হষরত লৃত (আ.)-এর কওম একে তো কাঞ্চের ছিল, অধিকন্তু তারা এমন এক জঘন্য অপকর্ম ও লজ্জাকর অনাচারে লিঙ ছিল, যা পূর্ববর্তী কোনো ব্যক্তি বা গোষ্ঠীর মধ্যে পাওয়া যায়নি, বন্য পশুরাও যা ঘৃণা করে থাকে। অর্থাৎ পুরুষ কর্তৃক অন্য পুরুষের সাথে মৈথুন করা। ব্যক্তিচারের চেয়েও এটা জঘন্য অপরাধ। এজন্যই তাদের উপর এমন কঠিন আজাব অবতীর্ণ হয়েছে, যা অন্য কোনো অপকর্মকারীদের উপর কখনো অবতীর্ণ হয় নি।

হযরত লৃত (আ.)-এর ঘটনা যা অত্র আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে, তা হচ্ছে এই যে, আল্লাহ তা'আলা হযরত জিবরাঈল (আ.) সহ কতিপয় ফেরেশতাকে কণ্ডমে লৃতের উপর আজাব নাজিল করার জন্য প্রেরণ করেন। যাত্রাপথে তারা ফিলিস্তিনে প্রথমে হযরত ইবরাহীম (আ.) -এর সমীপে উপস্থিত হন।

আল্লাই তা'আলা যখন কোনো জাতিকে আজাব দ্বারা ধ্বংস করেন, তখন তাদের কার্যকলাপের সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ আজাবই নাজিল করে থাকেন। এক্ষেত্রেও ফেরেশতাগণকে নওজোয়ানরূপে প্রেরণ করেন। হযরত লৃত (আ.)-ও তাঁদেরকে মানুষ মনে করে তাদের নিরাপন্তার জন্য উদ্বিগ্ন হলেন। কারণ মেহমানের আতিখেয়তা নবীর নৈতিক দায়িত্ব। পক্ষান্তারে দেশবাসীর কু-স্বভাব তাঁর অজানা ছিল না। উভয় সংকটে পড়ে তিনি স্বগতোক্তি করলেন 'আজকের দিনটি বড় সংকটময় দিন।'

আল্লাহ জাল্লা শানুত্ এ দূনিয়াকে আজাব শিক্ষাক্ষেত্র বানিয়েছেন, যার মধ্যে তাঁর অসীম কুদরত ও অফুরন্ত হেকমতের তুরি ভূরি নিদর্শন রয়েছে। মূর্তিপূজারী আজরের গৃহে আপন অন্তরঙ্গ বন্ধু হযরত ইবরাহীম খলীলুল্লাহ (আ.)-কে সৃষ্টি করেছেন হয়বত লৃত (আ.)-এর মতো একজন বিশিষ্ট পয়গায়রের গ্রী নবীর বিরুদ্ধাচরণ করে কাফেরদের সাপে যোগাযোগ রক্ষা করত : সম্মানিত ফেরেশতাগণ সুদর্শন নওজায়ান আকৃতিতে যখন হয়রত লৃত (আ.)-এর গৃহে উপনীত হলেন, তখন ঠার গ্রী সমাজের দৃষ্ট লোকদেরকে খবর দিল যে, আজু আমাদের গৃহে এরপ মেহমান আগমন করেছেন;

–[ডাঞ্চপীরে কুরতুর্বা ও মাযহারী]

হয়বত লৃত (আ.)-এর আশক্ষা যথার্থ প্রমাণিত হলো। যার বর্ণনা ৭৮ নং আয়াতে দেওয়া হয়েছে وَمَا تَوْمُو لَهُ وَمُو لَهُ وَمُو لَالْمُو اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

হয়বত লৃত (আ.) যখন দেখলেন যে, তাদেরকে প্রতিরোধ করা দুবর তখন তাদেরকে দুবৃতি হতে বিরত রাখার জন্য তাদের সর্দারদের নিকট স্বীয় কন্যাদের বিবাহ দেওয়ার প্রস্তাব দিলেন। তৎকালে কাফের পাত্রের সাথে মুসলিম পাত্রীর বিবাহ বন্ধন বৈধ ছিল। হজুরে আকরাম — এর প্রাথমিক যুগ পর্যন্ত এ হকুম বহাল ছিল। এ জন্যই হজুর — স্বীয় দৃই কন্যাকে প্রথম উতবা ইবনে আবৃ লাহাব ও আবৃল আসইবনে রবী র কাছে বিবাহ দিয়েছিলেন। অথচ তখন তারা উভয়ে কুফরির হালতে ছিল। পরবতীকালে ওহার মাধ্যমে কাফেরের সাথে মুসলমান মেয়েদের বিবাহ হারাম ঘোষিত হয়।

—(তাফসীরে কুরতুবী ।]
কোনো কোনো তাফসীরকারের মতে এখানে হ্যরত লৃত (আ.) নিজের কন্যা দ্বারা সমগ্র জাতির বধ্-কন্যাদের বুঝিয়েছেন।
কোনা প্রত্যেক নবী নিজ উমতের জন্য পিতৃত্বা এবং উমতগণ তাঁর রহানী সন্তান স্বরূপ। যেমন কুরুআনের ২১ পারা সূরা
আহ্যাবের ৬৪ আয়াত مُرْزَاجُهُ ٱلْمُهَا لَهُمُ اللّهِ اللّهِ وَهَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ الله

বিরত হও এবং ভদ্রভাবে কওমের কন্যাদেরকে বিবাহ বন্ধনে আবদ্ধ করে বৈধভাবে স্ত্রীরূপে ব্যবহার কর।

হয়রত লৃত (আ.) এক সংকটজনক পরিস্থিতির সন্মুখীন হলেন। তিনি স্বতঃস্কৃতভাবে বলে উঠলেন হায়, আমি যদি তোমাদের চেয়ে অধিকতর শক্তিশালী হতাম অথবা আমার আখীয়-স্বন্ধন যদি এখানে থাকত, যারা এই জালিমের হাত হতে আমাকে কক্ষা করতো, তাহলে কত ভালো হতো!

ফেরেশতাগণ হযরত নৃত (আ.)-এর অদ্বিরতা ও উৎকণ্ঠা লক্ষ্য করে প্রকৃত রহস্য ব্যক্ত করদেন এবং বললেন আপনি নিশ্চিত থাকুন, আপনার দলই সুদৃঢ় ও শক্তিশালী। আমরা মানুষ নই, বরং আল্লাহর প্রেরিত ফেরেশতা। তারা আমাদেরকে কার্ করতে পারবে না; বরং আজাব নাজিদ করে দুরাজা-দুরাচারদের নিপাত সাধনের জন্যই আমরা আগমন করেছি।

বুধারী শরীকে বর্ণিত আছে যে, রাস্পুল্লাহ 🏯 বলেন, "আল্লাহ তা'আলা হয়রত পূত (আ.)-এর উপর রহম করুন, তিনি
নিরুপায় হয়ে সুদৃঢ় জামাতের আপ্রয় কামনা করেছিলেন।" তিরমিয়ী শরীকে বর্ণিত আছে যে, হয়রত পূত (আ.)-এর পরবর্তী
প্রত্যেক নবী সন্ত্রান্ত ও শক্তিশালী বংশে জন্মহণ করেছিলেন। -[কুতুবী] স্বয়ং রাসুলে কারীম 😂 -এর বিরুদ্ধে
কুরাইশ-কাফেরণণ হাজার রকম অপঠেটা করেছিল। কিন্তু তাঁর হাশেমী গোত্রের লোকেরা সন্থিলিতভাবে তাঁকে আপ্রয় ও

পৃষ্ঠপোলকতা দান করেছে, যদিও ধর্ম-মতের দিকে দিয়ে তাদের অনেকেই ভিন্নমত পোষণ করত। এজন্যই সম্পূর্ণ বনী হাশিম গোত্র রাস্পুল্লাই 🏥 -এর সাথে শামিল ছিল যখন কুরাইশ কাফেররা তাদের সাথে সকল সম্পর্ক ছিন্ন করে তাদের দানা-পানি বন্ধ করে দিয়েছিল।

হযরত আপুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, দুর্বৃত্তরা যধন হযরত লৃত (আ.)-এর গৃহদ্বারে সমবেত হলো, তথন তিনি গৃহদ্বারে রুদ্ধ করেছিলেন। ফেরেশতাগণ গৃহে অবস্থান করছিলেন। আড়াল হতে দুষ্টদের কথাবর্তা চলছিল। তারা দেয়াল টপকে ভিতরে প্রবেশ এবং কপাট ভাঙ্গতে উদ্যোগী হলো। এমন কঠিন মুহূর্তে হযরত লৃত (আ.) পূর্বোক বাকাটি উচ্চারণ করেছিলেন। ফেরেশতাগণ তাঁকে অভয় দান করলেন এবং গৃহদ্বার খুলে দিতে বললেন। তিনি দুয়ার খুলে দিলেন। হযুরত জিবরাইল (আ.) ওদের প্রতি তাঁর পাধার ঝাপটা দিলেন। ফলে তারা অন্ধ হয়ে গেল এবং পালাতে লাগল।

তখন ফেরেশতাগণ আল্লাহ তা'আলার নির্দেশক্রয়ে হযরত লৃত (আ.)-কে বললেন, আপনি কিছুটা রাড থাকতে আপনার লোকজনসহ এখান থেকে অন্যত্র সরে যান এবং সবাইকে সতর্ক করে দিন যে, তাদের কেউ যেন পিছনে ফিরে না তাকায়। তবে আপনার ব্রী ব্যতীত। কারণ অন্যদের উপর যে আজ্ঞাব আপতিত হবে, তাকেও সে আজ্ঞাব ভোগ করতে হবে।

এর এক অর্থ হতে পারে যে, আপনার স্ত্রীকে সাথে নেবেন না। দ্বিতীয় অর্থ হতে পারে, তাকে পিছনে ফিরে চাইতে নিষেধ করবেন না। আরেক অর্থ হতে পারে যে, সে আপনার ইশিয়ারি মেনে চলবে না।

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, তাঁর স্ত্রীও সাথে যাচ্ছিল। কিছু পাপিষ্ঠদের উপর আজাব নাজিল হওয়ার ঘটনাটা খনে পশতে ফিরে তাকাল এবং কওমের শোচনীয় পরিণতি দেখে দুঃখ প্রকাশ করতে লাগল। তৎক্ষণাৎ একটি প্রস্তরের আঘাতে সেও অক্কা পেল। [তাফসীরে কুরতুবী ও মাযব্ারী]

ফেরেশতারা আরো জানিয়ে দিলেন যে, اِنَّ مَوْعِدُهُمُ الصَّبْعُ وَاللهِ প্রভাষকালেই তাদের উপর আজাব আপতিত হবে। হযরত লৃত (আ.) বললেন- "আমি চাই, আরো জলদি আজাব আসুক।" ফেরেশতাগণ জবাব দিলেন الَّهُبُعُ بِغَرِيْبٍ अञ्चर्णनात स्वार करात पिलान الَّهُبُعُ بِغَرِيْبٍ

অতঃপর উক্ত আজাবের ধরন সম্পর্কে কুরআন পাকে ইরশাদ হয়েছে যখন আজাবের হকুম কার্যকর করার সময় হলো, তখন আমি তাদের বস্তির উপরিভাগকে নিচে করে দিলাম এবং তাদের উপর অবিশ্রান্তভাবে এমন পাথর বর্ষণ করলাম, যার প্রভাকটি পাথর একজনের নামে চিহ্নিত ছিল।

বর্ণিত আছে যে, চারটি বড় বড় শহরে তাদের বসিত ছিল। ঐসব জনপদকেই কুরআন পাকের অন্য আয়াতে এইটুইটি মৃত্যক্ষিকাত নামে অভিহিত করা হয়েছে। আল্লাহ ভা আলার নির্দেশ পাওয়া মাত্র হয়বত জিবরাঈল (আ.) তাঁর পাখা উড় শহর চতুইয়ের জমিনে তলদেশে প্রবিষ্ট করত এমনভাবে মহাশূন্যে উত্তলোন করলেন যে, সবকিছু নিজ নিজ স্থানে স্থির ছিল। এমন কি পানি ভর্তি পাত্র হতে এক বিন্দু পানিও পড়ল না বা নড়ল না। মহাশূন্য হতে কুকুর জানোয়ার ও মানুষের চিংকার ভেসে আসছিল। ঐ সব জনপদকে সোজাভাবে আকাশের দিকে তুলে উল্টিয়ে যথাস্থানে নিক্ষেপ করা হলো। তারা আল্লাহর আইন ও প্রাকৃতিক বিধানকে উল্টিয়েছিল, তাই এই ছিল তাদের উপযুক্ত শান্তি।

হয়বত লৃত (আ.)-এর নাফরমান জাতির শোচনীয় পরিণতি বর্ণনা করার পর দুনিয়ার অপরাপর জাতিকে সতর্ক করার জন্য ইরশান হয়েছে مَنْ مَنَ الظَّلَيْثَ بَصِيْتُ بَعِيْتُ وَمَا مَنْ الظَّلَيْثَ بَصِيْتُ بَعِيْتُ مَنْ الظَّلَيْثَ بَعِيْتُ وَمَا لَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَا لَمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا لَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

আর মাদয়ানবাসীদের নিকট তাদের ভ্রতা ত্ত্রায়বকে পাঠিয়েছিলাম। সে বলেছিল, হে আমার সম্প্রদার! তোমরা আল্লাহর ইবাদত কর তাঁকে এক বলে স্বীকার কর, তিনি ব্যতীত তোমাদের অন্য কোনো ইলাহ নেই। মাপ ও ওজনে কম কবিও না আমি তোমাদেরকে সমদ্ধিশালী দেখতেছি। স্বচ্ছল দেখতেছি ৷ যা মাপে কম দেওয়া হতে তোমাদেরকে অনপেক্ষ করে দিয়েছে। তোমরা যদি ঈমান আনয়ন না কর, তবে আমি তোমাদের জন্য আশঙ্কা করতেছি এক সর্বগ্রাসী দিবসে শান্তির, যা তোমাদের বিধ্বংস করে দিবে। محشط -বেষ্টনকারী। অর্থাৎ যা তোমাদেরকে সকল দিক হতে বেষ্টন করে ফেলবে। এই স্থানে 🚅 অর্থাৎ দিবসের বিশেষণ হিসাবে এটাকে نحفز বা রূপকভাবে ব্যবহার করা হয়েছে। কারণ তা ঐ দিবসের মাঝে সংঘটিত হবে।

৮৫. হে আমার সম্প্রদায়: ইনসাফের সাথে ন্যায়সঙ্গতভাবে মাপ ও ওজন পুরণ করবে এইগুলো পরিপূর্ণরূপে করবে। লোকদেরকে তাদের প্রাপ্যবস্তু দিবে ক্রটি করবে না তাদের প্রাপকের কিছুমাত্র কম করবে না, এবং খুন-খারাবি ইত্যাদি করে পথিবীতে বিপর্যয় ঘটিয়ে ঘুরবে না। । 🕰 এটা 🛎 অক্ষরে তিন হরকত বিশিষ্ট ক্রিয়া 🚁 হতে গঠিত। অর্থ विमुब्धला घंठाता । مَالْ مُوكَّدُهُ वंठा مُعْسِدِنَ वर्षा مَالُ তার আমেল اَعْمَرُ -এর অর্থের তাকিদব্যপ্তক পদরূপে বাবহৃত হয়েছে।

٨٦ ه. بَقبَّتُ اللَّه رزْقُهُ الْبَاقِي لَكُمْ بَعْدُ থাকবে। মাপ ও ওজন পরিপূর্ণভাবে প্রদানের পর আল্লাহ প্রদত্ত যে রিজিক তোমাদের জন্য অবশিষ্ট থাকবে। তোমাদের জন্য তা মাপে কম করা হতে শ্রেয়। আমি তোমাদের তন্তাবধায়ক নই নিগাহবান নই যে, তোমাদের কার্যাবলির আমি প্রতিষ্কল দিব. আমি তো কেবল একজন সতর্ককারীরূপে প্রেরিড হয়েছি।

وَ أَرْسَلْنَا اللِّي مَذْنَ أَخَاهُمْ شُعَسًّا

قَالَ يَقَوْم اعْبُدُوا اللَّهَ وَجَدُوهَ مَالَكُم مِنْ اللهِ غَيْرُهُ \* وَلاَ تَنَقْصُوا النَّمِيْكَالَ وَالْمَعْيَزَانَ إِنَّتِي أَرْكُمْ بِخَيْرِ نِعْمَةِ تُغْنينُكُمْ عَن التَّتَّطِفْيفِ وَإِنِّيْ اَخَافُ عَلَيْكُمُ انْ لَمْ تُؤْمِنُوا عَسَدَابَ بِـَوْم مُتُحِينُطِ بِكُمْ يُهَلِكُكُمْ ووَصَفُ الْبَوْم بِهِ مَجَازُ لِوُقُوعِهِ فِيهِ .

٨٥. وَيُنقَوْم أَوْفُوا النِّيميْسكَالَ وَٱلسَّمِيْزَانَ أتشوهكا بالقسط بالعندل ولأ تَـنْخُـسُوا النَّكَاسَ أَشْبَنَا ءَهُمُ لاَ تَنْتَقُصُوهُمْ مِنْ حَقِّهِمْ شَيْئًا وَلاَ تَعْشَوْا فِي أَلاَرَضُ مُنفْسِدِيْنَ بِالْقَتُل وَغَيْرِه مِنْ عَثِيَ بِكَسْرِ الْمُثَلَّثَة أَفْسَدَ وَمُفْسِدِيْنَ حَالٌ مُؤَكَّدَةٌ لَمَعْنَمُ، عَامِلْهَا تَعْثُواْ.

إِيْفًا ، الْكَيْلِ وَالْوَزْنِ خَيْرٌ لُّكُمْ مِنَ الْبَخْسِ إِنْ كُنْكُمْ مُّنَوْمِنَيْنَ عِ وَمَا أَنَا عَكَيْكُمْ بِحَفِيْظِ رَقِيبُ ٱجَبِازْبِكُمْ بأَعْمَالِكُمْ إِنَّمَا بُعَثْثُ نَذَيَّرًا .

১٧ ৮٩. তারা তাকে উপহাস তরে বলন, হে তআয়ব: مُعَالُوا لَهُ اسْتَهْزَاءً لِشُعَيْبُ اَصَلُوتُكُ تَأْمُرُكَ بِتَكْلِيْفِنَا أَنْ نَّتُرُكَ مَا يَغْبُدُ أُبِأَوْنَا مِنَ الْأَصْنَامِ أَوْ نَتْرُكَ أَنْ نَفْعَلَ فيُّ أَمْوُالِنَا مَا نَشَاءُ مَا لَصُعْنَى هٰذَا أَمْرُبُنَا طِلُّ لاَ يَدْعُوْ الَيْهِ دَاعِيْ خَيْرِ انَّكَ لَاَنْتَ الْخَلِيْمُ الرَّشْيْدُ قَالُوا ذَالِكَ اسْتَهْزَاءً.

قَالَ يُقَوْم أَرَءَيْتُكُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ نْ زَبَّى وَرَزَفَنِيْ مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ط حَلَالًا أَفَأَشُوبُهُ بِالْحَرامِ مِنَ الْبَخْس وَالتَّنطْ فَيْفِ وَمَا ٓ أُرِيثُدُ أَنْ أُخَالِ فَكُ وَاذْهَبُ اللِّي مَا آنَهُكُمْ عَنْهُ م فَارْتَكَبَهُ إِن مَا أُرِيْدُ إِلَّا ٱلْاصْلَاحَ لَكُمْ بِالْعَدْلِ مَا استَطَعْتُ م وَمَا تَوْفيتَقيْ قُدْرَتيْ عَلى ذٰلِكَ وَغَيِدُه مِنَ الطَّاعَاتِ إِلَّا بِاللَّهِ ط عَلَيْهِ تَوكُّلْتُ وَالَيَّهِ أُنيُّبُ أَرْجِعُ.

وَيْفَوْمِ لَا يَجْرِمُنَّكُمٌّ يَكْسِبَنَّكُ شِسقَساقسی خِسلانسی فَساعسلُ بَسجَسره وَالسَّسِمِيرُ مَفْعُولُ أُوَّلُ وَالنَّبَانِينَ أَنْ سِيبَكُم مشكل مَا آصَابَ قَوْمَ نُوجِ أَوْ قَوْمُ هُودٍ أَوْ قَوْمُ صَالِحٍ م مِنَ الْعَذَابِ وَمَسَا قَسُومُ لُسُوطِ أَيْ مَسنَسَاذِلُسُهُمْ أَوْ ذَمَنُ هَلَكِهِمْ مِنْكُمْ بِبَعِيْدٍ فَاعْتَبِرُوا.

তোমার সালাত কি তোমাকে নির্দেশ দেয় আমাদের উপর এই বিষয় চাপাতে যে, আমাদের পিতপুরুষরা যার ইবাদত করত অর্থাৎ প্রতিমাসমূহ তা আমাদেরকে বর্জন করতে হবে এবং আমাদের ধনসম্পদে যা খশি করার অধিকারও ছেড়ে দিতে হবে? অর্থাৎ এই ধরনের হকুম তো অন্যায়। কল্যাণের পথে আহ্বানকারী কোনো ব্যক্তি এটা আহ্বান জানাতে পারে না। তুমি তো অবশ্যই সহনশীল, সদাচারী। এরা তাকে বিদ্রুপ করে এই কথা বলেছিল।

۸۸ ৮৮. সে বলল, 'হে আমার সম্প্রদায়! তোমরা আমাকে বল. আমি যদি আমার প্রতিপালকের পক্ষ থেকে স্পষ্ট নিদর্শনে প্রতিষ্ঠিত হয়ে থাকি এবং তিনি যদি তাঁর পক্ষ হতে আমাকে উৎকৃষ্ট অর্থাৎ হালাল জীবনোপকরণ দান করে থাকেন তবে কি আমি মাপে কম দিয়ে এই হালালের সঙ্গে হারাম মিশ্রিত করবং আমি চাই না যে, তোমাদের বিরোধিতা করব আর যে জিনিস হতে তোমাদেরকে নিষেধ করতেছি তা নিজে করতে যাব। যতটক সম্ভব ন্যায়ের মাধ্যমে আমি কেবল তোমাদের সংশোধন করতে চাই া তাঁর দিকেই প্রত্যাবর্তন করি। اُن اُرسُک এই স্থানে । শব্দটি নাবোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

১৭ ৮৯. আর হে আমার সম্প্রদায়! আমার সাথে মতানৈকা আমার বিরোধিতা কিছতেই যেন তোমাদেরকে এমন আচরণ না করায় তোমাদেরকে এমন কাজে লিও ন করায় যা দারা নৃহ সম্প্রদায় কিংবা সালেহ সম্প্রদায়ের উপর যা অর্থাৎ যে শান্তি আপতিত হয়েছিল অনুরূপ তোমাদের উপরও আপতিত হবে। আর লৃতের সম্প্রদায় তো তাদের আবাসস্থল বা তাদের ধ্বংস কার <u>তোমাদের হতে</u> দূরে নয়। সুতরাং তোমরা শিক্ষা [তোমাদেরকে] সর্বনামটি হলো এই ক্রিয়াটির 🕉 ें कियात कर्जा لاكثير مُ विज्ञात कर्जा الُولُ ا مَنْعُولُ فَانِيْ कियात لَا يُخْرِمُ الله كُتُصِيْبَكُمْ

- قَالَ يُقَوْمُ أَرَهُ طِي أَعَدُّ عَلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ مَ قَالَ يُقَوْمُ أَرَهُ طَلِيهُ وَلاَ تَحْفَظُونِي مَ فَتَعَرُّكُواْ قَفْلِي لِإَجَلِهِمْ وَلاَ تَحْفَظُونِي لِلْهِ وَاتَحَذَّتُمُوهُ أَى اللَّهُ وَرَا بَكُمْ ظِهْرِينًا م مَنْبُوذًا خَلْفَ ظُهُرُكُمْ لاَ ثُرَاقِبُونَهُ إِنَّ رَبِّيْ بِسَا تَعْمَلُونَ مُسَجِيبُطُ عِلْمَا وَيَنِي بِسَا تَعْمَلُونَ مُسَجِيبُطُ عِلْمَا عِلْمَا فَيُجَاذِنُكُمْ
- وَيُعَوْم إِعَمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ حَالَتِكُمْ مَالَتِكُمْ مَالَتِكُمْ مَالَتِكُمْ اللّهِ عَلَىٰ حَالَتِيكُمْ اللّهِ عَلَىٰ حَالَتِينُ سَوْفَ تَعَلَّمُونَ مَنْ مَوْضَوَلَهُ مَعْعُولُ الْعِلْمِ يَبَاتِبُ عَلَاكُ يَعْفِرُهُ الْعِلْمِ يَبَاتِبُ عَلَاكُ لَيَعْفِرُهُ وَالْتَقِبُوا إِنْسَطُورُوا عَلَيْهُ وَمَنْ هُو كَاذِبُ وَوَارْتَقِبُوا إِنْسَتَظُرُوا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَمَنْ هُو كَاذِبُ وَوَارْتَقِبُوا إِنْسَانَهُ عَلَىٰ مَعْلَمُ وَقِيبُ مَنْشَظِرُوا عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُمْ وَقِيبُ مَنْشَظِرُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُمُ وَقِيبُ مِنْ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ وَلِيلًا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَيْكُمُ وَالْعَلَيْمُ وَالْمُعُولُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْقِيمُ وَالْمُعُلّمُ وَالْمُعِلّمُ وَالْمُعُلِّمُ وَالْمُعُلِّمُ وَالْمُؤْلِقُولُولُولُولُهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ واللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَالْعُلْمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَاللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْعُلِكُ وَالْعُلِمُ عَلَيْكُولُولُكُمْ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَلَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُكُمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلِمُ عَلَيْكُمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْعُلْمُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُ عَلْمُ وَالْعُلْمُ وَالْع
- . وَلَسَّا جَنَّ اَ أَمْرُنَا بِياهْ لَاحِيهِمْ نَبَعَّ بْنَا شُعَيْبًا وَالَّذِيْنَ أَمَنُوا مَعَهُ يِرَحْمَةٍ مِنَّا وَ وَأَخَذَتِ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا الصَّبْحَةَ صَاحَ بِيهِمْ جَبْرِيْلُ فَأَصْبَحُوا فِي دِبَارِهِمْ جغميْنَ بَاركِيْنَ عَلَى الرَّكْبِ مَبَنَيْنَ.

- ৯০. তোমরা তোমাদের প্রতিপালকের নিকট ক্ষমা প্রার্থন কর। অনন্তর তার দিকে প্রত্যাবর্তন কর। নিকর আমার প্রতিপালক মু'মিনদের প্রতি প্রম দয়াল্ প্রেমময়। তাদের প্রতি তিনি তালোবানা পোষণকারী।
  - ৯১. তার কথার প্রতি নিজেদের অবহেলা ও লক্ষ্য প্রদানের স্বস্কৃতার প্রতি ইঙ্গিত করে <u>তারা বলল, হে তথারাব! তুমি যা বল তার অনেক কথা আমরা বুঝি না। আমরা তো আমাদের মধ্যে তোমাকে দুর্বল হেম দেখতে পাছি। তোমার স্বজনবর্গ না থাকলে তোমার গোৱা বদি না থাকত তবে <u>আমরা তোমাকে প্রপ্রবর্গ নিক্ষেপ করতাম। আমাদের উপর তুমি শক্তিশালী নগু। তুমি এমন কোনো সন্মানী নও যে, প্রস্করাঘাত করা বাবে না। তোমার গোৱা বলগ সন্মানী ও পাজিশালী। ক্রিটা টুমি এমন রো তোমার গোৱা অবলা সন্মানী ও</u></u>
- . ৭ প ৯২. সে বলল, হে আমার সম্প্রায়! তোমাদের নিকট কি

  আমার বজনবর্গ আল্লাহ অপেক্ষা অধিক শক্তিশালী

  হলোঁ? এদের কারণে ভোমরা আমার হত্যা পরিহার
  করতেছ? আল্লাহর জন্য ভোমরা আমাকে রক্ষা
  করতেছ না।? তোমরা তাঁকে অর্থাৎ আল্লাহকে প্রচাতে
  কেলে রেখেছ, ভোমাদের পিঠের পিছনে নিক্ষিপ্ত করে
  রেখেছ। তাঁর খেয়াল ভোমরা কর না। ভোমরা আ
  কর আমার প্রতিপালক তা তাঁর জ্ঞানে পরিবেইন করে

  আছেন। অনন্তর তিনি ভোমাদের প্রভিফল প্রদান
  করবেন।
  - পে ৯৩. আর হে আমার সম্প্রদায়। তোমরা তোমাদের স্থানে তোমাদের অবস্থায় কাজ কর। আমিও আমার অবস্থায় কাজ করতেছি; তোমরা শীঘ্রই জানতে পারবে কার উপর আসবে লাঞ্জনাদায়ক শান্তি এবং কে মিথ্যাবাদী। সূতরাং তোমরা প্রতীক্ষা কর। তোমাদের শেষ পরিণামের অপেক্ষা কর। আমিও তোমাদের সাথে দক্ষা করতেছি। প্রতীক্ষারত আছি। বিশ্বামান বিশেষ। উপরিউজ ক্রামানিত করাতিছি। প্রতীক্ষারত আছি।
  - ٩٤ ৯৪. যথন এদের ধ্বংস সম্পর্কে <u>আমার নির্দেশ আসন</u>
    তখন আমি তআয়ব ও তার সঙ্গী মু'মিনদেরকে আমার
    অনুধ্বহে রক্ষা করলায়। আর যার সীমালজ্বন করেছিল
    মহানাদ তাদেরকে পাকড়াও করল। হযরত জিবরাঈল
    (আ.) এই ভীষণ চিংকার দিয়েছিলেন, ফলে তারা
    নিজ নিজ পুহে নতজানু অবস্থায় পেষ হয়ে গেল। মরে
    নতজানু অবস্থায় পড়ে বইল।

٩٥ . كَأَنَّ مُخَفَّفَةً أَيْ كَأَنَّهُمْ لَمَّ يَعْمَنُوا ٩٥ . كَأَنَّ مُخَفَّفَةً أَيْ كَأَنَّهُمْ لَمَّ يَغْمَنُوا يُقْبِمُوا فِينَهَا دالَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا

করেনি শোন! ধ্বংসই ছিল মাদয়ানবাসীর পরিণাম যেভাবে ধ্বংস হয়েছিল ছামৃদ সম্প্রদায়! ুর্ট -এটার ্র্ -টি এইস্থানে كَخُفُفُ অর্থাৎ তাশদীদহীন লঘরপে পরিবর্তিত। এটা মূলত ছিল, 🗯 🕻 ।

## তাহকীক ও তারকীব

হযরত ত্রসায়ব (আ.)-এ সম্প্রদায়েরই একজন সদস্য ছিলেন, যাকে তাদের প্রতি প্রেরণ : قَـوْلُـهُ مُدْيَـنُ أَيْ أَهُ করা হয়েছে। মাদইয়ান হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর এক সন্তানের নাম। যিনি হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর তৃতীয় স্ত্রী काजृता-এর গর্ভজাত সন্তান ছিলেন। তার নামেই এই শহরের নামকরণ করা হয়েছে মাদয়ান বলে। তার মহল رُزُوع عُفَبَ হতে পূর্বে দিকে ছিল্। বর্তমানে তাকে 🗓 🚅 বলে। এই ব্যক্তি ব্যবসায়ী ছিল। মিশর, ফিলিন্তীন এবং লেবাননে ব্যবসা কর্ত। مُحِبْط : बरे हेरात्रच हाता त्महे अटात कराव त्मल्या हासाह त्य, أَحُبُط وُصِفَ الْيَوْمُ بِهِ مَجَازُ لُوقُوعِه فِيْهِ ورما يَعْمَ عَلَيْهِ الْعَمَّةِ وَمَا يَعْمَ مِعْمَا وَمَا يَعْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْهِ الْعَمْ ع وما يَعْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْهِ الْعَمْ عَلَيْ عظرُونُ श्टरत । सूनामावाराजत कातरा ظَرْتُ عَدَابِ أَنْ يَرُمُ श्टर । पारिक بُعُرُونُ अद्भाषि مُجَازُ

-এর ইয়াফত ظُرُّن फित्क कরা হয়েছে। ( অটা হলো সেই প্রশ্নের উত্তর যে, مُعْسِرِينْ আর فَسَادُ আর فَسَادُ -এর অর্থ হলো غَشَلُهُ حَسَالُ مُوكَّدةُ হলে نَكْرُارُ কাজেই তাতে أَنْكُرُارُ রয়েছে।

উত্তর. হলো এই যে, এটা الْكُورُ নয়; বরং অর্থের হিসেবে তাকিদ হয়েছে ي

ত্র কুটি । অর্থ হলো তোমরা বিশৃঞ্জলা - بَعْعَ مُذَكَّرَ حَاضِرٌ २७- نَكِينٌ হত عِنْنُ वा تَعْشُقُ । قُولُهُ لا تَعْشُوا

نانے مدررہ (.त.) वर्गित (त.) अह आत् आत् आत् आत् आर्य (क्राग्री ७ ताकृत (त.) تانی مُجْرُورَة अर्गित لبنبِی : فَعُولُـهُ بُـقِيَّتُ اللَّهِ ওজন করার পর এবং মার্নুষের হক আদায় করার পর যা অতিরিক্ত হয়/ বেচে যায়। তা তোমাদের জন্য তা থেকে অনেক গুণে উত্তম যা তোমরা ওজনে কম দিয়ে ও মানুষের হক বিনষ্ট করে সঞ্চয় কর। যেহেতু আল্লাহ তা'আলাই জীবিকা দান করেন এজন্য بَغَيُّت এর ইয়াফত আল্লাহর দিকে করা হয়েছে। এখানে আনুগত্য ও সৎ আমল সমূহের অর্থে হয়নি।

অর্থাৎ بَتَكُلِينُكَ إِيَّانَ উহ্য মেনে মুফাসসির (র.) একটি প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। প্রস্ন হলো এই যে, مَامُور হলো কার্ফেরদের কর্ম আর اَصُلُونُكُ تَامُولُكُ تَامُولُ उरला কার্ফেরদের কর্ম (আ.)। يُرُف -এর অনুবাদ এই হবে যে, হে গুআয়ব তোমার নামাজ কি তোমাকে এই নির্দেশ দেয় যে, আমরা মূর্তিদের উপাসনা ছেড়ে দিব, আর এটা সম্ভব নয় যে, يُرُن عليه হ্যরত গু'আয়ব (আ.)-এর জন্য হবে । আর তার উপর কাফের আমল করবে।

উত্তর এখানে مُضَانُ উহা রয়েছে। আর তা হলো بِتَكُلِيْفِيَا وعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى واللهِ والمَادَ ك এ কথার নির্দেশ দেয় যে, ভূমি আমাদেরকে মূর্তিদের উপাসনা পরিহার করতে বাধ্য করবে।

. এর উপর আতফ হয়েছে। كَنَاوِيْل مُصَدَّرُ أَنَّ نَفْعَلُ , अत দ্বারা ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, بَنَاوِيْل مُصَدَّرُ أَنَّ نَفْعَلُ । এর জবাব উহা রয়েছে । وَانْ شُرَطِيْدُ , একে উহা করার মধ্যে ইঙ্গিত রয়েছ । ﴿ وَهُوالُمُ الْفُالْسُوبُ अमू. آذهب हिना अस्त فَوْلُهُ وَٱذَهُبَ : عَبُولُهُ وَٱذَهُبَ

قوق ( هجمتا عالد ) - الكيان - على الله على - على الله الله - الكيان - على الله - الكيان ( अश्रास्त का निराराहन रव ) الكيان ( अश्रास का निराराहन रव ) الكيان ( अश्रास का निराराहन रव ) अश्रास का निराराह : الكيان ( अश्रास का निराराहन रव ) अश्रास का निराराह ( अश्रास का निराराह का

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে হধরত শোয়াইব (আ.) ও তাঁর কওমের ঘটনাবলি বর্ণিত হয়েছে। তারা কুছরি ও শিরকি ছাড়া ওজনে-পরিমাণেও লোকদের ঠকাতো। হধরত শোয়াইব (আ.) তাদেরকে ঈমানের দাওয়াত দিলেন এবং ওজনে কমেরেলি করতে নিষেধ করলেন। আল্লাহর আজাবের ভয় দেখালেন। কিন্তু তারা অবাধ্যতা ও নাফরমানির উপর অটল রইল। ফলে এক কঠিন আজাবে সমগ্র জাতি ধাংলে হয়ে গেল। কিন্তু তারা অবাধ্যতা ও নাফরমানির উপর অটল রইল। ফলে এক ঠঠিন আজাবে সমগ্র জাতি ধাংলে হয়ে গেল। কিন্তু তারা অবাধ্যতা ও নাফরমানির উপর অটল রইল। ফলে এক ঠঠিন আজাবে সমগ্র জাতি ধাংলে হাই শোয়াইব (আ.)-কে প্রেরণ করেছি। মাদরান আলনে একটি শহরের নাম। মাদারান ইবনে ইবরাইয় আ.)-এর পত্তন করেছিলে। সিরিয়ার বর্তমান করিছিল। মাদরান করালে আমহিত ছিল বলে ধারণা করা হয়। উক্ত শহরের অধিবাসীগণকে মাদরানাবাসী বলার পরিবর্তে তর্ধু মাদরান বলা হতে। আল্লাহ তা'আলা বিশেষ অনুগ্রহ করে তাদের বজাতির এক ব্যক্তিকে তাদের কাছে পরগান্ধর হিসাবে প্রেরণ করলেন, যেন তাঁর সাথে জানাশোনা থাকার কারণে সহজেই তার হেনায়েত গ্রহণ হরে ধনা হতে শারে।

"ভিন বলনে হে আমার জাকি, তোমরা একমার জারুবর ইবাদত কর, তিনি ভিন্ন তোমাদের মাবৃদ হওঁয়ার যোগ্য আর কেউ নেই। আর তোমরা ওজনে ও পরিমাপে কম দিও না।" এখানে হয়রত শোরাইব (আ.) নিজ জাতিকে প্রথমে একত্বাদের প্রতি আহান জানালেন। কেননা তারা ছিল মুশরিক, গাছ-পালার পূজা করত। এজনাই মাদয়ানবাসীকে 'আসহাবৃল আইকা' বা জঙ্গলভাৱালা' উপাধি দেওয়া হয়েছে। এহেন কৃষ্ণরি ও শিরকির সাথে সাথে আরেকটি মারাম্বক দোষ ও জঘন্য অপরাধ ছিল যে, আদান-প্রদান ও ক্রম-বিক্রম কালে ওজনে-পরিমাপে হেরফের করে লোকের হক আত্মসাৎ করত। হয়রত শোরাইব (আ.) তাদেরকে এরপ করতে নিষেধ করলেন।

এবানে বিশেষ প্রণিধানযোগ্য যে, কুফরি ও শিরন্ধিই সকল পাপের মূল। যে জাতি এতে লিপ্ত, তাদেরকে প্রথমেই তাওহীদের দাওয়াত দেওয়া হয়। ঈমান আনমনের পূর্বে আমল ও কাজ-কারবারের প্রতি দৃষ্টি দেওয়া হয় না। দুনিয়াতে তাদের সফলতা অথবা বার্থতাও তথু ঈমান বা কুফরির ভিস্তিতে হয়ে খাতে, এ ব্যাপারে আমলের কোনো দবল থাকে না। কুবআন পাতে বর্ণিত পূর্বক্তী নবীগালের ও তাঁদের জাতিসমূহের ঘটনাবলি এর প্রমাণ। তবে তথু দুইটি জাতি এমন ছল, মাদের উপর আজাব নাজিল হওয়ার ব্যাপারে কুফরির সাথে সাথে তাদের বদসামলেরও দবল ছিল। এক, হয়রত লৃত (আ.)-এর জাতি যাদের কাহিনী ইতিপূর্বে বর্ণিত হয়েছে যে, তাদের কুফরি ও পার্হিত অপকর্মের কারবে তাদের বসভিকে উলটিয়ে দেওয়া হয়েছে।

ভিষ্কির হয়রতে পোয়াইব (আ.)-এর কওম। যাদের উপর আজাব নাজিল হওয়ার জন্য কুফরি ও মাপে কম দেওয়াকে কারণ হিসারে নির্দেশ করা হয়েছে।

এতে করে বোঝা যায় যে, পুংমৈধুন ও মাপে কম দেওয়া আল্লাহ তা আলার কাছে সবচেয়ে জঘন্য ও মারাখক অপরাধ। কারণ এটা এমন দুই কাজ যার ফলে সমগ্র মানব জাতির চরম সর্বনাশ সাধিত এবং সারা পৃথিবীতে বিশৃক্তবাা বিশর্মর সৃষ্টি হয়। ওজন-পরিমাপে হেরফের করার হীন মানসিকতা দূর করার জন্য হযরত শোয়াইব (আ.) প্রথমে বীয় দেশবাসীকে প্রণাধ্বসূদত থেহ ও দরদের সাথে বলপেন কর্মনি করি করার মতে। কোনো করিব দেখি না। তাই আল্লাহ তামাদের অবস্থা থুব ভালো ও সম্প্রশ দেবছি। তক্তক্তরি আশ্রয় এহণ করার মতে। কোনো করিব দেখি না। তাই আল্লাহ

তাআলার এ অনুমহে শোকর আদায় করার জন্য হলেও তোমানের পক্ষে তাঁর কোনো সৃষ্ট জীবকে ঠকানো উচিত নয়।
তোমরা যদি আমার কথা না শোন, আমার নিষেধ অমানা কর, তাহলে আমার ভয় হয় যে, আল্লাহর আজাব তোমাদেরকে
ছিরে ফেলবে। এখানে আব্যেরাতের আজাব বোঝানো হয়েছে, দুনিয়ার আজাবও হতে পারে, আবার দুনিয়ার আজাব বিভিন্ন
প্রকারও হতে পারে তন্মধ্যে সর্বনিম্ন আজাব হচ্ছে, তোমাদের সক্ষলতা থতম হয়ে যাবে, তোমরা অভাবগ্রন্ত দুর্ভিক্ষ কর্বনিত
হবে। যেমন রাস্লে কারীম ক্রিইনশান করেছেন "যখন কোনো জাতি মাপে কম দিতে ওক্ব করে তখন আল্লাহ তা আলা
তাদেরকে দুর্ভিক্ষ ও মুলাবৃদ্ধি জনিত শান্তিতে পতিত করেন।

- ওজন-পরিমাপে কম দিতে নিষেধ করার মধ্যেই পরোক্ষভাবে যদিও সঠিক ওজন করার আদেশ হয়ে গেছে, তথাপি দৃষ্টি আকর্ষণ করার জন্য হযরত শোয়াইব (আ.) উদাত আহ্বান জানালেন بَعْنُ أَرْتُوا الْمُحِيَّالُ أَلْمُ مُعْدِيْنَ أَنْ الْأَرْضُ مُعْدِيْنَ الْمُوالِّقِيْنَ اللَّهُ وَلَا يَعْدُونُ الْمُوالِّقِيْنَ اللَّهُ وَلَا يَعْدُونُ الْمُوالِّقِيْنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُعْدِيْنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ وَالْمُولِيْنِيْنَ لَكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُعْلِيْنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ

হথরত শোয়াইব (আ.) সম্বন্ধে রাস্লে কারীম হার্ শতব্য করেছেন যে, তিনি হচ্ছেন 'বতীবুল-আয়িয়া' বা নবীগণের মধ্যে প্রধান বজা। তিনি তার সুললিত বয়ান ও অপূর্ব বাণ্মিতার মাধ্যমে স্বীয় জাতিকে বোঝানো এবং সংপথে ফিরিয়ে আনার পর্বাত্তক প্রচেষ্টা চালিয়েছেন। কিন্তু এত কিছু শোনার পরেও তার কওমের লোকেরা পূর্ববতী বর্বর পাপিষ্ঠদের ন্যায় একই জবাব দিল, তারা নবীর আহবানকে প্রত্যাখ্যান করে আল্লাহর নবীকে ব্যঙ্গ-বিদ্রেশ করে বলন المَا الْمُنْانُ الْنَا الْمُلْمِينُ الْمُولِيَّا مَا نَشَا الْمُلْمِينُ الْمُلْمُونُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمُينُ الْمُلْمُينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينُ الْمُعْلِمُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُعْلِمُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُعْلِمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمُلِمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمِينُ الْمُلْمُلِمُ اللْمُلْمُلِمُ

হযরত ও আয়ব (আ.) সম্পর্কে সারাদেশে প্রসিদ্ধ ছিল যে, তিনি অধিকাংশ সময় নামাঞ্জ ও নঞ্চল ইবাদতে মগু থাকেন। তাই তারা তাঁর মূল্যবান নীতিবাক্যসমূহকে বিদ্দুপ করে বলতো আপনার নামাঞ্জ কি আপনাকে এসব আবোল-তাবোল কথাবার্তা শিক্ষা দিচ্ছেঃ [নাউজুবিল্লাহি মিন জালিক]

ওদের এসব মন্তব্য দ্বারা বোঝা যায় যে, এরা ধর্মকে শুধু কতিপয় আচার-আনুষ্ঠানিকতার মধ্যে সীমাবদ্ধ মনে করতো। ব্যবহারিক ক্ষেত্রে ধর্মকে কোনো দখল দিত না। তারা মনে করত, প্রত্যেকে নিজ নিজ ধন-সম্পদ যেমন খুশি ভোগ দখন করতে পারে, এ ক্ষেত্রে কোনো বিধি -নিষেধ আরোপ করা ধর্মের কাজ নয়। যেমন, বর্তমান যুগেও কোনো কোনো অবুঝ লোকের মধ্যে এহেন চিন্তাধারা পরিলক্ষিত হয়।

অকৃত্রিম দরদ, নিঃস্বার্থ কল্যাণকামিতা ও সদৃপদেশের জবাবে কওমের লোকেরা কত বড় রূঢ় মন্তব্য করল! কিন্তু হয়রও ত'আয়ব (আ.)-এর চরিত্রে ছিল নবীসূলভ সহনশীলতা। তাই উপহাস-পরিহাসের পরেও তিনি দরদের সাথে তাদেরকে সন্বোধন করে বোঝাতে লাগলেন দুর্ভিট্র কর্ত্ব কর্ত্ব কর্ত্ব করিছে বাকে এবং আরার জাতিং তোমরা বল তো, যদি আমার প্রভুর পক্ষ হতে আমার করার সত্যতার সাক্ষ্য আমার কাছে থাকে এবং আরাহ তা'আলা যদি আমানে সর্বাধিক উত্তম রিজিক দান করে থাকেন, অর্থাৎ দেহের জন্য প্রয়োজনীয় বাহ্যিক রিজিকও দান করেছেন অধিকর্ বৃদ্ধি বিবেচনা তথা নবুয়তের দুর্লভ মর্যাদাও দান করেছেন, এতদসত্ত্বেও কি আমি তোমাদের মতো অন্যায় ও গোমরাহীর পধ

অবলম্বন করব এবং সন্ত্যের বাণী তোমাদেরকে পৌছাব না।
অতঃপর তিনি আরো বলনেন, কর্মে নিজেও তার কাছে কথনো যাইনা। আমি র্যদি তোমাদেরকে নিম্নেধ করে নিজেও তার কাছে কথনো যাইনা। আমি র্যদি তোমাদেরকে নিম্নেধ করে নিজে সে কাজ করতাম তাহলে তোমাদের কথা বলার অবকাশ ছিল। এতম্বারা বোঝা গেল যে, ওয়াজ নসিহত ও তাবলীগকারীর কথা ও কাজের মধ্যে সামঞ্জস্য থাকা অপরিহার্য। অন্যথায় তাঁর কথায় শ্রোভাদের কোনো ফায়দা হয় না।

নিহত ও উপদেশ দানের পরে তিনি পুনরায় তাদেরকে আল্লাহর আজাব হতে সতর্ক করে বললেন কুনিন্দির দুর্নিন্দির পরি তিনি পুনরায় তাদেরকে আল্লাহর আজাব হতে সতর্ক করে বললেন কুনিন্দির আগাঁব হে সামার কিছে, সাবধান! আমার সাথে বিছেষ ও জিদ করে ভোমরা নিজেদের উপর কওমে নৃহ অথবা কওমে হৃদ কিংবা নলেহ আা,)-এর কওমের মতো বিপদ ডেকে আনবে না। আর হয়রত লৃত (আ.)-এর জাতি ও তাদের শোচনীয় পরিণতি তে তামাদের থেকে ধুব দ্বেও নয়। অর্থাৎ কওমে লৃতের উন্টিয়ে দেওয়া জনপদগুলো মাদইয়ান শহরের অদ্রেই অবস্থিত। তামেনের ওপরে কুব দ্বেও নয়। অর্থাৎ কওমে লৃতের উন্টিয়ে দেওয়া জনপদগুলো মাদইয়ান শহরের অদ্রেই অবস্থিত। তামের উপর আজাব নাজিল হওয়ার ঘটনা তোমাদের সময় থেকে ধুব আগের কোনো ব্যাপার নয়। অতএব, তা হতে শিক্ষা গ্রহণ কর এবং হঠকারিতা পরিত্যাপ কর।

কওমের লোকের। একথা খনে রাগে অগ্নিশর্মা হয়ে বলতে লাগল"আপনার গোষ্টি-জ্ঞাতির কারণে আমরা এতদিন আপনাকে কিছু বলিনি। নতুবা অনেক আগেই প্রস্তর আঘাতে আপনাকে হত্যা করে ফেলতাম।"

এরপরে হযরত তথায়ব (আ.) তাদেরকে নসিহত করে বললেন, "তোমরা আমার আখীয়-স্বজনকে ভয় কর, সন্মান কর, অথচ সর্বপক্তিমান আল্লাহ তা'আলাকে ভয় কর না।"

শেষ পর্যন্ত কওমের লোকের। যখন হয়রত তয়াইব (আ.)-এর কোনো কথা মানল না, তখন তিনি বললেন, "ঠিক আছে, ডোমরা এখন আজাবের অপেক্ষা করতে থাক।" অতঃপর আল্লাহ তা'আলা তাঁর চিরন্তন বিধান অনুসারে হয়রত তআয়ব (আ.)-কে এবং তাঁর সঙ্গী-সাধী ঈমানদারগণকে উক্ত জনপদ হতে অন্যত্ত নির্বাধনে সরিয়ে নিলেন এবং হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর এক তয়ন্তর হাঁকে অবশিষ্ট সবাই এক নিমিষে ধ্বংস হয়ে গেল।

আংকাম ও মাসারেল : মাপে কম দেওয়া : আলোচ্য আয়াতসমূহে মাদইয়ানবাসীদের ধ্বংস হওয়ার অন্যতম কারণ নির্দেশ করা হয়েছে মাপে কম দেওয়াকে, আয়বিতে যাকে "তাতকীক"বলা হয় । কুরআন করীমের ঠুঠিটি আয়াতে তানের জন্য কঠোর শান্তির বর্ণনা নেওয়া হয়েছে । উলামায়ে উমতের 'ইজমা' বা সর্বসমত সিদ্ধান্ত অনুসারে তা সম্পূর্ণ হায়াম । ইয়াম মাদিক (য়.) তদীয় মুয়ান্তা কিতাবে হয়রত ওয়র ফায়ক (য়া.) -এর একটি উক্তি উক্ত করে নিখেছেন যে, ওজনে -পরিমাপে কম দেওয়ার কথা বলে আসকে বোঝানো হয়েছে কারে কেনো নায়্য পাওবা পুরোপুরি না দিয়ে কম দেওয়া; তা ওজন ও পরিমাপ করার বস্তু হোক অধবা অন্য কিছু হোক । কোনো বেতনাভাগী কর্মচারী যদি তার নির্দিষ্ট কর্তবা পালনে গড়িমার্স বরে, কোনো 'কর্মকর্তা বা কর্মচারী যদি নির্দিষ্ট সময়ের চেয়ে কম সময় কাজ করে, কোনো শিক্ষক যদি যথ সহকারে পিক্ষাদান না করে অথবা জোনা নামাজি ব্যক্তি যদি নামাজের সুনুতভলি পালনে অবহেলা করে তবে তারাও উক্ত তাতফীক্ষের অধরাজনিকাভুক্ত হবে। [নাউযুবিব্লাহ মিনছ]

মান আসলা: তাঞ্চনীরে কুরতুবীতে আছে যে, মাদয়ানবাসীর আরেকটি দুরুর্ম ছিল যে, তারা প্রচলিত রূপ ও রৌপ্যমুদ্রার পার্শ্ব হতে রূপ রৌপ্য কেটে রেখে সেগুলো বাজারে চালিয়ে দিত। হযরত গুআয়ব (আ.) তাদেরকে এ কাজ হতেও নিষেধ করেছিলেন।

হাদীস দারীতে আছে যে, রাসূলে কারীম ﷺ মুসলিম রাষ্ট্রের মুদা ভগু করাকে হারাম ঘোষণা করেছেন। পবিত্র কুরজানের ১৯ পারা, সূরা নমল, ৪৮ নং আয়াত مُمْ لِلْ يُصْلِ وَلاَ يُصْلِقُونُ مِنْ الْأَرْضِ وَلاَ يُصْلِعُونُ مَا اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ الْأَرْضِ وَلاَ يُصْلِعُونُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

হ্যরত ওমর ইবনে আত্মূল আজীল্ল (র.) -এর খেলাফতকালে এক ব্যক্তিকে দিরহাম কর্তনের অভিযোগে গ্রেকতার করা হয়েছিল। খলীফা দোররা মারা ও মন্তক মুধন করে শহর প্রদক্ষিণ করার নির্দেশ দিলেন। -(তাঞ্চনীরে কুরতুরী)

अप्राप्त आयात्र निर्दर्गाविन ७ न्नेड अयापुसु . وَلَقَدُ ٱرْسَلْنَا مُوسَلَى بِأَيْتِنَا وَسِلْطُن প্রকাশ্য ও পরিষ্কার দলিলসহ প্রেরণ করেছিলাম।

مُبِينِ بُرْهَانِ بَيِنِ ظَاهِرِ .

ج وَمَا آمَرُ فِرعَوْنَ بِرَشِيدٍ سَدِيدٍ .

এম ১১ এই بَدْمُ الْقِيلَةِ ٩٨ هه. সে কিয়ামতের দিন তার সম্প্রদায়ের অগ্রভাগ فَيَتَّبِعُونَهُ كُمَّا اتَّبَعُوهُ فِي الدُّنْيَا فَاوردَهُمُ أَدخَلَهُم النَّارَ و وَبِعْسَ الْوِردُ مرمورود المورود هي.

وَأُتْبِعُوا فِي لَمَذِهِ أِي الدُّنْيَا لَعْنَةٌ وَّيَوْمَ الْقِيْمَةِ وَ لَغَنَةً وَيُومَ الْقِيْمَةِ لَغَنَةً بِنُسَ الرَّفْدُ الْعُونَ الْمُرْفُودُ رِفْدُهُمْ

١. ذَلِكَ الْمَذْكُورُ مُبِتَدَاً خَبُرُهُ مِنْ أَنْبَا مَ الْقُرِي نَقْصُهُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ مِنْهَا أَي الْقُرِي قَالَتُمُ هَلَكَ أَهْلُهُ دُوْنَهُ وَّ مِنْهَا حَصِيدٌ هَلَكَ بِاهْلِهِ فَلاَ أَثَرَ لَهُ كَالزَّرْعِ المُعَصُود بالْمُنَاجِل.

. وَمَا ظُلُمنْنُهُمُ بِاهْلَاكِهِمْ بِغَيْرِ ذَنْب وَلَكِنْ ظُلُمُوا أَنْفُسَهُمْ بِالشِّرْكِ فَمَا أَغْنَتُ دَفَعَتْ عَنْهُمْ الْهَتُهُمُ الَّتِيُّ يَدْعُونَ رَعْبُدُونَ مِن دُون اللَّهِ أَيْ غَيْرِه مِنْ زَائِدَةً ﴾ شَيْ لِمَا جَاء أَمُو رُبِّكَ م عَذَابُهُ وَمَا زَادُوهُمُ بعبَادَتِهِمْ لَهَا غُيْرَ تَتْبِينُ بِتَخْسِيْرٍ. এই স্থানে এটার অর্থ প্রমাণ, দলিল ফেরাউনের কার্যকলাপের অনসরণ করল , আর ফেরাউনের কার্যকলাপ সাধু অর্থাৎ সঠিক ছিল না।

থাকবে। এরা দুনিয়াতে যেমন তার অনুসরণ করত তেমনি তখনও তার অনুসরণ করবে। সে অনন্তর তাদেরকে জাহানামে অবতরণ করাবে। প্রবেশ করাবে। কতই না নিকৃষ্ট অবতরণস্থলে অবতরণঃ তা ৯০ অৰ্থ এই স্থানে ৯০ অগ্ৰে থাকরে।

🐧 ৯৯. এতে এই দুনিয়ায় তাদেরকে করা হয়েছিল অভিশপ্ত এবং কিয়ামতের দিনেও হবে অভিশপ্ত। কত নিকষ্ট সহযোগিতা, যা তারা লাভ করেছে: তাদের জন্য এই সাহায্য-সহযোগিতা কতই না মন্দ! 🗘 🗓 অর্থ সাহায্য ৷

.. ১০০. তা অর্থাৎ উল্লিখিত বিবরণসমূহ জনপদসমূহের কিছু সংবাদ হে মুহাম্মদ! যা আমি তোমার নিকট বর্ণনা করতেছি। এগুলোর মধ্যে জনপদ সমহের মধ্যে কতক এখনও দুধায়মান, বিদামান কিন্তু তার অধিবাসীরা ধ্বংস হয়ে গিয়েছে আর কতক নির্মূন হয়েছে। কান্তে দারা কর্তিত শস্যের মতে অধিবাসীরাসহ বিধ্বংস হয়ে গিয়েছে। কোনো চিহ্ন আুর অবশিষ্ট নেই। الله -এটা वा উদ্দেশ্য वां विरध्य । خَبُرُ वां विरध्य :

· \ ১০১. বিনা অপরাধে ধ্বংস করে আমি তাদের প্রতি জুনুম করিনি: বরং শিরক করত তারাই নিজেদের প্রতি জুলুম করেছিল। যখন তোমার প্রতিপালকের নির্দেশ অর্থাৎ তাঁর আজাব আসল তখন তারা আল্লাহ ব্যতীত যে সমস্ত ইলাহকে ডাকত অর্থাৎ উপাসনা করত তাদের সেই ইলাহণণ তাদের কোনো কাজে আসল না, তারা তাদের হতে আজাব প্রতিহত করল না । এই সমস্ত উপাসন ধাংস ব্যতীত তাদের জন্য আর কিছুই বৃদ্ধি করন

🚉 -অর্থ ধ্বংস, ক্ষতি। www.eelm.weebly.com

ত্রামন এরপই এই ধরনের পাকভৃত করার মতে ত্রামন أَخَذَ الْقُرَى أُرِيْدَ أَهْلُهَا وَهِيَ ظَالِمَةُ بِالذُّنُوبِ أَيْ فَلَا يُغْنِي عَنْهُمْ مِنَ أَخْذِهِ شَيْ إِنَّ أَخْذَهُ الِّبِيمُ شَدِيدٌ رَوَى الشَّبْخَان عَنْ ابَيَّ مُوسَى الْأَشْعَرِي قَالَ قَالَ رَسُولُ اللُّهِ عَنِيُّ إِنَّ اللُّهَ لِيكُمْلِي لِلظَّالِمِ حَنَّى إِذَا اَخَذَهُ لَمْ يُفَلِعُهُ ثُمَّ فَرَأَ ﷺ وَكَذٰلِكَ أَخْذُ رَبُّكَ (ٱلْآيَةُ)

١. إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْمَذْكُوْرِ مِنَ الْقِصَصِ لَابُةٌ لَعِبْرَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْأَخِرَةِ م ذَٰلِكَ ايُ يَوْمُ الْقِبَامَة يَوْمُ مُجْمُوعُ لِلْهُ فِيْهِ النَّاسُ وَذَٰلِكَ يَنُومُ مُشْهُدُهُ بَشْهُدُهُ جَمِيْعُ الخكاتق

١. وَمَا نُنُوَخِّرُهُ ۚ إِلَّا لِأَجَلِ مَنْعُدُودٍ لِـ وَفْ مُعَلُومُ عِنْدَ اللَّهِ

١. يَوْمَ بِنَانِ ذَٰلِكَ الْبَوْمُ لَا تَكَلُّمُ فِيهِ حَذَفُ إِحْدَى التَّالَيْنِ نَفْسٌ إِلَّا بِاذْنِهِ تَعَالَى فَمِنْهُمْ آي الْخُلُقِ شَقِيٌّ دُّ مِنْهُمْ سَعِبَكُ كُتِبَ كُلُ ذٰلِكَ فِي أَلاَزَلِ ١. فَأَمَّا الَّذِيْنَ شَغُوا فِيْ عِلْمِهِ تَعَالَى

فَغِي النَّادِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ صَوْتُ شَدِيدٌ وُسُهِينٌ صَوْتُ ضَعِبْفُ

প্রতিপালকের পাকড়াও হয় যখন তিনি জনপদসমূহকে অর্থাৎ তার অধিবাসীদেবকে পাকড়াও করেন, যখন তারা পাপে লিও হয়ে সীমালজ্ঞানকারীরূপে পরিগণিত হয়। তাঁর পাকডাও হতে কোনো কিছুই আর তাদের বাঁচাতে পারে না শায়খান অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিম হযরত আরু মুস আশআরী (রা.) প্রমুখ্যাৎ বর্ণনা করেন যে, রাসুল ≅ৣর ইরশাদ করেন, আল্লাহ তা'আলা জালিমকে প্রথম অবকাশ দেন। পরে তাকে যখন পাকডাও করেন তখন তাকে আর ছাডেন না। অতঃপর রাসল 🅶 তেলাওয়াত করলেন طَرِّ غُذُ رَبُكُ

. 🚩 ১০৩. নিশ্চয় এতে উল্লিখিত কাহিনীসমূহে নিদর্শন অর্থাৎ শিক্ষা বিদামান যারা পরকালের শান্তিকে ভয় করে ভাদের জন্য। তা অর্থাৎ কিয়ামতের দিন ঐদিন যেদিন সমস্ত মানুষকে একত্রিত করা হবে। তা সেই দিন যেদিন সকলকেই হাজির করা হবে। সকল স**ষ্টি** সেই দিন গিয়ে হাজির হবে। এই এই এই স্থানে 🔟 [যার জন্য] শব্দটি 🚅 [যাতে] অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এই দিকে ইঙ্গিত করতে গিয়ে তাফসীরে 🕹 উল্লেখ করা হয়েছে।

১০৪, এবং আমি নির্দিষ্ট কিছু কালের জন্য আল্লাহর নিকট নির্দিষ্ট কিছু সময়ের জন্য তা স্থগিত রাখব ৷

.০ ১০৫. যখন আসবে ঐ দিন তখন তাঁর অর্থাৎ আল্লাহর অনুমতি ব্যতীত কেউ বাক্যালাপ করতে পারবে না: তাদের মধ্যে সৃষ্টির মধ্যে অনেকে হতভাগ্য এবং তাদের মধ্যে <u>অনেক সৌভাগ্যশা</u>লী। আদিতেই এই تَكُنُّهُ अत किছু जामित क्षना निर्द्ध ताथा राहाह : تَكُنُّهُ -এতে একটি ت উহ্য রয়েছে ؛ মূলত ছিল تُنْكُلُمُ اللهِ ১০৬. অনন্তর যারা আল্লাহর জ্ঞানে হতভাগ্য তারা থাকবে জাহান্নামে ৷ সেথায় তাদের জন্য থাকবে চিৎকার ও जार्जनम ؛ ﴿ فَيَكُمْ عَلَمُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلَامُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ عِلَمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعِلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعُلْمُ عِلْمُ الْعِلْمُ لِمُلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُلِمُ الْعِلْمُ لِمُلْعُلِمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلِمُ لِمُلْعِلِمُ لِلْعِلْمُ لِمِلْعُلِمُ لِلْعُلِمُ لِلْعُلِم আওয়াক।

١. خليديثن فيبنها مادامت السهلوث والأرض أي مُدّة دوامهما في الدُنبا إلا عَيْر ما شاء ربك م في الزيادة على مُدّتهما مما لا منتها له وألمعنى خليري فيها إبداً إلا ربك فعال له والمعنى خلين فيها آبداً إلا ربك فعال لما يويد.

١٠. وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا بِفَتْحِ السِّيْنِ وَضَيَهَا فَيْقِي الْجَنْةِ خَلِدِينَ فِينِهَا مَا وَاصَيْفِ الْجَنْةِ خَلِدِينَ فِينِهَا مَا وَاصَتِ السَّمَاوَتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا غَيْرَ مَا شَاءً رَبُّكُ د كَمَال تَقَدَّمَ وَدُلُّ عَلَيْهِ فِينِهِمْ قَوْلُهُ عَطَاءً غَيْرَ مَخَذُونٍ مَقْطُوعٍ وَمَا تَقَدَّمَ مِنَ التَّاوِيلِ هُوَ اللَّهُ أَعَلَمُ بِمُوادٍه.
تقدّمُ وَنَ التَّاوِيلِ هُوَ اللَّهُ أَعَلَمُ بِمُوادٍه.

١٠٩. فَلَا تَكُ يَا مُحَمَّدُ فِيْ مِرْيَةٍ شَكِي مِمْا يَعَبُدُ هَوُلًا مِنَ الْاَصْنَامِ إِنَّا نُعَلَّبُهُم كَمَا عَذَّبِنَا مَنْ قَبِلَهُمْ وَهٰذَا تَسَلِّبَةً لِلنَّبِي عَلَيْ مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ إِلْمَالُوهُمْ أَنَى كُوبَادَتِهِمْ مِنْ قَبِلُ وَقَدْ عَدُّبِنَاهُمْ وَإِنَّا لَمُوفَى وَمَنْ قَبِلُ وَقَدْ عَدُّبِنَاهُمْ وَإِنَّا لَمُوفَى وَمَنْ الْعَذَابِ عَيْدَ

ত্র থারা ভাগ্যবান তারা জানাতে থাকবে; সেথায় তারা স্থায়ী হবে ততদিন পর্যন্ত যতদিন আকাশমওলী ও পৃথিবী বিদ্যমান থাকবে, যদি না তোমার প্রতিপালক অন্যরূপ ইচ্ছা করেন। পূর্ববর্তী আয়াতটিতে এটার যে অর্থ উল্লেখ করা হয়েছে এই স্থানেও তদ্রূপ অর্থ হবে। এই স্থানের বেলায় পরবর্তী বাক্যটি উক্ত অর্থের প্রতি সুম্পষ্ট ইঙ্গিতবহ। ইরশাদ হচ্ছে— এটা এক নিরবচ্ছিন্ন দান। এই আয়াতটির উল্লিখিত মর্মই আমার নিকট অধিক ম্পষ্ট ও গ্রহণযোগ্য। এটা এক নিরবচ্ছিন্ন দান। এই অয়াতটির উল্লিখিত মর্মই আমার নিকট অধিক ম্পষ্ট ও গ্রহণযোগ্য। এটা এই কল্পনা হতে মুক্ত। আল্লাহ এটার মর্ম সম্পর্কে অবহিত। এটার অক্ষরটি ফাতাহ ও পেশ উত্তর হরকত সহকারে পাঠ করা যায়। মাঁ এটা এই স্থানে এটা এই স্থানে এই অব্যবহৃত্ব হয়েছে। এই অব্যবহৃত্ব কর্মা করিবছিন্ন।

তুরে না অর্থাং প مَنْقُوْصِ أَيْ تَامًّا . www.eelm.weebly.com

## তাহকীক ও তারকীব

बाता উष्मना हरना أَلُطُان مُبِين बाता উष्मना हरना जावताज : बार्ट أَيَاتِ : قَوْلُهُ بِالْتِكِمَا وَ মাজেজা সমূহ। (ফাতহলকাদীর।

এর অর্থ হলো -দান, পুরস্কার, সাহায্য, সহযোগিতা, সাহায্যকৃত। লা'নত বা ভৎসনাকে বিদ্রুপভাবে : فَـوَّلُـهُ ٱلْمُرْفُونُ वना इत्स्रिष्ट् ।

এর অর্থ হলো অবতরণ স্থল, ঘাট। ﴿ فَعُولُـهُ ٱلَّـوْرُدُ

এর আতাম সুযুতী (র.) مِنْهَا উহা মেনে ইঙ্গিত করেছেন যে, خَصِبْدُ এর আতফ হয়েছে مِنْهَا -এর উপর خَبْر مُقَدَّرٌ হলো مِنْهَا আর مِنْهَا هَا اللهِ مُعِنَّدًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ مُعِنَّدًا مُوفَّرٌ হলো خَصِيرً عَمِينًا عَلَيْهِ عَلِيمًا اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهًا اللهِ عَلِيمًا اللهِ : فَعُولُهُ خَصِيدًا اللهِ : فَعُولُهُ خَصِيدًا

हरू अर्थ र्राता क्राड़ (विष्या) : बेंचे के के के के

जर्रार्थ रहारह । فَوْلُـهُ فِيْبِ

يَشْهَدُرْنِيهِ -ख खर्ष राला : قَنُولُهُ يَشْهُدُرُهُ

। अर्थ रसाह غَبْرَ हि إِلَّا प्राप्त : فَوْلُـهُ غَيْرَ مَا شَاءُ رُبُّكُ

غُلُوْد पर्र्थ निष्यात मर्का कि कलागि निरिष्ठ? এটা একটা প্রশ্লের জবাব। প্রশ্ল হলো– اللهِ - এর মাধ্যমে যদি غُيْرُ একে । ﴿ وَمُؤْمَانُ হয় যেমনটি কেউ কেউ করেছেন, তাহলে এটা কাফেরদের জাহানামে চিরস্থায়ী না হওয়াকে বুথাবে। অথচ जबन का शरू औं عَنِي النَّارِ कता रह या शर्मा आक्षारत वानी إِسْتِفْنَاء करा रह को مُكِّم ٱصْلِيْ करा रह वानी م এটা বুঝা যায় যে, কাফেররা জাহান্নামে প্রবেশ করার পর কোনো কোনো সময় জাহান্নাম থেকে বের হয়ে আসবে, অধচ এটাও বাস্তবতার পরিপন্থি।

عَلَى ٱلنَّارِا؟ ,इबब. উखरब সাबकथा राला এই या, ﴿ وَالَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى ٱلنَّارِا؟ ,इबब. উखरबब সाबकथा राला এই या, ﴿ وَالَّهِ عَلَى ٱلنَّارِا؟ , অর্থাৎ আমার উপর অমুক ব্যক্তির এক হাজার রয়েছে পূর্বের দুই হাজারের সাথে অর্থাৎ এক হাজার দু اَلْفَانِ الْمُتُكَدُّمُارِ

تَّاهَارَهُمْ عَنَابُ مُكُوّرَ وَرَامِ السَّنْمِاتِ وَالْاَرْضِ فِي النُّنْمَا مَكَ الرَّهَادُةِ النِّينُ لَا أَفُرُ لَهَا عَلَى مُنْدَةً بِكَاءِ السَّنْمَاتِ وَالْاَرْضِ فِي النُّنْمَا مَنَّ الرِّهَادُةِ النِّينُ لَا أَفُرُ لَهَا عَلَى مُنْدَتِّهِمَا السَّنْمَاتِ وَالْاَرْضِ اللَّهِ عَلَى مُنْدَتِّهِمَا مِنَّهُ كَمَّا تَسَقَّدُمْ مِنْ قَنْوَلُهِ مِنْ اللِّيَّانُةِ عَلَى مُنْدَتِّهِمَا مَنْ قَنْوَلُهُ مِنْ اللِّيْمِانُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ مَنْ أَنْهُولُهُ مِنْ اللِّيَانُةِ عَلَى مُنْدَتِّهِمَا مِنَّا لِاَ مُنْتَلَهَى لَهُ

विं। مُرْيَة विं अधि : बेरि असे अधि : बेरि असे अधि केरि केरि केरि केरि अधि : فَوَلَمُهُ إِنَّا نُعَذِّبُهُمْ السغ

উত্তরের সারকথা হলো উহ্য ইবারত এরপ হবে যে, اَن نُسَبُّهُمُ اللهِ بَيْنَ يُسَلِّمُ اللهِ كَانِّ نُسُرِّيَةُ الله ত সুমান ক্রিক্তি রয়েছে যে, كَانْ مُنْسَرِّية টা হলো كَانَّ كَانِّ بَيْنُدُنْ يَاكِمُ كَامِياً دَرِيهِمْ (এতে ইদিত রয়েছে যে كَانِّهُ مُعْمِياً دَرِيهِمْ टार्फित पूर्व पुरुषाकत नाग डेभामना करत ।

वित بَكُشُن करल بَكُشُن वरल كُلّ प्राप्त केंद्र करना उरला এটा वर्षना कता त्य, त्कात्ना अपय كُلّ वरल فَوْلُهُ شَامًّا কিন্তু এখানে বিষয়টি এরূপ নয়।

#### প্রাসন্দিক আলোচনা

जात जामि मुनारक व्यक्तम कृति जामात निमर्नन नमूर : ﴿ فَنُولُهُ وَلَقُدُ أَرْسُلُكَا مُؤسِّى بِالْتِحْكَ وَسُلّ এঁবং প্রকাশ্য সনদসহ। এ আয়তি থেকে হযরও মৃসা (আ.) -এর ঘটনা বর্ণিত হ**লে** : এ পর্বা**য়ের এটি হলো সক্তম** ঘটনা এবং এ সুবায় বর্ণিত সর্বনেষ ঘটনা। এ ঘটনার মাধ্যমে একথা সুন্পষ্টভাবে ঘোষণা করা হরেছে বে, আরাহ পাক ও ভাঁর রাস্প 😂 -এর মোকাবিলায় কোনো রাজশন্তি, ধন-শন্তি, জনশন্তি এককখার কোনো কি**ছুই কাজে আ**সেনা। এ সত্য **উপলব্ধি করার** 

```
994
                             তাফসীরে জালালাইন (৩য় খণ্ড) : আরবি-বাংলা
      आहार পाक रुगत्रु मूजा (আ.)-एक जरनक निमर्गन এवং সুস্পষ্ট मिलन প্রমাণ দিয়ে : قَلُولُـهُ وَلَـقُدُ أَرسـلـثا مَ
ফেরাউন এবং তার দলবলের নিকট প্রেরণ করেছেন।
                                                                                                            Æ.
আলোচ্য আয়াতে নিদর্শন বলতে হ্যরত মৃসা (আ.)-এর বিশ্বয়কর মোজেজা সমূহের প্রতিই ইঙ্গিত করা হয়েছে। এর মধ্যে
সর্বশ্রেষ্ঠ মোজেজা হলো তাঁর লাঠি। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, সম্ভবত হযরত মূসা (আ.) -এর লাঠির এ
মোজেজাকেই بنطين শব্দ দারা উল্লেখ করা হয়েছে। অথবা ফেরাউনের সমূথে হয়রত মৃসা (আ.) তাওবীদের যে
দলিল উপস্থিত করেছেন, তা উদ্দেশ্য হতে পারে।
আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এর প্রাধ্যা করেছেন, এর অর্থ হলো হযরত মুসা (আ.)-এর প্রাধান্য।
কেননা হ্যরত মৃসা (আ.) একা ছিলেন। তাঁর বিরুদ্ধে ছিল ফেরাউন ও তার বিরাট সৈন্য বাহিনী। হ্যরত মৃসা (আ.)-কে
তারা হত্যা করার ষড়যন্ত্র করেছিল। কিন্তু আল্লাহ পাক সকল চক্রান্ত ব্যর্থ করেছেন এবং হযরত মূসা (আ.)-কে সুস্পষ্ট বিজয়
দান করেছেন। ফেরাউন এবং তার দলবলকে লোহিত সাগরে নিমজ্জিত করে চিরতরে ধ্বংস করেছেন।
रिशांग (जा.) -এর মোজেজা সত্তেও ফেরাউন তার দলবল তার প্রতি বিশ্বাস
স্তাপন করেনি: বরং তারা ফেরাউনের অনুসরণই করে অথচ ফেরাউনের মত এবং তার বিধি-নিষেধ সঠিক ছিলনা। তার
নাফরমানি চরম পর্যায়ে পৌছেছিল। এ আয়াতে ফেরাউনের দলবলের পথভ্রষ্টতার এবং মূর্খতার কথা বলা হয়েছে। ফেরাউন
তাদের মতো একজন সাধারণ মানুষই ছিল। অন্যায় অনাচারে, কুফর ও শিরকে লিও ছিল। এমনকি, সে খোদায়ী দাবি
করতেও দ্বিধাবোধ করেনি। কিন্তু এতদসত্ত্বেও তার মূর্য সম্প্রদায় তারই অনুসরণ করতো।
পক্ষান্তরে, হযরত মৃসা (আ.) ছিলেন আল্লাহ পাকের প্রেরিড নবী, সত্যের আহ্বায়ক, সত্যকে সুপ্রতিষ্ঠিড করতে তিনি ছিলেন,
সর্বক্ষণ সাধনারত, আল্লাহ তাঁকে অনেক বিশ্বয়কর মোজেজা দান করেছেন, তাঁর মোকাবিলায় দুরাত্মা ফেরাউনের সকল
চক্রান্ত, সকল শক্তি সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়েছে। কিন্তু তবুও দুর্ভাগা ফেরাউন সম্প্রদায় হযরত মৃসা (আ.)-এর অনুসরণ করেনি।
স তাদেরকে দোজখে পৌছিয়ে দেবে এখানে লক্ষ্যণীয় বিষয় হলো এই যে, কাফেরদেরকে: قَـُولُـهُ فُــَاوَرُدُهُمُ الـثُــارُ
দোজখে পৌছাবার ব্যাপারে যে, ঘোষণা রয়েছে, তার বর্ণনার জন্যে এমন একটি শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে যা অতীত কাল
বোঝায়। অর্থাৎ সে তাদেরকে দোজখে পৌছে দিয়েছে।]
তাফসীরকারগণ এর ব্যাখ্যায় বলেছেন, যেহেতু দোজখের শান্তি তাদের জন্যে অবধারিত এবং নিচিত, তাই যে, তারা
দোজখে পৌছে গেছে, এজন্যে অতীত অর্থের শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে।
জার দোজধ অত্যন্ত মন্দ এবং নিকৃষ্ট স্থান যেখানে তারা পৌছেছে, সেখানে ঠাগ। ﴿ فَكُولُمْ وَبِشْسَ الْبُورُدُ الْمُؤْرُودُ
পানির স্থলে তাঁদেরকে জ্র্লন্ত অগ্নি দারা আপ্যায়ন করা হবে। আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন পূর্ববর্তী একটি 📑
আরাতে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন। مَرْ فِرعُونَ بِرُشْدِيد "আর ফেরাউনের মত সঠিক ছিল একটি দাবি। আর
আলোচ্য আয়াত হলো এ দাবির দলিল। এ মূর্মে যে, ফেরাউনের কুফরি নাফরমানির কারণেই সে অভিশপ্ত এবং ধ্বংস
হয়েছে। আর তার এ অন্যায়ের কারণেই সে তার দলবলসহ দোজবে যাবে।
এর দ্বারা একথা প্রমাণিত হয় যে, তার নেতৃত্ই ছিল ধ্বংসাত্মক এবং বিপজ্জনক। এজন্যে কোনো কোনো তাফসীরকার
বলেছেন সে কাজই গুভ এবং পছন্দনীয় যার পরিণাম গুভ হয়, সে সম্পর্কে ﷺ শব্দটি ব্যবহৃত হয়।
                                                                              -[তাফসীরে মাযহারী, খ. - পৃ. -৬
ইমাম তাবারী (র.) লিখেছেন, হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, کُنْهُرُدُ শব্দটি পবিত্র কুরআনের চার স্থানে
ব্যবহৃত হয়েছে।
البورد المورود मुतादा एएन
إلا وَارِدُهُ عِلَى মারয়ামে إلا وَارِدُهُ عِلَى إِنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ الله
৩. সূরায়ে আম্য়িয়ায় زَارُدُوْنَ
 ومين إلى جهنه ورددا अ. भूनदाय भूतात्य भावयांत्य
 শব্দটির অর্থ হলো প্রবেশ করা। 🗕 তাফসীরে মাযহারী, খ. -৬, পৃ. -৮৬ أَنُورُدُ
```

!

কোটন ও তার দলবলের উপর দুনিয়াতেও লানত এবং প্রাধেরতেও লানত, দুনিয়াতেও লানত এবং প্রাধেরতেও লানত, দুনিয়াতে, আছিয়ামে কেরাম এবং মুমিনগণ এই জালেম ফেরাউন এবং তার দলবলের উপর লানত দিয়েছেন, ঠিক এমনিভাবে আখেরতেও তাদের প্রতি লানত দেওয়া হবে। তাদের অন্যায়, অনাচার, কৃষ্ণার এবং নাফরমানির কারণে আছাহ পাকের লানত এবং ফেরেশতানের লানত দুনিয়া আথেরাত উভয় জাহানে হতে থাকবে, তারা চির অভিশব্ধ, এ লানত পেকে তাদের রেহাই নেই কোনোদিনও।

" अञ्च मन পुतकात या जाएमतरक एनउग्रा राग्नरः : विकित्त क्षा राग्नरः । المُعرَفُودُ

بِيَّدُ بِالْبَاتِيَّةِ পুরস্কার। বিখ্যাত আরবি অভিধান গ্রন্থ, কাম্দে, আলোচ্য শব্দটির এ দুটি অর্থই লিশিবদ্ধ হয়েছে।

অতএব, বাক্যটির অর্থ "হলো অত্যন্ত মন্দ পুরস্কার যা তাদেরকে দেওয়া হয়েছে"। আর এ কথার প্রমাণ দেখতে পাওয়া যায় ইতিহাসের পাতায়। ফেরাউন তার লক্ষ লক্ষ সৈন্য বাহিনী নিয়ে যেতাবে গোহিত সাগরে নিমক্ষিত হয়েছে, তা সমগ্র মানব জাতির জন্যে একটি বিরুটে শিক্ষণীয় ঘটনা, আর তাদের জন্যে রয়েছে আবেরাতে কঠিন কঠোর শান্তি।

क निका वें के हैं कि ना कि ना कि ना कि ना कि निक कि इपरेना, या আर्थनात निकरें दर्शना के बहि।

এ আয়াতে সম্বোধন করা হয়েছে প্রিয়নবী হয়রত রাসূলে কারীয় — -কে যারা ইতিপূর্বে আল্লাহর নবীদের সাথে শক্রতা করেছে, তাঁদের বিরোধিতা করেছে, তাঁদের পরিণাম কত ভয়াবহ হয়েছে তা দেখতে পাওয়া যায় বর্ণিত ঘটনাবলিতে। ইতিপূর্বে প্রেরিত আঘিয়ায়ে কেরামের সাথে কান্ফেররা যে আচরণ করেছে তার ভয়ঙ্কর পরিণাম কল্ফ করা যায় আলোচ্য আঘাত সমূহে। এর ঘারা একদিকে প্রিয়নবী — -কে সাস্ত্রনা দেওয়া হয়েছে এই মর্মে যে, [হে রাসূল!] মঞ্চাবাসী কান্ফেররা আপানার সাথে যে আচরণ করেছে তা নতুন করিছে নয়; বরং ইতিপূর্বে প্রেরিত আদিয়ায়ে কেরামের সঙ্গেও এমনি কট্টদায়ক ব্যবহার করা হয়েছে।

কান্ধেরদের উদ্দেশ্যে সতর্কবাণী : ছিতীয়ত : এর দ্বারা এই উত্মতের কান্ধেরদের সতর্ক করা হয়েছে যে, যদি তারা আপ্তাহর সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবীর সাথে তাদের অন্যায় আচরণ পরিহার না করে তবে তাদের পরিণামও হবে ভয়াবহ।

হাশরের ময়দানে হতভাগ্য এবং ভাগ্যবান উত্তয় প্রকার পোকই থাকবে। যার জন্যে কননিবী নির্পিবন্ধ হয়েছে। সে বদনসিবই হবে। আর যার জন্যে সৌভাগ্য লেবা হয়েছে, সে ভাগ্যবানই হবে। হয়রও আঙ্গী (রা.) থেকে বর্ণিত আছে তিনি বলেন, আমি একটি জানাযার সঙ্গে বাকীতে [মদীনা পরীক্ষের কবরস্থান] পৌছি। হয়রত বাস্পুলাহ 

(একটি ছড়ি হাতে করে) আগমন করেন। তিনি সেখানে উপবিষ্ট হলেন। কিছুন্ধণ ছড়ি ঘারা মাটিতে দাগ দিতে থাকেন, এরপর তিনি ইরশাদ করলেন, এমন কোনো প্রাণ নেই যার নাম জান্নাত বা দোজধে পিপিবন্ধ রয়নি, তার তাগ্যবান বা হতভাগা হওয়ার কথা পিপিবন্ধ রয়নি। একথা প্রবণ করে এক ব্যক্তি আরজ করন, ইরা রাস্পুলাহ 

আমরা তক্ষীরের উপর তরসা রাখি না কেন এবং আমল বর্জন করিনা কেনা তখন তিনি ইরশাদ করলেন, যোমরা আমল করে যাও, প্রত্যেককেই তার তক্ষীর অনুবাহী আমলের তৌফিক দেওয়া হয়। যে হতভাগা হবে, তাকে সে অনুবাহী আমলের তৌফিক দেওয়া হয়। যে ভাগ্যবান হয়ে তাকে ভাগ্যবানের আমলের ভৌফিক দেওয়া হবে। এরপর তিনি পবিত্র কুরুআনের আয়াত তিনীকান করেন। তিনিত নিব্যা হবে। এরপর তিনি পবিত্র কুরুআনের আয়াত

হয়বত আনুৱাহ ইবনে আকাস (ৱা.) বলেছেন, زُنْبِر শব্দটিব অর্থ হলো অত্যন্ত উচ্চৈঃস্বরে চিৎকার করা। আর شَهِيْنِ سَعْ হলো নিম্নবে চিৎকার।

তাকসীরকার যাহহাক এবং মোকাতেল (ব.) বলেছেন, গাধার চিংকারের প্রাথমিক অবস্থাকে رُنِيرُ বলা হয়। আর এ আধরাছের শেষ অবস্থাকে نَهْمِينُ বলা হয়। আরবি ভাষার বিখ্যাত অভিধান গ্রন্থ কামুনেও আলোচা দুঁটি শন্তের এ ব্যাখ্যাই শেষা হয়েছে।

ত্রিক পাকৰে। ইন্দুৰ্ক ক্রিক ক্রিয়াতে রয়েছে আরু কিয়ামতের পূর্বে আসমান জমিন ধ্বংস হয়ে যাবে। তিবে অসমান জমিন ধ্বংস হয়ে যাবে। তিবে ব্যক্তিন আসমান জমিন ধ্বংস হয়ে যাবে। তিবে ব্যক্তিন আসমান জমিন ধ্বংস হয়ে যাবে।

তাফসীরকার এর দৃটি জবাব দিয়েছেন। এক. যাহরাক (র.) বংশছেন, জান্নাত এবং দোজধেরও আসমান জমিন থাকবে। মূলত যা মাধার উপর থাকে তাইতো আসমান। আর যার উপর মানুষ পা রাথে তারই নাম জমিন। আর একথা অনস্বীকার্থ যে, হাশরের ময়দানে সমগ্র মানবজাতিকে একত্রিত করা হবে। তা কোনো ছানে অবশাই হবে এবং প্রের নীচেও কোনো জিনিস থাকবে। আর মাধার উপরও কিছু থাকবে।

দুই, অর্থাৎ যতদিন আসমান জমিন টিকে থাকবে। আরবের পোকেরা অনস্তকাল বুঝানোর জন্যে এ বাক্যটি ব্যবহার করে। আলোচ্য আয়াতেও বাক্যটি এ অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

আর যদি এর দ্বারা আথেরাতের আসমান জমিন উদ্দেশ্য করা হয়, তবে আঙ্গোচ্য আয়াতের ঘোষণা আরে। জোরদার হয়। কেননা আথেরাতের আসমান জমিন পৃথিবীর আসমান জমিন থেকে হবে স্বতম্ত্র।

ভাগ্যবান ও হতভাগ্যদের কথা : আলোচ্য আয়াতসমূহ দ্বারা এ কথা প্রতীয়মান হলো যে, পৃথিবীতে সব যুগেই এবং সকল দেশেই দু'দল লোক বাস করে । একদলকে পবিত্র কুরআন ভাগ্যবান বলেছে, অন্য দলকে ব্তভাগ্য বলে আখ্যা দিয়েছে । উভয় দলের অবস্থা এবং পরিণতি ঘোষণা করা হয়েছে আলোচ্য আয়াতসমূহে, যার সারমর্ম হলো ভাণ্যবান হলো সে সব লোক যারা আল্লাহ পাকের প্রতি সমান আনে এবং বিশ্বাদ করে নবী রাস্লগণের প্রতি, সর্বশেষ ও সর্বশ্রেট নবী হয়রত রাস্লে কারীম — এর প্রতি বিশ্বাস, ভক্তি, অনুরক্তি রাখে এবং তাঁর পরিপূর্ণ অনুসরণ করে । পক্ষান্তরে যারা আল্লাহ পাক ও তাঁর রাস্ল — এর প্রতি কীমান না আনে এবং পাপাচারে লিঙ্ক হয়ে জীবন অতিবাহিত করে তারাই হতভাগা বা বদনসীব । উভয় দলের পরিণতি সম্পর্কে আলোচ্য আয়াতসমূহে সুম্পষ্ট ভাবে বলা হয়েছে এক দল চির সুখী হবে আর একদল হবে চির দুঃখী। ইমাম বলখী (র.) উভয় দলের পাঁচটি করে বৈশিষ্ট্য বর্ণনা করেছেন

### ভাগ্যবানদের বৈশিষ্ট্য: ভাগ্যবানদের পাঁচটি বৈশিষ্ট্য:

- তাদের অন্তর বিনম হয় :
- আল্লাহর ভয়ে তারা কাঁদতে থাকে।
- দুনিয়ার জীবনে দীর্ঘ আশা আকাজ্জা রাখে না।
- 8. দুনিয়ার প্রতি তাদের মন আকৃষ্ট হয়না।
- শুরুর পাকের মহান দরবারে তারা লজ্জিত থাকে ।

#### হতভাগ্যদের পাচটি আলামত:

- ১. তাদের অন্তর হয় কঠিন কঠোর।
- ২. নয়ন যুগল অশ্রুসক্ত হয়না।
- ৩. দুনিয়ার প্রতি আকর্ষণ থাকে অধিকতর।
- 8. তারা সুদীর্ঘ আশা আকাজ্ফা পোষণ করে।
- ৫. তারা নির্লজ্জ হয়। তািষ্ণসীরে মাআরেফুল কুরআন, কৃত-আল্লামা ইদ্রিস কান্ধলভী (র.) খ. -৩. প্. -৫৯৪।

অনুবাদ:

ا. وَإِنَّ بِالتَّشْدِيثِ وَالتَّخْفِيثِ كَلْآ أَيْ كُلْ آَيُ الْمَا لَمْ وَلِنَهُ كُلُّ آَيُ الْمَا وَالْمَدُ وَاللَّامُ مُوطِئَةُ لِلْاَ الْمَا وَالْمَدَةُ وَلَوْنَ وَاللَّامُ مُوطِئَةً لِللَّا اللَّهُ مَا أَقِ لِللَّا عَلَى اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ الْمُ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُ الْمُعْلِقِيلُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْ الْمُعْلِقِيلُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْمُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ الْمُعِلَى الْمُعْلِقِيلُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عِنْ الْمُعْلِقِيلُ عَلَيْمُ عِلْمُ الْمُعْلِقِيلُ عِلْمُ عِلْمُ الْمُعِلْمُ عِلْمُ الْمُعِلِقِيلُ عِلْمِ الْمُعِلِقِيلُ عَلَيْمُ عِلْمُ الْمُعْلِقِيلُومُ عِلْمُ الْمُعِلِيلُومُ عِلْمِ الْمُعْلِقِيلُومُ عِلْمُ الْمُعْلِقُ عِلْمُ الْمُعْلِقُ عَلَيْمُ

 فَكَاشَتَهِ فِيمَ عَلَى الْعَصَلِ بِالْمِرْ دَبَيك وَالدُّعَا وِالْنِهِ كَمَّا أَمِنْ وَلِيسَنَتِهِمْ مَنْ تَابَ أَمَنَ مَعَكَ وَلَا تَنطَفُوا تَجَاوُزُوا مُحُدُودَ اللَّوِلَ لَهُ بِمَا تَغَمَّلُونَ بَصِبْرً فَيُجَاذِن كُمْ به د. ১১০. <u>আমি মুসাকে কিতার</u> অর্থাৎ তাওরাত 
দিয়েছিলাম; <u>অতঃপর এতে</u> আল কুরআনের 
মতোই বীকার করা না করার বিষয়ে <u>মততেদ</u>

<u>ঘটে।</u> কিয়ামত দিবস পর্যন্ত সকল সৃষ্টির 
ইসাব-কিতাব ও প্রতিদান প্রদান বিলম্বিত করা 
সম্পর্কে তোমার প্রতিপালকের পূর্ব ঘোষণা না 
থাকলে তারা যে বিষয়ে মততেদ করতেছে 
দুনিয়াতেই সেই বিষয়ের <u>মীমাংসা করে দেওয়া</u>

<u>হতো। অর্থাৎ অবীকারকারীরা অবশাই এটার 
সম্বন্ধে সংশয়কর সন্দেহে বিদ্যুমান। 

কুর্ত্ব অর্থা

সংশয়কর।</u>

১১২, সুতরাং তুমি তোমার প্রভ্র নির্দেশ মতো কাছে ও তার প্রতি দোয়া <u>যেতাবে আদিট হয়েছো সেতাবে</u>
দ্বির থাকো। <u>আর তোমার সাথে যারা তথবা করেছে</u>
অর্থাং যারা ঈমান এনেছে তারাও যেন তাতে হির থাকে। <u>এবং অবাধা হয়োনা,</u> আল্লাহর সীমাসমূহ লজ্ঞন করো না। <u>তোমরা যা</u> কর তিনি নিচন্ত তা দেখন অনস্তর তিনি তোমাদেরকে তার বিনিময়

ِبسَوَادَةٍ أَوْ مُدَاهَنَةٍ أَوْ رِضَّى بِسَاعَتْمَالِيهِمْ فَتَمَسَّكُمُ تُصِيبُكُمُ النَّارُ وَمَالَكُمُ مِنَ دُونِ اللَّهِ أَى غَيْرِهِ مِنْ زَائِدَةً أَوْلِيَّاءَ يَحْفَظُونَكَ . روا المسترون أمن عَدَابِهِ . وَمِنْ عِنْ عَدَابِهِ . وَمِنْ عَدَابِهِ . ١١٤. وَأَقِيمِ الصَّلُوةَ طُرْفَي النَّهَارِ الْغَدَاةِ والعشي اي التُصبيع والظُهْر والعَصر وُزُلُغًا جَمْعُ زَلْفَةٍ إَى طَائِفَةٍ مِينَ اللَّهُ لِ آي الْسمَغْرب وَالْعِيشَاءِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ كَالصَّلُواتِ الْخُمْسِ يُذْهِبْنَ السَّيَأْتِ ط الذُّنُوبُ الصُّغَائِرَ نَزَلَتْ فِيمَنْ قَبُّلَ أَجْنَبِيُّهُ فَأَخْبَرُهُ عَلَى فَعَالَ ٱلِي هٰذَا قَالَ لِجَمِينِع أُمَّتِي كُلِهِمْ رَوَاهُ الشَّيْخَانِ ذُلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِيْنَ عِظَةٌ لِلْمُتَّعِظِيْنَ. . ١١٥ ، ١١٥ عَلَى أَذَى قَوْمِكَ أَوْ الْصِيْرِ عَلَى الْذَى قَوْمِكَ اَوْ عكى الصُّلُوةِ فَإِنَّ اللُّهُ لاَ يُضِيبُعُ أَجُرُ المُحْسِنِينَ بالصَّبْرِ عَلَى الطَّاعَةِ. فَكُولًا فَهَالًا كَانَ مِنَ الْقُسُرُوْنِ الْكُمَبِ الْمَاضِيَةِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُواْ بُقِيَّةٍ أَصْحَابُ دِيْنِ وَفَضْلِ يُنْهَوَنَ عَنِ الْفُسَادِ فِي الْأَرْضِ ٱلْمُرَادُ بِدِ النَّافَى آَى مَاكَانَ فِيْهِمَ أَذِلِكَ . إِلَّا لَكِنْ قَلِيلًا مِّمَّنْ انْجَيْنَا مِنْهُمْ مَ نُهُوا فَنَجُوا وَمِنْ لِلبَيانِ

পোষণ করত বা শিথিলতা প্রদর্শন করত বা তাদের কার্যকলাপে সন্তুষ্টি প্রকাশ করত ঝুঁকে পড়িও ন। অনুরক্ত হয়ে যেয়োনা। পুড়লে, অগ্নি তোমাদেরকে স্পর্শ করবে তা তোমাদের শরীরে লাগবে। আর আল্লাহ ব্যতীত তিনি ছাড়া তোমাদের কোনো অভিভাবক থাকবে না, যে তা হতে তোমাদেরকে রক্ষা করবে। অতঃপর তোমাদেরকে সাহায্যও করা হবে না, অর্থাৎ তোমাদের হতে তার আজাব প্রতিহত করা হবে না। -এই স্থানে زَائِدُهُ ਹੈ। ক্তিরিক ؛

১১৪. আর তোমরা সালাত কায়েম করবে দিনের দুই তরু ভাগে ভোরে এবং বিকালে অর্থাৎ ফজর, জোহর ও —— আসর এবং রজনীর একাংশে অর্থাৎ মাগরিব ও এশা। নিক্তয় সংকর্ম যেমন পাঁচ ওয়াক্ত নামাজ অসংকর্ম অর্থাৎ ছোট পাপসমূহ মিটিয়ে দেয় ! এটা শ্বরণকারীদের জন্য <u>একটি শ্বরণিকা।</u> অর্থাৎ উপদেশ গ্রহণকারীদের জন্য উপদেশ। শায়খান অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিম বর্ণনা করেন যে, জনৈক ব্যক্তি অবৈধভাবে কোনো এক অপরিচিতা মহিলাকে চুম্বন করেছিল। সে অনুতপ্ত হয়ে রাসূল 🚃 -এর নিকট প্রায়শ্চিত্তের উদ্দেশ্যে এই ঘটনাটি বিবৃত করে। তখন এই আয়াত নাজিল হয়। ঐ ব্যক্তি তখন বলল, এটা কি কেবল আমার জন্যইং রাসূল 🚞 বললেন, এটা আমার উমতের সকলের জন্য। এর বহুবচন ; অর্থ এক অংশ।

সামনে বা সালাত পালনের ক্ষেত্রে তুমি ধৈর্য ধারণ <u>কর। নিশ্চয় আল্লাহ</u> বন্দেগী পালনে ধৈর্যধারণের মাধ্যমে সংকর্মশীলদের শ্রম<u>ফল নষ্ট করেন না।</u>

১১৬. তোমাদের পূর্বযুগে অতীত সম্প্রদায়সমূহের মধ্যে অল্প কতক জনই সজ্জন ছিল যাদেরকে আমি রক্ষা ক্রেছিলাম তাদের মধ্যে। তারা পৃথিবীতে বিপর্যয় ঘটাতে নিষেধ করত। তারা এ ধরনের নিষেধ করত বলে রক্ষা পেয়েছিল। عَلَوْهُ -এটা এই স্থানে لَبُلاً অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এটা এই স্থানে না বোধক; অর্থ তাদের মধ্যে উক্তরূপ [সজ্জন] ছিল না কিন্তু <sup>মাত্র</sup> কতকজন। ارْلُوْ بَعْقَةِ । অর্থ দীনদার ও মর্যাদার অধিকারীগণ, সজ্জন। খ্রা-এটা এই স্থানে এই বাবহুত হয়েছে। مُسَانِية টি مِنْ টি مِسْنَ বা বিরণগ্নক

विलर्यग्र चिटाय अ निरुध कहा वर्छन करत यात त्रीमानस्त وَاتَّبَعُ الَّذِينَ ظُلُمُوا بِالْغَسَادِ أَوْ تُركِ النَّهُي مَا أَتْرِفُوا نُعِمُوا فِينِهِ وَكَانُوا مُجْرِمِينَ

١١٧. وَمَاكَانَ رَبُّكَ لِيهُ لِمِكَ الْقُرْى بِظُلْمِ منه لها وأهلها مصلحون مومنون

١١٨. وَلَوْ شَكَّاءُ وَتُكَا لَحُعَلُ النَّاسُ أُفَّةً وَّاحِدَةً ٱهْمَلَ دِينِينَ وَاحِدٍ وَّلَا يَسَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ فِي الدِّينِ

من رُحِمَ رَبُكُ ء أَرَادُ لَهُمُ الْخَبَرِ ١١٩. إِلَّا مَنْ رُحِمَ رَبُكُ ء أَرَادُ لَهُمُ الْخَبَر فَلَا يَخْتَلِفُونَ فِيْهِ وَلَذَٰلِكَ خَلَقَهُمْ مَا أَيْ أَهُلُ الْإِخْتِلَافِ لَنَهُ وَأَهْلُ الرَّحْمَةِ لَهَا وَتُمَّتُ كُلِمَةً رُبُكَ وَهِي لَامُلُنُنُّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ الْجِنِّ وَالنَّاسِ ٱجْمَعِيْنَ

١٢٠. وَكُلُّا نُصِبَ بِنَقُصُ وَتُنْوِينُهُ عِوَضٌ عَنِ الْمُضَافِ إِلَيْهِ أَى كُلُّ مَا يَحْتَاجُ ِ الَيْهِ نُقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبُا وَ الرُّسُلِ مَا بَدلُ مِن كُلُّ نُقُبِتُ نَظْمَئنُ بِهِ فُؤَادُكَ فَلْبَكَ وَجَا مَكَ فِي لَمِيْهِ الْأَنْبَاءِ أَوِ الْأَيَاتِ النحنق وموعيظة وذكرى للمؤوينين خُصُوا بِالذِّكُو لِإنْتِفَاعِيهِمْ بِهَا فِي الإيشان بيخلانو السكفار

١٢١. وَقُلُ لَكُذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ خَالَتِكُمْ إِنَّا عُمِلُونَ عَلَى حَالَتِنَا تَهَدِيْدُ لَهُمْ

করেছিল তারা যাতে স্বাচ্ছন্দ্য বিদামান ভোগ-বিলাস বিদামান তারই অনসরণ করত। আর তারা ছিল হপ্টে

১১৭, আল্লাহর নিজের তরফ হতে অন্যায়ভাবে জনপদ ধ্বংস তোমার প্রতিপালকের কাজ নয় যখন হয় তার অধিবাসীরা গুদ্ধাচাবী অর্থাৎ বিশ্বাসী ৷

১১৮. তোমার প্রতিপালক ইচ্ছা করলে সমস্ত মানুষকে এক জাতি করতেন। অর্থাৎ একই ধর্মের অনসারী করতেন। কিন্তু ধর্মের বিষয়ে তারা মতভেদ করতে থাকবেই :

অর্থাৎ যাদের সম্পর্কে তিনি গুডতার ইচ্ছা করেছেন তারা এই সম্পর্কে মতভেদ করবেন না। আর তিনি তাদেরকে এই জন্যই সৃষ্টি করেছেন। অর্থাৎ মতভেদকারীদেরকে মতভেদ করার জন্য আর দয়া পাওয়ার অধিকারীদের দ্যা লাভের জনা সৃষ্টি করেছেন ৷ তোমার প্রতিপালকের কথা পূর্ণ হয়ে গিয়েছে আর তা হলো আমি জিন ও মানুষ উভয় দারা অবশ্যই জাহান্লাম পূর্ণ করব :

১২০. যতটুকু প্রয়োজন সেই অনুসারে রাসলদের সকল বত্তান্ত তোমার নিকট বর্ণনা করতেছি যা দ্বারা আমি তোমার চিত্ত দৃঢ় করি, প্রশান্ত ও সুস্থির করি। এতে অর্থাৎ এই বৃত্তান্ত ও নিদর্শনের মাধ্যমে তোমার নিকট এসেছে সত্য আর মুমিনদের জন্য রয়েছে উপদেশ ও শিক্ষা। যেহেতু এটা দ্বারা মু'মিনরাই বিশেষ করে উপকত হয়: পক্ষান্তরে কাফেরগণ অদ্রূপ নয়: সেহেতু এই স্থানে বিশেষ করে তাদেরই কথা উল্লেখ করা হয়েছে। 🕉 এটা 🏄 ক্রিয়ার মাধ্যমে এই স্থানে تَنُونِن अान काल वावक्ष रायाह। अणात مَنْصُوبُ [जानवीन]-ि الَيْبُ अत्व लाववार्क् वावक्ष श्राह : पूना हिर्न کُلُ مَا رِحْتَاجُ النَّهُ यर्ण्ड्र अर्याञ्चन ठात त्रकल किंदू : مَا نَشَبُتُ عَلَيْهِ अर्याञ्चन এ-টি উপরোদ্ধিবিত پُدُ-এর মির্ রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। فَذَادُك : তোমার হদয়, চিন্ত।

১১১, যারা বিশ্বাস করে না তাদেরকে বল, তোমরা তোমাদের স্থানে অর্থাৎ তোমাদের অবস্থায় কান্ধ কর। আমরাও আমাদের অবস্থার <u>কা</u>ঞ্জ করেতেছি**। এই** আরাতটি তাদের প্রতি হুমকিমূলক :

কর আমরাও তার অপেক্ষা করতেছি। مُنتَظُرُونَ ذُلِكَ

١٢٣. وَلِلُّهِ غَينُ السُّمُ وَاتِ وَالْأَرْضِ أَى عَلِمَ مَا غَابَ فِيهِمَا وَالْيَهِ يُرْجَعُ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِلِ يَعُودُ وَلِلْمَفَعُولِ يُرَدُّ الْأَمْرُ كُلُهُ فَيُنْتَقِمُ مِمُنْ عَضَى فَاعْبُدُهُ وَحَدَهُ وَتُوكُّلُ عَلَيْهِ م ثِقْ بِهِ فَإِنَّهُ كَافِيْكَ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِيلِ عَمَّا تَعَمَّلُونَ وَإِنْهَا يُؤَخِّرُهُمْ لِوَقْتِهِمْ وَفِي قِرَاءَةٍ بِالْفَوْقَانِيَّةِ

১২৩. আকাশমওলী ও পৃথিবীর অদৃশ্য বিষয়সমূহ অর্থাং এই গুলিতে যা অদৃশ্য সেইসব কিছুর জ্ঞান আল্লাহরই তাঁরই নিকট সকল বিষয় প্রত্যানীত হবে। অনন্তর যাহ অবাধ্যতা করত তাদের নিকট হতে তিনি বদল নিবেন। <u>সুতারং তাঁর ইবাদত কর</u>, তাঁকে এক বঢ় বিশ্বাস কর এবং তাঁর উপরই নির্ভর কর, ভরসা রাখ কারণ তিনিই তোমার জন্য যথেষ্ট। তারা যা করে দে সম্বন্ধে তোমার প্রতিপালক অনবহিত নন ৷ নির্ধারিঃ সময়ের জন্য তিনি তাদের [শান্তি] স্থগিত করে त्तरथरहन भाव | وَنُوعُمُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ কর্ত্বাচ্যরূপে পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় অর্থ হরে ফিরে আসবে। আর بناء (للمنعول অর্থং কর্মবাচ্যরূপেও পঠিত রুয়েছে। তর্থন অর্থ হরে প্রভ্যানীত হবে। بعدلون এই ক্রিয়াটি ت সহ অর্গাং দ্বিতীয় পুরুষ বহুবচন রূপেও পঠিত রয়েছে।

## ভাহকীক ও ভারকীব

-এর মধ্যে সর্বমেট - لَمَّا -এবং إِنَّ अथारन : هَولُـهُ وَإِنَّ بِالتَّشْدِيْدِ وَالتُّ চারটি কেরাত রয়েছে।

ك مُخَنَّفُ छें छें अपि مُخَنَّفُ शत

२ हैं जिस क्षिप्त के जिसके रहत। ७. हो हो देंदें आत क्षिप्त करत।

वात الله مُخَنَّفُهُ वात الله عَشَدُدُ، वात اللهُ عَنْدُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ

আর এই চারটি কেরাতই মৃতাওয়াতির। এই চারটি কেরাতেই 🕉 টা أُعُرُم عُنْصُوْبِ হওয়ার কারণে مُنْصُوْبِ ইয়েছে। আঃ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال बुबत وَيُونِينَهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَهُمُ مُشَكًّا وَ كَانَا عَلَمْ مُنْكُ مُ مُكْلُلُهُمْ وَكُلُ وَمُعَالِم يُن -এর খবর হবে।

এর পরিরা ومُضَاف اِلَبُه এব তানভীনটা وَكُلُ শব্দটি উহ্য মেনে ইঙ্গিত করেছেন كُلُ مُولُـهُ الْخُلافَوْ

ক উহা করে দেওয়া হয় তরে ৫ مَازَائِدُ، বা অভিরিক্ত। যদি مَخَفَّتُهُ विक्रें के के के के के के के विक्रें শর্দের উপর দুই 🖟 অন্তর্ভুক্ত হওয়া আবশ্যক হবে। যা কঠিন্যতার কারণ হবে। আর উহ্য ইবারত হবে 🎉 🗓 শর্দের উপর দুই 🖟

अर्थार : قَوْلُهُ وَإِلَّا لَامُ مُوْطِثُةٌ لِقَسَمِ اللَّهِ عَالَمُ مِلْكِنَاكُمْ " अर्थार : قَوْلُهُ وَإِلَّا لامُ مُوْطِثُةٌ لِقَسَمِ مُقَدِّم

ेंबत राभार किंडे : केंबिंग् कें ने अर्था : केंबिंग केंबिंग केंबिंग केंबिंग केंबिंग के केंबिंग के किंडिंग के कि मैं कर्जातन প্ৰতি ইन्निত तरप्तरह । أَنْ كَانِيَ عَالَمُ عَنْنَا اللهُ عَالَ مَا أَنْ اللهُ عَلَيْمَ المُعَالَم । عَنْ فَغُفُهُ عَنِ الْمُثَقَّلُمَ এরে উপর করে তবে এর দারা জানা যাবে যে, এটা لَامُ প্রবেশ করে তবে এর দারা জানা

" إِنْ مُخَلِّفَة प्रकार्विकत : अंग बतनाराना त्य, عَارِفَه إِنَّ مُخَلِّفَة اللَّه عَارِفَه عَلَم عَارِفَه بعد अप्राम कता रा वित्र ताथा - रा । अर्था إِنْ زَيْدً لَغَانِمُ अप्राम कता रा वित्र ताथा - عِنْ أَنْهُ ا

لم الله (الك كوركيك) (মাদ যাওয়ার তহা) ना হওয়ার কারণে لا كاركي -এর প্রয়োজন হবে না : আহাতে كاركيك -এর মধ্যে করে -এই মধ্যে করে না : করেন -এই মধ্যে করেন -এই মধ্যে করেন -এই মধ্যে করেন -এই মধ্যে কেনন -এই এই হয়েছে : কাজেই এবানে করেন -এই মধ্যে কেনন -এই এই এই বিশ্বত ইবারতের এই এই এই আর্ক্ত হয় ব্যবন তাকে আমদ করা থেকে বিরভ রাখা হয় । আবার কেউ কেউ উল্লিখিভ ইবারতের এই এই এই করেছে । এই সুম্পর্ক -এই এই নামে ইয়েছে : ১৯৯১ -এই সুম্পর্ক -এই এই এই এই সুম্পুর্ক -এই এই এই এই সুম্পুর্ক - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ - ১৯৯১ -

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মতঃপর বলেন যে, আমি তাদের প্রতি কোনো জুলুম করিনি; বরং তারাই নিজেদের প্রতি অবিচার করেছে। কেননা তারা নিজেদের সৃষ্টিকর্তা, পালনকর্তা, রক্ষাকর্তা প্রভুকে পরিত্যাগ করে নিজেদের মনগড়া হাতে তৈরি মূর্তিকে বা অন্য কিছুকে মা'বৃদ সাধান্ত করেছে, যার ফলে আল্লাহের আজাব যখন নেমে এলো, তখন ঐসব কাল্পনিক মা'বৃদেরা তাদের কোনো সাহায্য করতে পারল না। আর আল্লাহ তা'আলা যখন কোনো জনপদবাসীকে আজাবের সাথে পাকড়াও করেন, তখন অত্যন্ত শক ও নির্মান্তরে পাকড়াও করেন তখন আত্মহক্ষার জন্য কারে। কোনো গত্যন্তর থাকে না।

ইন্তিকামতের তাৎপর্ব, উপকারিতা ও মাসারেল: 'ইন্তিকামতের আসল অর্থ হচ্ছে, কোনো দিকে একটু পরিমাণ না বুঁকে একমম সোজাতাবে দাঁড়িয়ে থাকা। বস্তুত এটা কোনো সহস্ত কান্ত নয়। কোনো লৌহদও বা পাথরের থাম একজন সুদক্ষ প্রকৌশলী হয়ত এমনতাবে দাঁড় করাতে পারে, কিন্তু কোনো প্রাণীর পক্ষে সর্ববিস্থায় সোজা দাঁড়িয়ে থাকা কত দুকর তা কোনো সাধারণ বোধসম্পন্ন ব্যক্তির অজানা নয়।

হধরত রাস্কে কারীম 🏯 ও সকল মুসলমানকে তাদের সর্বকার্যে সর্ববাস্থার ইন্তিকামত অবলয়ন করার জন্য অত্র আদ্বাতে নির্দেশ দেওরা হয়েছে।

ইবিকামত ' লন্দটি হোট হলেও এর অর্থ অত্যন্ত ব্যাপক। কেননা সর্বাবস্থায় সোজা দাঁড়িয়ে থাকার অর্থ হছে আকাইদ, ইবাদত, লেনদেন, আচার-বাবহার, বাবসা-বাবিজ্ঞা, অর্থ উপার্জন ও ব্যর তথা নীতি-নৈতিকভার বাবতীর ক্ষেত্রে আন্তাহ তা'আলার নির্বারিত সীমারেখার মধ্যে থেকে তারই নির্দেশিত সোজা পথে চলা। তন্ত্রধ্যে কোনো ক্ষেত্রে, কোনো কার্বে এবং পরিস্থিতিতে পড়িমসি করা, বাড়াবাড়ি করা অথবা ভানেবামে খুঁকে পড়া ইবিকামতের পরিপদ্ধি।

দুনিরার বত লোমবাহী ও পাপাচার দেখা যায়, তা সবই ইন্তিকামত হতে সরে বাওরার কলে সৃষ্টি হর। আকাইদ অর্থাৎ ধরীর বিশ্বাসের ক্ষেত্রে ইন্তিকামত না থাকলে, মানুষ বিদাআত হতে তক করে কুকরি ও শিরকি পর্বন্ত গৌছে বার। আন্তাহ

ভাজালার তওহীদ, তাঁর পবিত্র সন্তা ও তণাবলি সম্পর্কে হযরত রাসুলে কারীম — যে সৃষ্টু ও সঠিক মূলনীতি শিক্ষা দিয়েছেন, তার মধ্যে বিন্দুমাত্র,ছাস-বৃদ্ধি বা পরিবর্ধন পরিবর্জনকারী পথভ্রন্তরূপে আখ্যায়িত হবে, তা তার নিয়ত যতই ভালো হোক না কেন। অনুরূপভাবে নবী ও রাসূলগণের প্রতি ভক্তি-শ্রদ্ধার যে সীমারেখা নির্ধারিত হয়েছে, সে ব্যাপারে ক্র'টি করা শাই ধৃষ্টতা ও পথভ্রতীতা। তেমনি কোনো রাসূলকে আল্লাহর তণাবলি ও ক্ষমতার মালিক বানিয়ে দেওয়াও চরম পথভ্রতা। ইত্নি ও স্থিতীনেরা এহেন বাড়াবাড়ির কারণেই বিভ্রান্ত বিপ্রথামী হয়েছে। ইবাদত ও আল্লাহর নৈকটা লাভ করার জনা কূরআনে আরীম — যে পথনির্দেশ করেছেন, তার মধ্যে কোনোরপ কমতি বা গাফলতি মানুষকে যেমন ইন্তিকামতের আদর্শ হতে বিদ্যুত্ত করে। অনুরূপভাবে এর মধ্যে নিজের পক্ষ হতে কোনো বাড়াবাড়ি বা পরিবর্ধনও মানুষকে বিদাআতে লিও করে। যে কক্ষনাবিলাদে বিভার থাকে যে, আমি আল্লাহর সন্তুষ্টি হাদিল করিছি। অথভ সে ক্রমান্তর্মে আল্লাহ তা'আলার বিরাপভাজন হতে থাকে। এজনাই হয়বত রাসূলে আকরাম — স্থীয় উম্বতকে বিদাআত ও নিত্য-নতৃন সৃষ্ট প্রথা হতে অত্যক্ত জোরালোতাবে নিষেধ করেছেন এবং বিদাআতকে চরম গোমরাহী বলে অতিহিত করেছেন। অতএব, প্রত্যেক মূসলমানের কর্তব্য হচ্ছে, যখন কোনো কার্য সে আল্লাহ ও রাসূল — এর সন্তুষ্টি লাভের জন্য ইবাদত হিসাবে করতে চায়, তখন কাজ করার আগে পূর্ণ তাহকীক করে জানতে হবে যে, রাস্পূল্যাহ — ও তার সাহাবায়ে কেরাম (রা.) উক্ত কার্য ঐভাবে করেছেন কিনা) যদি না করে থাকেন, তবে উক্ত কাজে নিজের শক্তি ও সময়ের অপচয় করবে না। অনুরূপভাবে আদান-প্রদান স্থাব-চরিত্র, আচার-ব্যবহার তথা জীবনের সর্বক্ষেত্র কুরআনে করীমে নির্দেশিত মূলনীতিতলোকে

অনুরূপতাবে আদান-প্রদান স্বভাব-চারত্র, আচার-বাবহার তথা জাবনের সবক্ষেত্রে কুরআনে করামে নিদােশত মূলনাভিগুলাকে রাস্লে কারীম — বাস্তবে শরিয়ত করে একটি সুষ্ঠ-সঠিক মধ্যপস্থার পত্তন করেছেন। যার মধ্যে বন্ধুত্ব, শক্রতা, ক্রোধ, সম্ভাব্য চেষ্টা-তদ্বির করা, আবশ্যকীয় উপায়-উপকরণ সংগ্রহ করা এবং ফলাফলের জন্য আল্লাহ তা'আলার অনুর্যাহের প্রতি তাকিয়ে থাকা ইত্যাদি সর্বক্ষেত্র মুদলমানদেরকে এক নজীরবিহীন মধ্যপস্থা দেখিয়ে দিয়েছেন, তা পুরোপুরি অবলম্বন করেই মানুষ সতিয়কার মানুষ হতে পারে। এটা হতে বিচ্যুত হলেই সামাজিক বিপর্যয় সৃষ্টি হয়। সারকথা, জীবনের সর্বক্ষেত্রে দীনের অনুশাসন মেনে চলাই ইন্তিকামতের তাফসীর।

হয়রত সৃষ্টিয়ান ইবনে আনুলাহ সাকাফী (রা.) রাসূলুলাহ স্মাণি আরজ করলেন, "ইয়া রাসূলালাহ ( المنتبية : ইসলাম সম্পর্কে আপনি আমাকে এমন একটি ব্যাপক শিক্ষা দান করুন, যেন আপনার পরে আমার কারো কাছে কিছু জিজ্ঞেস করার প্রয়োজন না হয়।" তিনি বললেন مُنْ الْمُنْتُ بِاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ا

হযরত আপুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, "পূর্ণ কুরআন পাকের মধ্যে অত্র আয়াতের চেয়েও কষ্টকর কোনো ভ্রুম রাসূনে কারীম — -এর উপর নাজিল হয়নি।" তিনি আরো বলেন, একবার সাহাবায়ে কেরাম (রা.) রাসূলুরাহ — -এর দাড়ি মোবারকের কয়েক গাছি পাক ধরেছে দেখতে পেলেন, তখন আফসোস করে বললেন, আপনার দিকে ক্রত গতিতে বার্ধকা এগিয়ে আসছে। তদুন্তরে রাসূলুরাহ — বললেন "সূরা হুদ আমাকে বৃদ্ধ করেছে।" সূরা হুদে বর্ণিত পূর্ববতী বিচ্ছি জাতির উপর কঠোর আজাবের ঘটনাবলিও এর কারণ হতে পারে। তবে হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, "ইন্তিকামতের নির্দেশই ছিল বার্ধকার কারণ।

তাফসীরে কুরতুবীতে হযরত আবৃ আলী সিররী হতে বর্ণিত আছে যে, একবার তিনি স্বপ্নে রাসূলে কারীম — এর জিয়রত লাভ করে জিজ্ঞেস করলেন, ইয়া রাসূলাল্লাহ আপনি কি একথা বলেছেন যে, "সূরা হল আমাকে বৃদ্ধ করেছে।" তিনি বললেন 'হ্যা'। পুনরায় প্রশ্ন করলেন, উক্ত সূরায় বর্ণিত নবী (আ.)-গণের কাহিনী ও তাঁদের কওমসমূহের উপর আজাবের ঘটনাবলি কি আপনাকে বৃদ্ধ করেছে। তিনি জবাব দিলেন না'। বরং فَاسَنَعْتِمْ كَمَا لُمُونَ "ইন্তিকামত অবলম্বন কর যেফ তোমাকে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে" এ আয়াতই আমাকে বৃদ্ধ করেছে।

একথা শাষ্ট যে, রাসূলে কারীম হার্লি পরিপূর্ণ মানুষের বাস্তবে নমুনারেশে এ জগতে সূভাগমন করেছিলেন। ইন্তিকামতের উপর সুন্চূ থাকা ছিল তাঁর জন্মগত স্বভাব। তথাপি অত্র নির্দেশকে এতদূব গুকভার মনে করার কারণ এই যে, অত্র আঘাতে আদ্বাহ ও আলা তাঁকে ওয়ু সোজা পথে দৃতৃ থাকার নির্দেশ দিয়েই ক্ষান্ত হননি। বরং এঠি শৈ যোভাবে আপনাকে আদেশ করা হয়েছে বলে অতিরিক্ত শর্ভ আবোপ করা হয়েছে। নবী ও রাসূলগণের অত্তরে অপরিসীম আল্লাহভীতি প্রবল প্রভাবের কথা কারো অজনা নয়। তাই পূর্ণ ইন্তিকামতের উপর কারেম থাকা সন্তেও রাসূল ক্ষান্ত সর্বলা ভীত-সন্তুত্ত ছিলেন যে, আল্লাহ তাঁআলা যেরূপ ইন্তিকামতের নির্দেশ দিয়েছেন, তা পুরোপুরি আনায় করা হচ্ছে কিনা?

আরেকটি কারণ হতে পারে যে, রাসূনুল্লাহ 🌐 নিজের ইন্তিকামতের জন্য বিশেষ চিন্তিত ছিলেন না। কেননা আল্লাহর ফজনে তা পুরো মাত্রায় হাসিল ছিল। কিছু উক্ত আয়াত সমগ্র উত্মতকে সোজা পথে সুদৃঢ় থাকার নির্দেশ হয়েছে। অথচ উত্মতের জন্য এটা অভ্যন্ত কঠিন ও কষ্টকর। তাই রাসূলুল্লাহ 🕮 অভীব চিন্তিত ও শক্ষিত ছিলেন।

ইতিকামতের আদেশ দানের পর বলেন, ুইনাইন বুঁ শীমানজ্ঞন করো না। এটা ুইন শব্দ হতে গৃহীত। যার অর্থ সীমা অতিক্রম করা। এখানে সোজা পথে দৃঢ় থাকার আদেশ দান করেই শুধু কান্ত করা হয়নি; বরং এর নিতিবাচক দিকটিও লাইভাবে নিষেধ করা হয়েছে যে, আকাইদ, ইবাদত, লেনদেন ও নীতি-নৈতিকতার ক্ষেত্রে আল্লাহ তা আলা ও তদীয় বাসুল ক্রি নিষ্টেধ করা হয়েছে যে, আকাইদ, ইবাদত, লেনদেন ও নীতি-নৈতিকতার ক্ষেত্রে আল্লাহ তা আলা ও তদীয় বাসুল কর নির্ধারিত সীমারেখা অতিক্রম করো না। কেননা এটাই পার্থিব ও ধর্মীয় সর্বক্ষেত্রে বিপর্যয় ও ফ্যাসাদের দূল করে। ১১৩ নং আরাতে মানুবকে ক্ষতি ও ধর্মেস হতে রক্ষার জন্য একটি ওক্তপুর্পুর্ণ নির্দেশ পেওয়া বয়েছে। ক্রির্দ্ধিয় ও প্রাণ্টিন ক্রির্দ্ধিয় তা ক্রির্দ্ধিয় ও ক্রির্দ্ধিয় ও ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্ষি ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্ষিত্র ক্রির্দ্ধিয় করিছে নির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্রির্দ্ধিয় বিশ্ব ক্রেক্ষ্টি ব্যাহ করিছে বান্ধিয় সামান্তম ঝৌকা বা আকৃষ্ট হর্তয়া এবং তার প্রতি আস্থা বা সম্মতি জ্ঞাপন করা। শুভুৱাং আয়াতের মর্ম হচ্ছে যে, পাপ-পরিলভায় লিও হওয়াকে তো

হওয়া, আস্থা বা মৌন সম্মতি জ্ঞাপন করাও সমান ক্ষতিকর। এই ঝৌকা ও আকর্ষণের অর্থ কি এ সম্পর্কে সাহাবায়ে কেরাম ও তাবেয়ীগণের কয়েকটি উক্তি বর্ণিত হয়েছে, যার মধ্যে পারম্পরিক কোনো বিরোধ নেই। বরং প্রত্যেকটির উক্তিই নিজ নিজ ক্ষেত্রেও সঠিক।

সবাই ইহকাল ও পরকালের জন্য ক্ষতিকর বলে বিশ্বাস করেই; অধিকত্ব পাপিষ্ঠদের প্রতি সামান্যতম ঝুঁকে পড়া, আকৃষ্ট

'পালিষ্ঠদের প্রতি মোটেই ঝুঁকবে না' এ কথার ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে হযরত কাতাদা (র.) বলেন, "পাণিষ্ঠদের সাথে বন্ধুত্ করবে না, তাদের কথামতো চপবে না। "হযরত ইবনে জুরাইয বলেন, "পাণিষ্ঠদের প্রতি আদৌ আকৃষ্ট হবে না" [কুরত্বী। 'সুদী' (র.) বলেন, "তাদের অন্যায় কার্যে সন্মতি প্রকাশ বা নীরবতা অবলম্বন করবে না।" 'ইকরামা (র.) বলেন– "তাদের সংসর্গো থাকবে না।" 'ইকরামা (র.) বলেন– "তাদের সংসর্গো থাকবে না।" কাষী বায়যাবী (র.) বলেন, "বাহ্যিক আকৃতি-প্রকৃতিতে, পেবাস-পোশাক চাল চদন তাদের অনুকরণও অত্ত্র নিষেধাজ্ঞার আওতাভুক্ত।"

কাষী বায়যাবী (র.) আরো বলেন, পাপাচার অনাচারকে নিষিদ্ধ ও হারাম ঘোষণা করার জন্য এখানে এমন কঠোর তাষা প্রয়োগ করা হয়েছে, যার চেয়ে অধিকতর জোরালো ভাষা কল্পনা করা যায় না। কেননা পাপিষ্ঠদের সাথে অন্তরন বন্ধুত্ব ও গভীর সম্পর্কই তথু নিষেধ করা হয়নি; বরং তাদের প্রতি সামান্যতম আকৃষ্ট হওয়া, তাদের কাছে উপবেশন করা, তাদের কার্যকপাপের প্রতি মৌনতা অবলম্বনও নিষিদ্ধ করা হয়েছে।

ইমাম আওবায়ী (র) বলেন- সমগ্র জগতে ঐ আলেমই আল্লাহ তা'আলার কাছে সবচেয়ে ঘৃণিত ও অপছবনীয়, যে নিজের পার্থিব বার্থ উদ্ধারের জন্য কোনো পাণিষ্ঠ ব্যক্তির সাথে সাক্ষাৎ করতে যায়।- (তাফসীরে মাযহারী) বর্ণিত আছে বে, অর আন্নাত দ্বারা বোঝা যায় যে, কাফের, মুশরিক, বিদ'আতী ও পাপিষ্ঠদের সংসর্গ হতে দূরে থাকা একান্ত কর্তব্য। বস্তুতপক্ষে মানুষের ভালো-মন্দ ইওয়ার মধ্যে সংসর্গ ও পরিবেশের প্রভাবই সর্বাধিক। তবে একান্ত অপরিহার্য প্রয়োজনবশত অনন্যোপার হয়ে তালের কাছে যাওয়া জায়েক আছে।

হয়রত হাসান বসরী (র.) আলোচ্য আয়াতহয়ের দৃটি শব্দ সম্পর্কে বলেন, আল্লাহ তা'আলা সম্পূর্ণ দীনকে দৃটি ও হরফের মাধে জমা করে দিয়েছেন। এক ﴿كَمُؤَمِّدُ كَا كَمُؤَمِّدُ كَا كَمُوْمَا اللهِ كَالَيْمَا اللهِ كَالَيْمَا اللهُ كَاللهُ كَالَيْمَا اللهُ كَاللهُ اللهُ اللهُ

এটাই সমস্ত দীনদারির সার সংক্ষেপ ৷ Www.eelm.weebly.com রাস্লে পাক — এর মাহান্ধ্যের প্রতি ইন্সিড: সূরা হূদে পূর্ববর্তী নবীগণ ও তাদের জাতিসমূহের দৃষ্টান্তমূলক ঘটনাবলি বর্ণনা করার পর নবী করীম তেওঁ উত্থতে মুহাম্মনীকে কভিপয় হেদায়েত দেওয়া হয়েছে। পূর্বোল্লিখিত كَمُمُ أُمِرُتُ আয়াত হতে যার ধারাবাহিকতা তরু হয়েছে।

কুরআন পাকের অপূর্ব বাচনভঙ্গি অত্যন্ত চিন্তাকর্ষক ও শিক্ষাপ্রদ । এখানে যেসব আদেশ প্রদান করা হয়েছে, তাতে রাসূলুরাহ
ক্রে সরাসরি সম্বোধন করা হয়েছে এবং উত্থতকে পরোক্ষভাবে উক্ত হকুমের আওতায় আনা হয়েছে। যেমন المُرْتُ وَمَنْ تَالُ مَعَكُ
"আপনি সোজা পথে দৃঢ় থাকুন যেমন আপনাকে আদেশ করা হয়েছে এবং যারা তওবা করে
আপনার সাথী হয়েছে তারাও সোজাপথে চলতে থাকবে।" (১১২ নং আয়াত) ১১৪ নং আয়াত آرائم السَّلُونَ وَاللَّهِ السَّلُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ

অনুসন্ধান করলে সমগ্র কুরআন মজীদে সাধারণত একই বাচনভঙ্গি পরিলক্ষিত হবে যে, অধিকাংশ ক্ষেত্রে আদেশ করা হয়েছে রাসূল্বাহ — -কে উদ্দেশ্য করে এবং নিষেধাজ্ঞা জারি করা হয়েছে উন্মতের প্রতি সম্বোধন করে। এর মাধ্যমে রাসূলে কারীম — -এর মাহাত্ম্য ও উচ্চ মর্যাদা প্রকশ করা হয়েছে যে, নিম্মনীয় যত কার্য আছে, রাসূলে পাক — নিজেই তা বর্জন করে থাকেন। আল্লাহ তা'আলাই তাঁকে এমন স্বভাব প্রকৃতি দান করেছেন যে, কোনো নিম্মনীয় প্রবৃত্তি বা পাপকার্যের প্রতি তাঁর বিন্দুমাত্র আকর্ষণ হয় না। এমনকি ইসলামের প্রাথমিক যুগে যেসব জিনিস জায়েজ ও হালাল ছিল, কিন্তু পরবর্তীকালে তা হারাম ও নিষিদ্ধ হওয়া আল্লাহ তা'আলার জানা ছিল; রাসূলে পাক — জীবনে কখনো সেওলোর কাছেও যাননি। যেমন মদ, সৃদ, জুয়া প্রভৃতি।

১১৪তম আয়াতে রাস্লে কারীম ক্রিন নর্দেশ দেওয়া হরেছে। উলামায়ে তাফসীর, সাহাবী ও তাবেয়ীগণ একমত যে, আলোচ্য আয়াতে সালাত অর্থ ফরন্ধ নামান্ধ, বিহরে মুহীত ও তাফসীরে কুরতুবী। এবং ইকামতে সালাত অর্থ পূর্ণ পাবনীর সাথে নিয়মিতভাবে নামান্ধ আদায় করা। কোনো কোনো আলেমের মতে নামান্ধ কারেম করার অর্থ সূমুনর সূত্রত ও মোন্তাহাবসহ নামান্ধ আদায় করা। কারো মতে এর অর্থ মোন্তাহাব ওয়াক্তে নামান্ধ পার্থ মিত্রতিক নামান্ধ পার্থ মান্ত এর অর্থ মোন্তাহাব ওয়াক্তে নামান্ধ পার্থ মিত্রতিক তিনটি উক্তি পাওয়া যায়। মূলত এটা কোনে মতানৈক্য নয়। বস্তুত আলোচ্য সবগুলোই ইকামতে সালাতের সঠিক মর্মার্থ।

নামাজ কারেম করার নির্দেশ দানের পর ইজমালীভাবে নামাজের ওয়াক বর্ণনা করেছেন যে, "দিনের দু'প্রান্তে অর্থাৎ শুরুতে ও শেষভাগে এবং রাতেরও কিছু অংশে নামাজ কারেম করবে।" দিনের দু'প্রান্তের নামাজের মধ্যে প্রথম ভাগের নামাজ সম্পর্কে সবাই একমত যে, এটা ফজরের নামাজ। কিছু শেষ প্রান্তরে নামাজ সম্পর্কে কেউ কেউ বলেন— তা মাগরিবের নামাজ। কেননা দিন সম্পূর্ণ শেষ হওয়া মাত্র মাগরিবের নামাজ পড়া হয়। কেউ কেউ আসরের নামাজকেই দিনের শেষ নামাজ সাব্যন্ত করেছেন। কেননা তাই দিনের সর্বশেষ নামাজ। মাগরিবের ওয়াজ দিনের অংশ নয়। বরং দিন সমাও হওয়ার পর রাতের প্রথম প্রান্তে মাগরিবের নামাজ পড়া হয়। কৈইনে, তার একবচন الله তার আর্বান্তর নামাজ পড়া হয়। করিবের ওয়াজ দিনের অংশ নায় অর্থ হছে অংশ বা টুকরা الله وَلَا مُنْ مُنْ اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللللل

আলোচ্য আয়াতে নামাজ কায়েম করার নির্দেশদানের সাথে সাথে তার উপকারিতাও জানিয়ে দেওয়া হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে نَا الْحَسَنَاتِ يُنْفِينُ السَّمَاٰتِ (الْحَسَنَاتِ يُنْفِينُ السَّمَاٰتِ ) পেকে মিটিয়ে দেয়।" শ্রন্ধের তাফসীরকারগণের মতে এখাদ পুণ্যুকার্য বলতে নামাজ, রোজা, হজ, জাকাত, সদকা, সদ্যবহার, উত্তম লেনদেন প্রভৃতি যাবতীয় পুণাকার্য বোঝানো হয়েছে তবে তনাধো নামান্ত সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ ও সর্বাধ্যণণা। অনুরুপভাবে পাপকার্যের মধ্যে সগীরা ও কবাঁরা যাসচীয় চনাহ শামিল বংগছে। কিছু কুরজান মজীনের অনা এক আয়াত এবং রাসূলে কারীম ক্রিটা এর বিভিন্ন হাদীস দ্বারা বৃগ্য যায় যে, এখানে পাপকার্য দারা বৃগ্য যায় যে, এখানে পাপকার্য দারা বৃগ্য যায় যে, এখানে পাপকার্য দারা কার্যার কার্যা

দুসলিম শরীক্ষের হাদীসে আছে, রাস্লুল্লাহ 🌉 ইরশাদ করেছেন যে, পাঞ্জেগানা নামান্ত এবং এক জুমা হতে পরবর্তী জুমা এবং এক রমজান হতে পরবর্তী রমজান পর্যন্ত মধ্যবর্তী যাবতীয় [সদীরা] তনাহ মিটিয়ে দেওয়া হয়, যদি সে ব্যক্তি করীরা তনাহ হতে বিরত থাকে। অর্থাৎ করীরা তনাহ, তো তওবা ছাড়া মাফ হয় না, কিল্পু সদীরা তনাহ নামাজ, রোজা, দান বয়রাত ইত্যাদি পুণাকর্য করার ফলে আপনা-আপনিও মাফ হয়ে যায়। তবে বাইরে মুহীত' নামক তাফসীরে উসুল শারের মুহাক্তিক আলেমগণের অভিমত উল্লেখ করা হয়েছে যে, পুণাকার্যের ফলে সদীরা তনাহ মাফ ২ওয়ার পূর্বপর্ত হয়ে মংগ্রন্থীত বার বর্ষার করার সংকল্প থাকতে হবে এবং একই তনাহে বারবার শিশ্ব না হওয়ার পূর্বপর্ত প্রকল্প থাকতে হতে হবে, ভবিষ্যতে তনাহ না করার সংকল্প থাকতে হবে এবং একই তনাহে বারবার শিশ্ব না হওয়ার দুগল দেওয়া হয়েছে, সংখালে সর্বায় একই পাপকার্থে বারবার লিপ্ত না হওয়া, বীয় কৃতকর্মের জনা লক্ষ্যিত হবেরা তবিষ্যাত তা হতে দ্রে থাকতে দৃহপ্রতিজ্ঞা হওয়ার শর্ত রায়েছে। বারবার বিশ্বতাত তা হতে দ্রে থাকতে দৃহপ্রতিজ্ঞা হওয়ার শর্ত রায়েছে।

হাদীস শরীফের প্রসিদ্ধ রেওয়ায়েডসমূহে নিম্ন বর্ণিত কাজগুলোকে কবীরা গুনাহ বলা হয়েছে ১. আল্লাহ তা আলার পরিত্র সন্তা অথবা গুণাবলির মধ্যে অন্য কাউকে অংশীদার বা সমকক্ষ সাব্যন্ত করা । ২. শরিয়ভসম্মত ওজর ছাড়া ইচ্ছাকৃতভাবে কোনো ফরছ নামাজ ছেড়ে দেওয়া । ৩. কাউকে অন্যায়ভাবে হত্যা করা । ৪. ব্যতিচার করা । ৫. চুরি করা ৬. মদ্য পান করা । ৭. মাতা-পিতার অবাধা ২৬য়া । ৮. মিথ্যা কসম করা । ৯. মিথ্যা সাক্ষী দান করা । ১০. জাদু করা । ১১. সুদ থাওয়া । ১২. অবৈধতাবে এতিমের মাল আম্বাসক করা ৷ ১১. করা ৷ ১১. করা ৷ ১৫. অবৈধতাবে অন্যের সম্পদ ছিনিয়ে নেওয়া ৷ ১৬. অঙ্গীকার করা ৷ ১৭. আমানতের মাল বেয়ানত করা ১৮. অন্যায়ভাবে কোনো মুকলমানকে গালি দেওয়া ৷ ১৯. কোনো নিরপরাধ ব্যক্তিক অপরাধী সাব্যন্ত করা ইত্যাদি ৷ কবীরা ও সদীরা গুনাহও সমূহ সবিভাৱে বর্ণনা করে ওলামায়ে করাম সহস্র কিতাব প্রথমন করেছেন ৷ মুফ্টত শর্ফী (র.)-এর লেঝা ভিনাহে বং-লক্ষত' বা বেছদা গুনাহ কিতাবে বিভাৱিত বর্ণনা করা হয়েছে।

মোটকথা, আলোচ্য আয়াতের মাধ্যমে প্রমাণিত হলো যে, নেক কাজ করার ফলেও অনেক গুনাহ মাফ হয়ে যায়। তাই রাসূলে কারীম 🏯 ইবলাদ করেছেন যে, " ভোমাদের থেকে কোনো মন্দ কাজ হলে পরে সাথে সাথে নেক কাজ কর, তাহলে তার ফতিপুরণ হয়ে যাবে।" তিনি আরো বলেছেন যে, মানুষের সাথে হাসিখুলি ব্যবহার কর। ন্মুসনাদে আহমদ ও তাফসীরে ইবনে কাসীর]

হযরত আবৃ যর গিফারী (রা.) বলেন, আমি রাস্পুরাহ 

সমীপে আরজ করলাম যে, "ইয়া রাস্পারাহ 

! আপনি
আমাকে একটি উপদেশে দান করুন।" তদুস্তরে তিনি বললেন, যদি তোমার থেকে কোনো গুনাহর কাজ হয়ে যায় তবে
পরস্কপেই কোনো নেক কাজ কর, তাহলে গুনাহ মিটে যাবে।

ধক্তপক্ষে এসব হাদীসে গুনাহ হতে তওবা করার সুনুত তরিকা ও প্রশংসনীয় পদ্ম বাতলে দেওয়া হয়েছে। যেমন মুসনাদে আহমদে হয়রত আবৃ বকর সিন্দীক (রা.) হতে বর্ণিত আছে যে, রাস্লুল্লাহ 🚃 ইরশাদ করেছেন, "যদি কোনো মুসলমান কোনো পাপকার্য করে বসে তবে অজু করে তার দু'রাকাত নামাজ পড়া উচিত । তাহলে উক্ত গুনাহ মাফ হয়ে যাবে।" অত্র নামাজকে তওবার নামান্ধ বলে উপরিউক্ত রেওয়ায়েতসমূহ তাফসীরে ইবনে কাসীর হতে গৃহীত।

এখানে يَوْلَتُ دُالِكَ ذِكُرَى لِلْخُارِي لِلْخُارِي لِلْخُورِي لِلْخُورِي لِلْخُورِي لِلْخُورِي لِلْخُورِي لِ ইতিপূৰ্বে বৰ্ণিত বিধি-নিৰ্দেধৰ প্ৰতিও ইশাৱা হতে পাৱে। সে মতে আয়াতের মর্ম হচ্ছে এই কুরআন পাক অথবা ভাতে বর্ণিত হকুম-আহকামসমূহ ঐসব লোকের জন্য স্বরণীয় হেলায়েত ও নসিহত, যারা উপন্প খনতে ও মানতে প্রস্তুত। এখানে ইন্দিত ক্ষা হয়েছে যে, জেদি হঠকারী পোক যারা নিরপকে দৃষ্টিতে কোনো কথা চিন্তা-বিবেচনা করতে সন্থত নয়, তারা সুপথ হতে বজিত থাকে :

चें हैं चर्षार "आपित मदत जदलबन करून, रेधर्य धाइण : قُولُتُ وُاصْبِينَ فُولَّ اللَّهُ لَا يُضَيِّعُ أَجِرَ الْمُ<del>حَسِّنِينَ</del> करून, अदिञ्ज थाकुन। (क्रमना आहुन) हुए जो जाला मुरुकर्रमीनाएत अखिमान कथाना दिनष्ठ करतन ना।"

মোটকথা, মূহসিনীনদের দলভুক্ত হতে হলে এমনভাবে সংকাজ করতে হবে যা ষয়ং রাস্পুল্লাহ 🎞 ইহসান' শদের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বর্ণনা করেছেন। অর্থাং আল্লাহ তা'আলার আনুগতা ও ইবাদত এমনভাবে করবে, যেন তুমি আল্লাহকে দেবছ অথবা অন্তও এতটুকু ধারণা করবে যে, আল্লাহ তা'আলা অবশাই তোমাকে দেবছেন। আল্লাহ তা'আলার পবিত্র সন্তা ও মহান গুণাবলি সম্পর্কে বথন কোনো ব্যক্তির এ পর্যায়ের প্রত্যয় হাসিল হবে, তখনকার যাবতীয় কার্যকলাপই সৃষ্ঠ ও সুন্দর হওয়া অবশাল্লারী। পূর্ববর্তী ওলামায়ে কেরামের মধ্যে তিনটি বাক্য বিশেষ প্রচলিত ছিল, যা তারা প্রায়শই একে অপরকে নিথে পাঠাতেন। বাক্য তিনটি করণ রাখা একান্ত বাঞ্ধ্নীয়। তনাধ্যে একটি হচ্ছে, যে ব্যক্তি আখেরাতের কাজে মগু হয়, আল্লাহ তা'আলা ষয়ং তার পার্থিব কাজগুলো অনায়াসলব্ধ এবং সু-সম্পন্ন করে দেন। দ্বিতীয় বাক্য হচ্ছে যে ব্যক্তি তার অন্তরকে ঠিক রাখবে অর্থাং আল্লাহ ছাড়া সব কিছুকেই অন্তর হতে বের করে দিয়ে অন্তরকে একমাত্র আল্লাহ তা'আলার দিকে আকৃষ্ট করবে, আল্লাহ তা'আলার স্বয়ং তার বাহ্যিক অবস্থা ভালো করে দেবেন। তৃতীয় বাক্য হচ্ছে, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার সাথে তার সম্পর্ক ঠিক রাখবে, তার সাথে অন্য সকলের সম্পর্ক আল্লাহ তা'আলা বয়ং ঠিক করে দেবেন। সেই তিনটি বাক্যের মূল হলো তিনটি করাইন কর্মান্তর নির্মিক আল্লাহ তা'আলার স্থাই কর্মান্তর নির্মিক আল্লাহ তা'আলার সাথে তার নির্মিক আল্লাহ তা'আলার স্বাহাই তাতালী করে কর্মান্তর নির্মিক আল্লাহ তা'আলার স্বাহাই তাতালী করে দেবেন। তিনটি বাক্যের মূল হলো তিনটি করাইন নির্মিক তার নির্মিক তার নির্মিক করে দেবেন। করম নির্মিক নির্মিক নির্মিক তারটি নির্মিক নি

-[তাফসীরে রুহুল বয়ান, ২য় জিল ১৩১. পৃ.]

১১৬ ও ১১৭ তম আয়াতে পূর্ববর্তী জাতিগুলোর উপর আজাব নাজিল হওয়ার কারণ বর্ণনা করে মানুষকে তা হতে আত্মরক্ষার পথ নির্দেশ করা হয়েছে। ইরশাদ করেছেন, "আফসোস, পূর্ববর্তী ধ্বংসপ্রাপ্ত জাতিসমূহের মধ্যে দায়িত্বশীল বিবেকবান কিছু লোক কেন ছিল না? যারা জাতিকে ফ্যাসাদ সৃষ্টি করা হতে বিরত রাখত, তাহলে তো তারা সমূলে ধ্বংস হতো না। তবে মৃষ্টিময় কিছু লোক ছিল, যারা নবী গণের হথার্থভাবে অনুসরণ করেছে এবং তারা আজাব হতে নিরাপদ ছিল। অবশিষ্ট লোকেরা পার্থিব ভোগবিলাসে মন্ত হয়ে অপকর্মে মেতে উঠেছিল।"

অত্র আয়াতে সমঝদার বিবেকসম্পন্ন লোকদেরকে بَرُبُوا مَنْ أَبْغَاثِيَّة অবশিষ্ট বস্তুকে বলে। মানুষ তার সবচেয়ে প্রিয় ও পছন্দনীয় বস্তু নিজের জন্য সঞ্চয় ও সংরক্ষ্প করতে অভান্ত। প্রয়োজনের মৃত্তুকে অন্য সব জিনিস হাতছাড়া করেও তা ধরে রাখার চেষ্টা করে। এ জন্যই বিবেক-বিবেচনা ও দূরদর্শিতাকে بَرِيَّة বলা হয়। কেননা তা সর্বাধিক প্রিয় ও মূল্যবাদ সম্পদ।

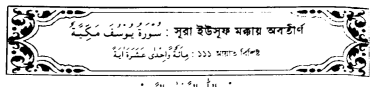
১১৭তম আয়াতে ইরশাদ করেছেন যে, "আপনার পালনকর্তা জনপদগুলোকে অন্যায়ভাবে নিপাত করেন নি এমতাবস্থায় যে, তার অধিবাসীরা সৎকর্মশীল ও আত্মা সংশোধনরত ছিল।" এর অর্থ হচ্ছে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে অন্যায় অবিচারের কোনো আশক্ষা নেই। যেসব জাতিকে ধ্বংস করা হয়, তারা প্রকৃতপক্ষেই নিপাতযোগ্য অপরাধী।

কোনো কোনো ভাষ্ণসীরকারের মতে অত্র আয়াতে عُلُهُ (জুলুম) অর্থ শিরকি এবং مُنَّهُ অর্থে ঐ সব লোক যার কাফের-মুশরিক হওয়া সত্ত্বেও তাদের লেনদেন, আচার-ব্যবহার, নীতি-নৈতিকতা ভালো। যারা মিথ্যা কথা বলে না. ধোঁকাবাজি করে না, কারো কোনো ক্ষতি করে না। সে-মতে অত্র আয়াতের অর্থ হচ্ছে, শুধু কাফের বা মুশরিক হওয়া দূনিয়াঃ

কোনা জাতির উপর আল্লাহর আজার অবতীর্ণ হয় না, যতক্ষণ পর্যন্ত তোমরা নিজেদের কার্যকলাপ ও চাল-চলন বার পৃথিবীতে কেন্তনা-জাসাদ ও অপান্তি সৃষ্টি না করে। পূর্ববর্তী যতগুলো জাতি ধ্বংস হরেছে তানের বিশেষ বিশেষ অপকর্মই চক্ষনা দাবী। হররত নৃষ্ (আ.)-এর জাতি তাঁকে বিভিন্ন একার কই-ক্রেশ দিয়েছিল, হররত পোয়াইব (আ.)-এর দেশবাসী ক্রেমে-পরিমাণে হেরকের করে দেশে অপান্তি সৃষ্টি করেছিল, হযরত পূত (আ.) -এর করম জ্বনা, খৌন অপকর্মে অভার হয়েছিল, হযরত মূলা ও ঈসা (আ.)-এর করমের লোকেরা নিজেদের নরীগণের প্রতি অন্যায়-অভ্যাচার করেছিল। তাদের একব কার্যকলপাই দুনিয়ার তাদের উপর আজার নাজিল হওয়ার মূল কারণ। তার কুফরি বা লির্বাকির কারণে দুনিয়ার অভাব অপতিত হয় না। কেননা তার পান্তি তো দোজধের আগুনে চিরকাল তোগ করবে। এজন্য কোনো কোনো আলেমের মহিমত হছেছে যে, কুকরি ও পিরকিতে লিঙা থাকা সন্ত্রেও দুনিয়াতে রাজত্ব বাদশাহী করা যেতে পারে, কিল্ব অন্যায়-অবিচারে লিঙ হর্মরণ তা বাজায় থাকতে পারে না।

ষভবিরোধ নিম্মীর ও প্রশাসেনীর দিক: ১১৮৩ম আল্লাতে ইরশাদ করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা যদি ইক্ষা করেন তবে দক্ষা মানুধকে ইসলাম গ্রহণে বাধ্য করতে পারেন। তাহলে সবাই মুসলমান হয়ে যেতো, কোনো মততেন থাকত না। কিন্তু নিগৃত রহসোর প্রেক্ষিতে আল্লাহ তা'আলা এ দুনিয়াতে কাউকে কোনো কাজের জন্য বাধ্য করবেন না; ববং তিনি মানুধকে অনেকটা ইবতিয়ার দান করেছেন, যার কলে মানুধ ভালোমন্দ পাপ-পুণা উত্যটাই করতে পারে। মানুধের মন-মানসিকতা বিজিল্ল হবয়ার কালব তাদের মত ও পথ তিল্ল ইয়েছে। ফলে সর্ব মুগেই কিছু লোক সত্য-ন্যায়ের বিরোধিতা করে আসহে। তবে যাদের উপর আল্লাহ তা'আলা বাস রহমত করেছেন অর্থাৎ যারা সত্যিকারভাবে নবীগণের নিক্ষাকে অনুসরণ করেছেন তারা করনো সত্য-বিচাত হসনি।

বালোচ্য আন্তাতে যে মন্তবিরোধের নিন্দা করা হয়েছে, তা হন্দে নবীগণের শিক্ষা ও সত্য দীনের বিরোধিতা করা। পক্ষন্তরে উলামায়ে-দীন ও মুক্ততাহিদ আলেমগণের মধ্যে যে মন্ততেল সাহাবারে কেবামের যুগ হতে চলে আসছে, তা আদৌ নিন্দনীর এবং আল্লাহর রহমতের পরিপদ্ধি নম্বঃ বরং তা একান্ত অবশ্যন্তাবী, সাধারণ মুসলমাননের জন্য কল্যাণকর এবং আল্লাহর রহমতস্বরুপ। অত্য আন্তান্তের পরিপ্রেক্তিতে বারা মুক্তহাতিদ ইমাম ও ক্ষনীহগণের মন্ততেদকে বিভ্রান্তিকর ও ক্ষতিকর আখ্যা দিয়ন্তে তাদের উচ্চি অত্য আন্তান্তের মর্ম্ম এবং সাহাবী ও ভাবেরীগণের আমনের পরিপদ্ধি।



# بسيم اللُّو الرَّحَمْنِ الرَّحِيثِم পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে তব্রু করছি

د ١ . اللّٰر نن اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِذَٰلِكَ رِبْلُكَ وَلُكَ اللّٰهِ مَا اللَّهُ اعْلَمُ بِمُرَادِهِ بِذَٰلِكَ رِبْلُكَ وَلُكَ حُدْه الْأَيْاتُ الْبِتُ الْكِتَابِ الْفُرُانِ وَالْاضَافَةُ بِمَعَنَى مِنْ الْمُبِينِ الْمُظَهِرِ لِلْحُقّ مِنَ الْبَاطِل.

يا أَهْلُ مَكَّةَ تَعْقِلُونَ تَفْهَمُونَ مَعَانِيْهِ.

- بمَّا أَوْحَينَا بِإِيْحَائِنَا إِلَيْكَ هٰذَا الْقُرْأَنَ ع وَانْ مُخَفَفَّةً أَى وَإِنَّهُ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الغفلسن.
- أُذْكُرُ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيْهِ يَعْقُوبَ يُأَبِّبَ بالْكُسُرِ وَلَالَةً عَلٰى يَاءِ الْإِضَافَة المسحنة وألفق والنفتشع ولالة على البف مَحٰذُوٰفَةٍ قُلِبَتْ عَنِ الْبَاءِ إِنِي رَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ أَحَدَ عَشَرَ كُوكَبًا وَالسُّمْسَ وَالْقَسَرَ رَأَيْتُهُمْ ثَاكِيدُ لِى سُعِدِيْنَ جُعِعُ بِالْيَاءِ وَالنُّونِ لِلْوَصْفِ بِالسُّجُودِ الَّذِي هُ مِنْ صِفَاتِ الْعُقَلاءِ.

অনুবাদ : তা'আলা অধিক অবহিত: একলো এই আয়াতস্ম্য সুস্পষ্টকারী অর্থাৎ সত্যকে অসত্য হতে সুস্পষ্টকারী <u>একটি কিতাবের অর্থাৎ আল কুরআনের আয়াত। 🖧</u> হয়েছে।

ر كَا اَنْزَلْنَاهُ فَرَانًا عَرَبِيًّا بِلُغَةِ الْعَرَبِ لَعَلَّكُمْ الْعَرَبِ لَعَلَّكُمْ الْعَرَب لَعَلَّكُمْ করেছি হে মক্কাবাসীগণ! যাতে তোমরা বুঝতে পর। তার মর্ম অনুধাবন করতে পার

७. <u>তোমার निकট এই कुत्रश्रन ही रिम्स (अताक कि</u> মাধ্যমে আমি তোমার নিকট সর্বোভ্রম এক কাহিনী বর্ণনা করতেছি ৷ আর এটার পূর্বে তুমি তো ছিলে অনবহিতদিগের অন্তর্ভুক্ত : এই স্থান এই দিকে ইচিত করতে এটা তাফসীরে ﴿ بِالْكَانِكَ إِنَّ काমার ওহী করার মাধ্যমে-हें अब कता र्रायह ि إِن अब का र्रायह الله و के লঘুকৃত [তাশদীদহীন] রুপে পঠিত : মূলত ছিল 🗓

ু 🗜 ৪, স্মরণ কর যখন হয়রত ইউস্ক (জ:়) তার পিতা হয়র ইয়াকৃব (আ.) -কে বুলেছিলেন হৈ আমার পিতা! আহি স্বপ্নে একাদশ নক্ষ্যা, সূৰ্য ও চন্দ্ৰ দেখেছি- দেখেছি তাদেরকে আমার প্রতি সিজ্ঞাবনত অবস্থায়। سُنّاء এটা শেষের اضافة বাচক উহ্য ে-এর প্রতি ইঙ্গিত হিসেনে এটা ے-এ র্কাসরাসহ পঠিত রয়েছে। আর وف ফাতাহসহও পাঠ করা যায় : এমতাবস্থায় এটা সম্বন্ধবাচৰ এ-এর পরিবর্তে ব্যবহৃত এই স্থানে উঠ্য الْنُلُ এর প্রতি ইঙ্গিতবৃহ বলে বিবেচ্য হবে الْمُنْكِ এই স্থানে الْمُرْكِةِ সৃষ্টির উদ্দেশ্যে এই ক্রিয়াটির পুনক্রক্তি করা হয়েছে। এই স্থানে যেহেতু ঐ तेंद्रुप्रगृहतक সেজদারই بَاجِدِيْنَ रेश्डरीत वित्मवर्ग युक करूदे उत्तर केता श्राहः, आ সেজদা হলো মূলত دري العنول বা বিবেকবান প্রাণী গণ, সেহেতু এই স্থানেও শৃক্তিকে فرى المنفول গণী ক্ষেত্রে ব্যবহৃত ও ও ১-এর সাহায্যে কর্মা গঠনের রীতি অনুসরণ করা হয়েছে

- ه. قَالُ بِلْبُنَكُ لَا تَغَمُّ صُ رُوْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيداً م يَعْتَالُوا فِيَ هَلَاكِكَ حَسَدًا لِعِلْمِهِمْ بِسَاوِيْلِهَا مِنْ أَنَّهُمُ الْكُواكِبُ وَالشَّبْسُ أُمُّكَ وَالْقَصَرُ ٱبُوكَ إِنَّ الشَّيْطُنَ لِلْإِنْسَانِ عَدُوًّ مُبِينٌ ظَاهر العَدَاوة .
- · رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيْلِ الْآحَادِيثِ تَغْبِي الرُّوْيِكَا وَيُسِيَّمُ نِيعْمَتَهُ عَلَيْكَ بِالنَّبُوَّة وعَلَى الِي يَعَفُوبَ أَوْلَادِهِ كَمَّا أَنَّهُ لَهَا بالنُبُودِ عَلَى أَبُويُكُ مِنْ قَبُلُ إِبْرَاهِبَمَ وَإِسْحُقَ د إِنَّ رَبُّكَ عَلِيتُكُم بِخُلْقِهِ خَكِيمُ نِی صُنْعِہ بِهِم.
- ৫. সে বলল, হে আমার প্রিয় বংস, তোমার স্বপ্র ব্তান্ত তোমার ভ্রাতাদের নিকট বর্ণনা করিও না করলে, তারা তোমার বিরুদ্ধে ষড়যন্ত্র করতে : তারা যেহেতু এই স্বপ্নের ব্যাখ্যা জানে যে, নক্ষত্র বলতে তাদেরকে, আর চন্দ্র বলতে তোমার মাতা ও সূর্য বলতে তোমার পিতার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে সেহেতু তোমার প্রতি ঈর্ধায় তারা তোমাকে বিনাশ করার চক্রান্ত করবে। শয়তান তো মানুষের প্রকাশ্য শক্র তার শক্তা তো সুশাই।
- ه . وَكُذْلِكَ كُمَا رَايْتَ يَجْتَبِبُكَ يَخْتَارُكُ . وَكُذْلِكَ كُمَا رَايْتَ يَجْتَبِبُكَ يَخْتَارُكُ <u>তোমার প্রতিপালক তোমাকে মনোনীত করে নিবেন</u> অর্থ তোমাকে মনোনীত করে নিবেন। এবং তোমাকে স্বপ্লের ব্যাখ্যা শিক্ষা দিবেন. عَلَىٰ بَعْنَ -এই স্থানে অর্থ স্বপ্নের ব্যাখ্যা। র্তোর্মার প্রতি ও হযরত ইয়াকৃব (আ,)-এর পরিবারে প্রতি তাঁর বংশধরদের প্রতি নবুয়ত প্রদানের মাধ্যমে তাঁর অনুগ্রহ পূর্ণ করবেন যেভাবে তিনি পূর্বে নবুয়ত প্রদানের মাধ্যমে এটা পূর্ণ করেছিলেন তোমার পিতৃ-পুরুষ হ্যরত ইবরাহীম (আ.) ও হ্যরত ইসহাক (আ.)-এর প্রতি ৷ নিশ্চয় তোমার প্রতিপালক তাঁর সৃষ্টি সম্পর্কে পুবই জানেন, এবং তাদের সাথে আচরণে তিনি প্রজ্ঞাময়।

### তাহকীক ও তারকীব

নেওয়ার কারণের প্রতি زِلْكَ ইসমে ইশারা مُرَثَثُ নেওয়ার কারণের প্রতি ইন্সিত করছেন। । ব্য়েছে مُتَكَدِّنُ वर्ष إَبَانَ हि مُبِينَ , এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে : فَوَلَهُ ٱلْمُظْهِرِ لِلْحَوَّ

ब्रिक्श इंदरह या, الله عَمْدُرِيَة प्रविज्ञाह नह । या, वह तमा इरव عَائِدُ عَائِدُ عَائِدُ عَلَيْتُ بِأَيْتُمَائِثُ

صَبِير شَانَ रिप्तय दाला छैरा مُخَلَفَتُهُ عَنِ الْمُثَقَّلَةُ اوْ إِنَّ ﴿ अरु देशिष दासरह त्य : فَوَلُهُ مُخَفَفَةُ أَيْ إِلَّهُ عَارِفَه वरना مُنْ पात اللهُ अर्थार الْمِنَ الْغَافِلِيْنَ आत

مرحة المراكبة على الله مكتبوني (ফলে দিয়ে যবর অবশিষ্ট রাখা হয়েছে উহ্য ক্রিকা الله على الله (ফলে দিয়ে যবর অবশিষ্ট রাখা হয়েছে উহ্য الله مكتبونية) কে বুঝানোর জন্য।

( स्टारह रें) ( एक ने के वे के देहें हों) . और वृक्षिकताम देशिल तासाह (ये, أَيْنَ हों) हों हों हैं हों हैं हैं वारकरें बारकुक - رَأَيتُ أَا آرَأَيتُهُمْ : فَعُولُهُ تَاكِيدُ

त्रवंदा शतारह । مُتَعَدَّىٰ بِاللَّهِ

विध त्रायर प्रायकिया रामा مُتَكَنِّي بِاللَّم अवातर प्रायकिया रामा وَحَيِّمَالُ अवातर प्रायकिया रामा

ठावनितः साम्बर्गातस्थानि-स्वरूगः (०३ स्थ)−५६ (२)

# প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

সূ**রায়ে ইউসুক প্রসঙ্গে : মক্তা**র অবতীর্ণ এ সূরায় হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। আর এজন্যেই তাঁর নামেই এ সুরার নামকরণ করা হয়েছে। বিগত সূরায় বকয়েকজন নবী রাস্লের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। এ সূরায় তধু একজন নবীর ঘটনার উল্লেখ রয়েছে। কুরআনে কারীমে আল্লাহ পাক অনেক ঘটনাকে বিভিন্ন স্থানে বিভিন্নভাবে বর্ণনা করেছেন। কিন্তু হযরত ইউসূষ্ঠ (আ.)-এর ঘটনাকে বার বার বর্ণনা করেননি ৷ কেননা এ ঘটনা মানুষের ফরমায়েশের কারণে বর্ণিত হয়েছে ৷ এ জন্যে তা একই স্থানে একবারে বর্ণিত হয়েছে । এভাবে আসহাবে কাহাক এবং জুলকারনাইনের ঘটনাও একবারই বর্ণিত হয়েছে । পূর্ববর্তী সূবার সাথে সম্পর্ক : বিগত সূরায়ে হূদে প্রিয়নবী 😅 -এর নবুয়তের প্রমাণ এবং প্রিয়নবী 😅 -এর সান্ত্নার ন্ধন্যে অতীতকালের ঘটনাবলির উল্লেখ করা হয়েছে। ঠিক এভাবেই সূরায়ে ইউসুফেও হয়রত ইউসৃফ (আ.)-এর ঘটনা বিস্তারিত ভাবে বর্ণিত হয়েছে। কেননা এ ঘটনা প্রিয়নবী হযরত রাসূলে কারীম 😅 -এর অবস্থার অনুরূপ। হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ন্যায় হজুর 🚍 -এর নবুয়তের প্রারম্ভিক অবস্থায় সত্য স্বপু দেখানো হয়। বেমন হয়রত আয়েশা (রা.)-থেকে वर्षिक शमीरत्र बरहारह - عليه ﴿ وَمُسُولُ اللَّهِ عَلَى مِنْ الْوَحْسِ الرُّوبُ الصَّالِحَةُ ﴿ वर्षिक शमीरत्र बरहारह সত্য স্বপুরে মাধ্যমে, [আল হাদীস] যেমন হযরত ইউসুষ্ঠ (আ.)-এর নবুয়ত আরম্ভ হয় একটি সত্য স্বপ্পের মাধ্যমে। পবিত্র কুরজানেই রয়েছে তার বিবরণ। (الْأَيْدُ) الْأَلِيَةُ (الْأَلِيَّةُ) এমনিভাবে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা তাকে হিংসা করেছে এবং চরম কট্ট দিয়েছে। হধরত ইউসুঞ্চ (আ.)-এর চরম ধৈর্য ও সহনশীলতা এবং মনের দৃঢ়তার পরিচয় দিয়েছেন। অবশেষে আল্লাহ পাক তাঁকে সন্মান মর্যাদা এবং প্রাধান্য দান করেছেন। কিন্তু এতদসত্ত্বেও হযরত ইউসুফ (আ.)-ें تُشْرِيبُ عُلَيكُمُ তার ভাইদের থেকে কোনো প্রকার প্রতিশোধ গ্রহণ করেননি; বরং বলেছেন, পবিত্র কুরজানের ভাষায় जाक लामाप्तत विकास काला जिल्लाग लहे, जानार शाक लामाप्तत विकास किला किलाग लहे, जानार शाक लामाप्तित्व الرَّاحِمِينَ ক্ষমা করুন, তিনি সর্বশ্রেষ্ঠ দয়াবান।" এমনকি হয়রত ইউসুফ (আ.) কখনও তাদের রিরুদ্ধে মৌখিক অভিযোগও করেননি: বরং তাদেরকৈ অনেক দান দক্ষিণায় ধন্য করেছেন : ঠিক এ অবস্থাই হয়েছিল মক্কা মোয়াজ্ঞমায় প্রিয়নবী 🚃 -এর সঙ্গে কুরায়েশ গোত্রের লোকের। তথা তাঁর আত্মীয়-স্বন্ধনরাই প্রিয়নবী 😅 -কে চরম কষ্ট দিয়েছে। সুদীর্ঘ তেরটি বছর তিনি তাদের দ্বারা নির্যাতীত উৎপীড়িত হয়েছেন। তিনি আল্লাহ পাকের নির্দেশ মোতাবেক অসাধারণ সবর এবং ইক্তেকামাতের সঙ্গে পরিস্থিতির মোকাবিলা করেছেন। এমনকি, অবশেষে প্রিয়নবী 🚐 তাদের জুলুম অত্যাচারের কারণে মক্কা শরীষ্ণ থেতে হিন্তরত করে মদীনা শরীষ্ট চলে গিয়েছেন। তারপরও তারা বারে বারে প্রাণের মদীনা আক্রমণ করেছে। অবশেষে অইম হিজরিতে যথন মক্তা বিজয় হলো, তখন তিনি বললেন - الرُّاحِيثُمُ الرُّهُ لَكُمْ وَهُو الرَّهُ لَكُمْ وَهُو الرَّهُ الرُّاحِيثِمُ الرَّاحِيثِمَ তোমাদের বিরুদ্ধে কোনো অভিযোগ নেই, আল্লাহ পাক তোমাদেরকে ক্ষমা করুন, তিনি পরম দয়ালু। আরও বলর্নেন; إِنْكُبُورُ إ ৈতামরা আৰু মুক্ত।

এমনিভাবে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর ন্যায় তিনিও মঞ্জার কুরায়েশদেরকে যখন তারা ইসলাম কবুল করেছে, তখন হনায়নের যুদ্ধের গনিমত থেকে প্রত্যেকক একশত করে উট্ট দান করেছেন। যেতাবে হযরত ইউসুফ (আ.) তার জালেম তাইদের সাথে উদারতার পরিচয় দিয়েছেন, ঠিক তেমনিতাবে প্রিয়নবী ﷺ মঞ্জার কুরায়শদের সাথে অসাধারণ মহানুতবতার পরিচয় দিয়েছেন। যেতাবে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর চরিত্র মাধুর্যের প্রমাণ রয়েছে এ ঘটনায় শয়তান কোনোতাবেই তাঁকে করু করতে পারেনি, ঠিক এতাবে এর ঘারা একথা প্রমাণিত হয়েছে যে, সমস্ত আম্বিয়ায়ে কেরাম সর্বাধিক উনুত চরিত্রের অধিকাই এবং শয়তানের সকল চক্রান্ত থেকে তাঁরা থাকেন সম্পূর্ণ সংরক্ষিত এবং নিরাপদ।

যেভাবে হ্যরত নৃহ (আ.) হ্যরত ইবরাহীম (আ.) এবং হ্যরত মূসা (আ.)-এর ঘটনাবলির বর্ণনা প্রিয়নবী ﷺ -এর নব্যতের দলিল ছিল, ঠিক এমনিভাবে হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-এর ঘটনাও পবিত্র কুরআনের আল্লাহর কিতাব হওয়া এবং প্রিয়নবী ∰ -এর নব্যতের প্রকৃষ্ট প্রমাণ। এতধাতীত, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ঘটনায় প্রিয়নবী 🚌 -এর জন্যে রয়েছে সান্ত্রনা এ মর্মে থা, যেতাপে হারেত ইউসুফ মো.)-তাঁর ডাইদের ধারা অত্যাচারিত হয়েও সবর অবলয়ন করেছেন, ঠিক তেমনিভাবে হে রাসুলঃ আপনিও মঞ্জাবাসীর জুলুম মঞাচারে সবর অবলয়ন করুন, সত্যের উপর অটল অবিচল থাকুন এবং পরিণামের অপেক্ষা করুন।

–[তাফসীরে মাআরেফুল কুরআন, কৃত-আল্লামা ইদিরীস কান্ধনতী (র.), খ. ৪. পৃ. ১-২]

শানে নজুপ : এই সূরার শানে নুযূল সম্পর্কে একাধিক বিবরণ রয়েছে

- ২. তত্ত্জ্জানীগণ বলেছেন, এ সূরায় প্রিয়নবী 

   এর জন্যে সান্ত্রনা রয়েছে। কেননা মক্কায় কুরায়শ বংশের লোকেরা তথা
  প্রিয়নবী

   এর আত্মীয়-য়জনরা তাঁর প্রতি যে দুর্ব্যবহার করছিল, তাতে তাঁর মনক্ষুণ্ন হওয়াই স্বাভাবিক। কিন্তু হয়রও
  ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা তাঁর সাথে যে দুর্ব্যবহার করেছে, সেই হ্রনয়-বিদারক ঘটনা সম্পর্কে অবগত হলে প্রিয়নবী

   এর মনে সান্ত্রনা আশাও স্বাভাবিক।
- এ পর্যায়ে একথাও বর্ণিত আছে যে, ইত্নিরা হয়রত রাস্লে কারীম === -এর দরবারে হাজির হয়ে হয়রত ইয়াকৃব (আ.)
   ও তার পুত্র হয়রত ইউসৃষ্ণ (আ.) সম্পর্কে জানতে চেয়েছিল। তথন এ সুরা নাজিল হয়।
- ৪. আর একথাও বর্ণিত আছে যে, ইহুদিরা মঞ্জার কাম্পেরদেরকে বলেছিল, যেন তারা প্রিয়নবী 

  —এর নিকট প্রশু করে যে,
  বনী ইসরাইলরা কেন সিরিয়া ত্যাণ করে মিশরে বসতি স্থাপন করেছিল এবং তারা হয়রত ইউনুফ (আ.)-এর ঘটনা জানতে
  ক্রেছেল, তবন এ সুরা নাজিল স্ত । ⊣ভাফসীরে কত্বল মা'আনী. খ'. -১২. পৃ. -১৭০; খোলাসাত্তাফাসীর, খ'. ২ পৃ. ৩৯২।
- এ সূরা সম্পূর্ণ মক্কা শরীক্ষে নাজিল হয়েছে। কোনো কোনো তত্ত্ত্ত্তানী বলেছেন, এ সূরাটি হিজরতের সময় মক্কা শরীক্ত ও মদীনা শরীক্ষের মধ্যখানে নাজিল হয়েছে।

ংঘরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে একটি বর্ণনায় রয়েছে যে, এ সূরার ৪টি আয়াত ব্যতীত আর সবই মক্কা মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে। অবশ্যই নোহাস, আবুশ শেখ ইবনে মরদবীয়া হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -এর একটি বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এ সূরা মক্কায়ে মোয়াজ্জমায় নাজিল হয়েছে। ⊣তাঞ্চসীরে ফতহল কাদীর., খ. ৩, পৃ. ৯। এই এক এই এক এই কালাক "মোকাস্তাআত" বলা হয়। আল্লাহ পাক ব্যতীত এর প্রকৃত অর্থ কারোই জানা নেই, মিকাংপ তত্ত্ত্তানীদের এটিই অভিমত। কোনো কোনো তত্ত্ত্তানী বলেন, এ অক্ষরতলো আল্লাহ পাক এবং তাঁর রাস্লের মধ্যে ২৯টি সূরা মধ্যে ২৯টি সূরা মধ্যে ২৯টি সূরা মান্তাত্ত্বত্তাত, অক্ষর হারা পাকট করা হয়েছে। তন্ধ্যে অলিফ, লাম, রা, অক্ষর হারা পাঁচটি সূরা আরম্ভ করা হয়েছে।

্র সুরায় হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর কাহিনী ধারাবাহিকভাবে বর্ণিত হয়েছে। এ কাহিনীটি তধুমাত্র ও সুরাতেই উল্লিখিড হয়েছে। সমগ্র কুরআনে কোণাও এর পুনরাবৃত্তি করা হয়নি। এটা একমাত্র হযরত ইউসুফ (আ.) সম্পর্কিত কহিনীরই বৈশিষ্টা। এছাড়া অন্য সব আঘিয়া (আ.)-এর কাহনী ও ঘটনাবলি সমগ্র কুরআনে প্রাসঙ্গিকভাবে খণ্ড খণ্ডভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং বে বার উল্লেখ করা হয়েছে।

হক্তপক্ষে বিশ্ব-ইতিহাস এবং অতীত অভিজ্ঞতার মধ্যে মানুষের ভবিষ্যত জীবনের জন্য বিরাট শিক্ষা নিহিত থাকে। এসব শিক্ষার স্বাভাবিক প্রতিক্রিয়া মানুষের মন ও মন্তিষ্কের মধ্যে সাধারণ শিক্ষার চাইতে অধিক গভীর ও অনায়াসলক হয়। এ করেশেই গোটা মানবজ্ঞাতির জন্য সর্বপেষ নির্দেশ নামা হিসাবে প্রেরিত কুবআন পাকে সমগ্র বিশ্বের জাতিসমূহের ইতিহাসের নির্বাচিত অধ্যায়সমূহ সন্নিবেশিত করে দেওয়া হরেছে, যা মানুষের বর্তমান ও ভবিষ্যত সংশোধনের জন্য আয়াঘ বাবস্থাপত্র। কিন্তু কুবজান পাক বিশ্ব-ইতিহাসের এসব অধ্যায়কেও বীয় বিশেষ ও অনুপম শ্রীভিত্যে এমনভাবে উদ্ধৃত করেছে যে, এর পঠেক অনুভবই করতে পারে না যে, এটি কোনো ইতিহাস গ্রন্থ; বরং প্রতিটি ক্ষেত্রে কোনো কাহিনীর বত্যকু অংশ শিক্ষা ও

উপদেশের জনা অত্যাবশ্যক মনে করা হয়েছে, সেখানে ঠিক ততটুকু অংশই বিবৃত করা হয়েছে। অতঃপর অনা কোনে ক্ষেত্রে এ অংশের প্রয়োজন অনুভূত হলে পুনর্বার তা বর্ণনা করা হয়েছে। এ কারণেই এসব কাহিনীর বর্ণনায় ঘটনার সাংঘটনিক ধারাবাহিকতার প্রতি লক্ষা রাখা হয়নি। কোধাও কাহিনীর প্রথম অংশ পরে এবং শেষ অংশ আগে উল্লেখ কর হয়েছে। কুরুআনের এ বিশেষ বর্ণনা রীতিতে স্বতন্ত্র নির্দেশ এই যে, হ্বগতের ইতিহাস ও অতীত ঘটনাবলি পাঠ করা এবং শ্বরণ রাখা স্বয়ং কোনো লক্ষ্য নয়; বরং প্রত্যেক কাহিনী থেকেই কোনো না কোনো শিক্ষা ও উপদেশ গ্রহণ করা মানুষের লক্ষ্য হওয়া উচিত। সূতরাং জনৈক অনুসন্ধানবিদ বলেছেন মানুষের বাক্যাবলির দৃটি প্রকারের মধ্যে 🚅 [ঘটনা বর্ণনা] ও 🛍 [রচনা]-এর মধ্যে শেষোক্ত প্রকারই আসল উদ্দেশ্য। 🚅 স্বতন্ত্র দৃষ্টিতে কখনও উদ্দেশ্য হয়না: বরং প্রত্যেক খবর ও ঘটন শোনা ও দেখার মধ্যে জ্ঞানী ব্যক্তির উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য একমাত্র স্বীয় অবস্থা ও কর্মের সংশোধন হওয়া উচিত। হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ঘটনাকে ধারাবাহিকভাবে বর্ণনা করার একটি সম্ভাব্য কারণ এই যে, ইতিহাস রচনাও একটি স্বতন্ত্ শাস্ত্র। এতে ইতিহাস রচয়িতাদের জন্য বিশেষ নির্দেশ রয়েছে যে, বর্ণনা এমন সংক্ষিপ্ত না হয় যাতে পূর্ণ বিষয়বস্তু হৃদয়ক্ষ করা কষ্টকর হয়ে পড়ে। পক্ষান্তরে বর্ণনা এত দীর্ঘ হওয়াও সমীচীন নয় যাতে তা পড়া ও শ্বরণ রাখা কঠিন হয়ে পড়ে। বস্তুত আলোচ্য কাহিনীর করআনী বর্ণনা থেকে এ বিষয়টিও প্রতীয়মান করা হয় : ছিতীয় সম্ভাব্য কারণ এই যে, কোনো কোনো রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে, ইহনিরা পরীক্ষার্থে রাসলুল্লাহ 🚃 -কে বলেছিল য়নি আপুনি সত্যিই আল্লাহর নবী হন, তবে বলুন ইয়াকুব পরিবার সিরিয়া থেকে মিসরে কেন স্থানান্তরিত হয়েছিল এবং হয়রড ইউসুফ (আ.)-এর ঘটনা কি ছিলঃ প্রত্যুত্তরে ওহীর মাধ্যমে পূর্ণ কাহিনী অবতারণ করা হয় । এটা নিঃসন্দেহে রাসুনুল্লাহ 🕮 -এর মোজেজা ও তাঁর নরয়তের একটি বড় প্রমাণ। কেননা তিনি ছিলেন নিরক্ষর এবং জীবনের প্রথম থেকেই মকাঃ বসবাসকারী। তিনি কারও কাছ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করেন নি এবং কোনো গ্রন্থও পাঠ করেন নি। এতদসত্ত্বেও তাওরাতে বর্ণিত আদ্যোপান্ত ঘটনাটি বিশুদ্ধরূপে বর্ণনা করে দেন। বরং কিছু এমন বিষয়ও তিনি বর্ণনা করেন, যেগুলো তাওরাতে উল্লিখিয় ছিল না। এ কাহিনীতে প্রসঙ্গক্রমে অনেক বিধি বিধানেরও অবতারণা করা হয়েছে। এগুলো পরে যথাস্থানে বর্ণিত হবে। अर्था९ এकरला त्म श्राह्म आग्नाज, या शालाल ও शाहारमत विधि-विधान এरः: قَوْلُهُ تِلْكُ أَيْاتُ الْكِتَابِ الْمُعِنْنِ প্রত্যেক কার্জের সীমা ও শর্ত বর্ণনা করে। মানুষকে জীবনের প্রতি ক্ষেত্রের জন্য একটি সুষম ও সরল জীবন ব্যবস্থা দদ করে। এগুলা অবতীর্ণ করার অঙ্গীকার তাওরাতে পাওয়া যায় এবং ইহুদিরা এ সম্পর্কে অবহিতও বটে। च अर्थाए आप्ति कृतआन विज्ञात नािक : قَولُهُ إِنَّا أَنْسُرُلْنَاهُ قُرِانًا عُرُبِيًّا لَعُلَّكُم تَعْقِلُونَ করেছি, হয়তো এতে তোমরা বৃঝতে পারবে। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর কাহিনী সম্পর্কে যারা প্রু তুলেছিল, তারা ছিল আরবের ইহুদি। আল্লাহ তা আলা তাদেরই ভাষায় এ কাহিনী নাজিল করেছেন, যাতে তারা চিন্তা-ভাক করে রাসলুল্লাহ 🚎 -এর সততা ও সত্যতায় বিশ্বাস স্থাপন করে এবং কাহিনীতে বর্ণিত বিধান ও নির্দেশাবলিকে চল্য পথের আলোকবর্তিকা হিসাবে গ্রহণ করে। এজন্য এখানে 🛴 শব্দটি 'সম্ভবত' অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা এসব সম্বেধ্য ব্যক্তির অবস্থা জানা ছিল যে, সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি সামনে এসে যাবার পরেও তাদের কাছ থেকে সত্য এহণের আশা ব্যং হিন মূন্ত প্রংহ ত্তি বুলি আমি এ কুরুআনকে ওইর أَخُولُ هُ نَجُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ ...... قَيْلَهُ لَمِينَ الْغَافِلِينَ মাধ্যমে আপনার প্রতি অবতীর্ণ করে আপনার কাছে সর্বোত্তম কাহিনী বর্ণনা করেছি। নিঃসন্দেহে আপনি ইতিপর্বে এসর ঘটন সম্পর্কে অনবগত ছিলেন। এতে ইহুদিদেরকে ইশিয়ার করা হয়েছে যে, ভোমরা আমার পয়গম্বরের যেভাবে পরীক্ষা নিতে চেয়েছ, ভাতেও তার ৬৭০ট উৎকর্ষ সুস্পষ্ট হয়ে উঠেছে। কেননা তিনি পূর্ব থেকে নিরক্ষর এবং বিশ্ব ইতিহাস সম্পর্কে অনভিজ্ঞও ছিলেন। সূতরাং 🕏 🕏

এখন যে বিজ্ঞতার পরিচয় দিচ্ছেন, তার মাধ্যমে আল্লাহর শিক্ষা ও ওহী ছাড়া আর কিছুই হতে পারে না।

কেন্দ্র আর্লাহর দিক্ষা ও ওহী ছাড়া আর কিছুই হতে পারে না।

কৈছুই কালেনি, পিত: আমি স্বপ্লে এগারটি নক্ষত্র এবং সূর্য ও চন্দ্রকে দেখেছি। আরও দেখেছি যে, তারা আমাকে সেজদা করছে।

এটা ছিল হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর স্বপ্ল। এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে হ্যরত আপুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এগারেন্টি নক্ষত্রের অর্থ হচ্ছে ইউসুফ (আ.)-এর ভাই, সূর্য ও চন্দ্রের অর্থ পিতা ও মাতা।

ত ফেসাঁরে কুরতুরীতে বলা হয়েছেন হয়বত ইউসুফ (আ.)-এর মাতা এ ঘটনার পূর্বে মৃত্যুমুখে পতিত হয়েছিলেন এবং তার বালা তথন তার পিতার বিবাহ-বন্ধনে আবন্ধ ছিলেন। বালা এমনিতেও মায়ের সমতুলা গণ্য হয়। বিশেষত যদি পিতার ভার্য হয়ে যায়, তবে সাধারণত পরিভাষায় তাকে মা-ই বলা হবে।

ত্রৰ্থী কৰি বৰস। তুমি এ খপু তাইদের কাছে বৰ্ণনা করন। তুমি এ খপু তাইদের কাছে বৰ্ণনা করে। না আরাহ না করন, তারা এ খপু তনে তোমার মাহাত্ত্বা সম্পর্কে অবগত হয়ে তোমাকে বিপর্যন্ত করার ঘড়যাত্ত্র করার না তারাহাত্ত্বা করে। কেননা শরতান হলো মানুষের প্রকাশা শক্ত। সে পার্থিব প্রভাব-প্রতিপত্তি ও অর্থ কড়ির লোভ দেখিয়ে মানুষের একেনা শরতান করেনা শরতান করেনা শরতান করেনা করিছিল আয়াতসমূহে করেকটি বিষয় প্রণিধানযোগ্য।

ষপ্রের তাংশর্য,ন্তর ও প্রকারভেদ: সর্বপ্রথম আলোচ্য বিষয় হচ্ছে বপ্রের স্বরূপ এবং তা থেকে যেসব ঘটনা ও বিষয় জানা যাহ, সেওলার গুরুত্ব ও পর্যায়। তাফসীরে মাহারীতে কাজী সানাউল্লাহ (র.) বলেন, স্বপ্রের তাংপর্য এই যে, নিত্রা কিংবা সংক্রাহীনতার কারণে মানুষের মন যখন দেহের বাহ্যিক ক্রিয়াকর্ম থেকে মুক্ত হয়ে যায়, তখন সে কল্পনাক্তির পথে কিছু কিছু অকার. আকৃতি দেখতে পায়। এবই নাম স্বপ্ন। স্বপ্ন তিন প্রকার। তন্যাগে দু-প্রকার সম্পূর্ণ অবান্তর ও ভিত্তিহীন। এগুলোর কেশ্যেন বান্তরতা দেই। অবশিষ্ট একটি প্রকার মৌলকত্ত্বর দিক দিয়ে নির্ভূন ও বান্তর। কিছু এতে মাঝে মাঝে নানা উপসর্গ ফুক্ত হয়ে এগুলোকেও অবান্তর এবং অবিশ্বাস্যা করে দেয়।

এ উভিন ব্যাখ্যা এই যে, কোনো কোনো সময় মানুষ জাগ্ৰত অবস্থায় যেসৰ বিষয় ও ঘটনা প্ৰত্যক্ষ করে সেণ্ডলোই স্বপ্নে অকান-আকৃতি নিয়ে দৃষ্টিগোচন হয়। আবার কোনো কোনো সময় শয়তান আনন্দদায়ক ও ভয়াবহ উভয় প্রকার দৃশ্য ও ঘটনাবলি মানুষের স্থৃতিতে জাগিয়ে দেয়। বলা বাহল্য, এ উভয় প্রকার স্থপুই ভিত্তিহীন ও অবান্তব। এণ্ডলোর কোনো বাত্তব বাব্যা হতে পারে না। এতনুভয়ের প্রথম প্রকারকে مَرْيَكُ النَّهُونَ অধা মনের সংলাপ এবং বিতীয় প্রকারকে الشَّهِفُونَ অধাং শয়তানের বিভ্রান্তি বলা হয়।

স্থান এই ক্রার স্বপু সত্য ও বিভদ্ধ। এটি আল্লাহর পক্ষ থেকে এক প্রকার ইলহাম (আল্লাহর ইশারা) যা বান্দাকে আনন্দ অথবা সুসংবাদ দানের উদ্দেশ্যে করা হয়। আল্লাহ তা'আলা স্বীয় অদৃশ্য ভাগ্রার থেকে কোনো কোনো বিষয় বান্দার মন ও মন্তিকে জগিয়ে দেন।

এক হাদীসে রাস্পুলাহ 🚎 বলেন, মু'মিন ব্যক্তির স্বপ্ন একটি সংযোগ বিশেষ। এর মাধ্যমে সে তার পালনকর্তার সাথে বাক্যালাপ করার গৌরব অর্জন করে। তাবারানী বিভন্ন সননে এ হাদীস বর্ণনা করেছেন। –[ডাফনীরে মাযহারী]

সূচী বৃহুৰ্ণগণেৰ বৰ্ণনা অনুযায়ী এব স্বৰূপ এই যে, জগতে অন্তিত্ব লাভের পূর্বে প্রত্যেক বন্ধুর একটি বিশেষ আকৃতি 'আলমে 'মিছাল' অর্থাৎ উপমা জগতে বিদ্যমান থাকে। তেমনি 'মাআনী' তথা অবন্ধবাচক বিষয়াদিওও বিশেষ আকৃতি 'আলমে 'মিছাল' অর্থাৎ উপমা জগতের নামে বাকে। নিট্রিত অবস্থায় মানুষের মন যথন বাহ্যিক দেহের ক্রিয়া কর্ম থেকে মুক্ত হয়ে পড়ে, তখন মাথে মাথে উপমা জগতের সাথে তার সম্পর্ক স্থাপিত হয়ে যায় এবং সেখানকার আকার-অবয়র সে দেখতে পায়। এছাড়া এসব আকার-অবয়র অদৃশ্য জগৎ থেকে দেখানো হয়। মাথে মাথে এতালোতেও এমন সব উপনর্গ সৃষ্টি হয়ে যায় যে, আসল সত্যের সাথে কিছু কিছু অবারের কল্পনা মিশ্রিত হয়ে পড়ে। এ কারণে ব্যাখ্যাদাভাদের পক্ষেও এর সঠিক মর্ম উপলব্ধি করা কঠিন হয়ে পড়ে। মাথে মাথে ওপরিউক্ত আকার-অবয়র যাবতীয় উপসর্গ থেকে পরিজ্ঞা থাকে। তখনই সেওলো হয় আসল সত্য। কিন্তু এওলোর মথেও কোনো কোনো স্বপু থাকে ব্যাখ্যাসাপেক। কারণ তাতে বান্তর ঘটনা সুস্পত্রর প্রতিভাত হয় না এমতাবন্ধা যদি বান্তাত হয়, তবে ঘটনা তিনু আকার ধারণ করে। তাই একমান্ত্র সে স্বপ্রই আল্লাহর তরক থেকে প্রদন্ত ইলহাম ও বান্তর হয় যা আল্লাহর পক্ষ থেকে হয়ে, তাতে কোনো উপসর্গের স্থাপ্ত বান্তর যাবান্তি হয়ে, যা আল্লাহর পক্ষ থেকে হয়েন হাতে হাবান বিষয়িত ভব বান্তর বান্তর করি পর্যাশ্যার বিকন্ধ দেবর হবে। পার্যান্তর চবে, যা আল্লাহর পক্ষ প্রেক হয়েন হাতার তানের ইপুও ওহীর সমপর্যান্তক। যাধারণ মুসপ্রমানদের স্বন্ধে নানাবিধ

আকরে আকৃতির মিশ্রণ সংঘটিত হয়ে যায়, কোনো সময় পাপের অন্ধকার ও মাদিন্য স্বপুকে আচ্ছন্ন করে দুর্বোধ্য করে দেব।
মাতে মাতে এবং বিবিধ কারণে বিকন্ধ ব্যাখ্যাও উপনীত হওয়া যায় না।

WWW.eelm.weebly.com

সম্ভাবনা বিদ্যমান থাকে। তাই তা কারও জন্য প্রমাণ হয় না। তাদের স্বপ্নে কোনো কোনো সময় প্রকৃতি ও প্রবৃত্তিগত

স্বপ্লের বর্ণিত তিনটি প্রকারই রাস্পুল্লাহ 🌐 থেকে বর্ণিত। তিনি বলেন, স্বপু তিন প্রকার। এক প্রকার শয়তানি। এতে শয়তানের পক্ষ থেকে কিছু কিছু বিষয় মনে জাগ্রত হয়। দ্বিতীয় প্রকার স্বপু হঙ্গে জাগ্রত অবস্থায় যা কিছু দেখে, নিদ্রায়ও তাই

সামনে আসে। তৃতীয় প্রকার রপু সত্য ও অভ্রান্ত। এটি নরুয়তের ৪৬তম অংশ অর্থাৎ আল্লাহর পক্ষ থেকে ইলহাম।

অংশ হবে। পক্ষান্তরে যার মধ্যে এসব গুণ আরো কম তার স্বপু নবুয়তের ৭০তম অংশ হবে।

ষপ্প নব্যতের অংশ এর অর্থ ও ব্যাখ্যা : স্বপ্নের এ সতা ও বিচ্ছ প্রকার সম্পর্কে বিভিন্ন হাদীদে বর্গিত আছে। কোনো হাদীদে ৪৬তম অংশ এবং কোনো হাদীদে ৪৬ তম, ৫০তম এবং ৭০তম অংশ হওয়ার কথা বর্গিত আছে। এসর হাদীস ভাফসীরে কুরভুবীতে একত্রে সন্নিরেশিত করে ইবনে আদুল বার (র.)-এর বিশ্লেষণ এরূপ বর্গিত আছে। এসর হাদীস ভাফসীরে কুরভুবীতে একত্রে সন্নিরেশিত করে ইবনে আদুল বার (র.)-এর বিশ্লেষণ এরূপ বর্গিত আছে যে, এগুলার মধ্যে কোনোরূপ পরম্পর বিরোধিতা নেই; বরং প্রত্যেকটি হাদীস স্ব-স্থানে বিভন্ন ও সঠিক। যারা স্বপ্র দেখে তাদের অবস্থাভিদে বিভিন্নরূপ অংশ ব্যক্ত করা হয়েছে। যে ব্যক্তি সততা। বিশ্বততা, ধর্মপরায়ণতা ও পরিপূর্ণ স্কিমান দ্বারা ভূষিত, তার স্বপ্ন নবুয়তের ৪০তম অংশ হবে। পক্ষান্তরে যার মধ্যে এসব গুণ কম তার স্বপ্ন ৪৬তম অথবা ৫০তম

এখানে এ বিষয়টি চিন্তা সাপেক্ষ যে, সত্য স্বপ্ন নবৃয়তের অংশ এর অর্থ কিঃ তাফসীরে মাযহারীতে এর তাৎপর্য সম্পর্কে বনা হয়েছে যে, রাসূলুল্লাহ — এর কাছে তেইশ বৎসর পর্যন্ত ওহী আগমন করতে থাকে। তন্মধ্যে প্রথম ছয়মাস স্বপ্নের আকারে এ ওহী আগমন করে। অবশিষ্ট পঁয়তান্ত্রিশ যান্যাসিকে হয়রত জিবরাঈল (আ.)-এর মধ্যস্থতায় ওহী আগমন করে। এ হিসাব অনুযায়ী দেখা যায় যে, সত্য স্বপ্ন নবৃয়তের ৪৬ তম অংশ। যেসব হাদীসে কম-বেশি সংখ্যা উল্লেখ করা হয়েছে, সেগুলোতে হয় কাছাকাছি হিসাবে বলা হয়েছে, না হয় সনদের দিক দিয়ে সেসব হাদীস ধর্তব্য নয়।

ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, স্বপ্ন নর্য়তের অংশ হওয়ার তাৎপর্য এই যে, মানুষ মাঝে মাঝে স্বপ্নে এমন বিষয় দেখে, যা তার সাধ্যাতীত। উদাহরণত, কেউ দেখে যে, সে আকাশে উড়ছে। অথবা অদৃশ্য জগতের এমন কোনো বিষয় দেখে, যার জ্ঞান করা তার পক্ষে সম্ভবপর নয়। অতএব এরূপ স্বপ্নের মাধ্যমে আল্লাহর সাহায্য ও প্রেরণা ছাড়া অন্য কিছু হতে পারে না, যা প্রকৃতপক্ষে নর্য়তের বৈশিষ্ট্য। তাই স্বপ্নকে নর্য়তের অংশ স্থির করা হয়েছে।

কাদিয়ানি দাচ্ছাদের একটি বিদ্রান্তি খণ্ডন: এ সম্পর্কে কিছু সংখ্যক লোক একটি অভিনব বিদ্রান্তিতে পতিতে হয়েছে। তার বলে নবুয়তের অংশ যখন দুনিয়াতে অবশিষ্ট প্রচলিত রয়েছে। অথচ এটা কুরআনের অকাট্য আয়াত ও অসংখ্য সহীহ হাদীসের পরিপন্থি এবং সমগ্র মুসলিম সম্প্রদায়ের খতমে নবুয়ত সম্পর্কিত সর্বসম্মত বিশ্বাসের সম্পূর্ণ বিপরীত। তারা এ সহত সত্যটি বুঝতে পারল না যে, কোনো বস্তুর একটি অংশ বিদ্যামান থাকলে বস্তুটি বিদ্যামান থাকা জরুরি হয়ে পড়ে না। যদি কোনো ব্যক্তির একটি নখ অথবা একটি চুল কোথাও বিদ্যামান থাকে, তবে কেউ একথা বলতে পারে না যে, এখানে ঐ রাজি বিদ্যামান আছে। মেশিনের অনেক কলকজার মধ্য থেকে কোনো একটি কলকজা অথবা একটি স্কু যদি কারও কাছে থাকে এবং সে দাবি করে বসে যে, তার কাছে অমুক মেশিনটি আছে, তবে বিশ্ববাসী তাকে হয় মিথ্যাবাদী, না হয় আন্ত আহাম্মক বলতে বাধা হবে।

হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী সত্য স্বপ্ন অবশ্যই নর্য়তের অংশ কিন্তু নর্য়ত নয়। নর্য়ত তো আথেরি নবী হয়রত মুহামদ 🎰 পর্যন্ত এসে শেষ হয়ে গেছে।

সহীহ বুখারীর এক হাদীসে রাস্লুল্লাহ ক্রাহ বলেন আইন্ট্রিটি নির্মাতির আরম্ভ করলেন, 'মুবাশ্শিরাত' বলতে কি বোঝায়ঃ উত্তর হলে সত্য স্বপু। এতে প্রমাণিত হয় যে, নবুয়তে কোনো প্রকার অথবা কোনো আকারেই অবশিষ্ট নেই। তধুমাত্র এর একটি ক্ষুদ্রক অংশ অবশিষ্ট আছে যাকে মুবাশ্শিরাত অথবা সত্য স্বপু বলা হয়।

কোনো সময় কাকের ও ফাসেক ব্যক্তির স্বপ্নও সত্য হতে পারে: মাঝে মাঝে পাপাচারী, এমন কি কাফের ব্যক্তিও স্ত স্বপু দেখতে পারে। একথা কুরআনও হাদীস দারা প্রমাণিত এবং অভিজ্ঞতায় জানা। সূরা ইউসুফে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এং দুজন কারা-সঙ্গীর স্বপু সত্য হওয়া এবং মিসর-সম্রাটের স্বপু ও তা সত্য হওয়ার কথা উল্লিখিত হয়েছে। অথচ তারা সবংই ছিল অমুসলিম। হাদীসে রাস্পুল্লাহ 🚌 -এর আবির্ভাব সম্পর্কে পারস্য সম্রাটের স্বপুর কথা বর্ণিত আছে, যা সত্যে পরিণ্ড WWW.eelm.weebly.com

হয়েছে। অথচ পারস্য সম্রাট মুসলমান ছিলেন না। রাস্লুক্সাহ 😌 -এর ফুফু আতেকা কাফের গলে এবছত রাস্লুক্ত 🕾 সম্পর্কে সত্য স্বপ্ন দেখেছিলেন। এ ছাড়া কান্ডের বাদশাহ বখতে নসরের স্বপ্ন সত্য ছিল, যার ব্যাখ্যা ২০০০ দিনেল। মানু দিনেক এতে বোঝা যায় যে, সত্য স্বপু দেখা এবং তদনুত্রপ ঘটনা সংঘটিত হওয়া এতটুকু বিষয়ই কারও সং, ধার্মিক এমনকি মুসলমান হওয়ারও প্রমাণ নয়। তবে এটা ঠিক যে, সং ও সাধু ব্যক্তিদের স্বপ্ন সাধারণত সত্য হবে এটাই আল্লাহর সাধারণ রীতি। ফাসিক ও পাপাচারীদের সাধারণত মনে সংলাপ ও শয়তানি প্ররোচনা ধরনের মিথ্যা স্বপু হয়ে থাকে। কিন্তু মাঝে মাঝে এর বিপরীতও হওয়া সম্ভব।

মোটকথা সত্য স্বপ্ন সাধারণ মুসলমানদের জন্য হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী সুসংবাদ কিংবা হুঁশিয়ারির চাইতে অধিক মর্যাদা রাখে না। এটা স্বয়ং তাদের জন্য কোনো ব্যাপারে প্রমাণরূপে গণ্য নয় এবং অন্যের জন্যও নয়। কোনো কোনো অল্ক লোক এ ধরনের স্বপু দেখে নানা রকম কুমন্ত্রণায় লিগু হয়। কেউ একে নিজের ওলীত্বের লক্ষণ মনে করতে থাকে এবং কেউ স্বপুলব্ধ বিষয়াদিকে শরিয়তের নির্দেশের মর্যাদা দিতে থাকে। এসব বিষয় সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন বিশেষত যখন একথাও জানা হয়ে গেছে যে, সত্য স্বপ্লের মধ্যেও প্রচুর পরিমাণে প্রবৃত্তিগত অথবা শয়তানি অথবা উভয় প্রকার ধ্যান-ধারণার মিশ্রণ আসতে পারে। ষষ্ঠ আয়াতে আল্লাহ তা আলা হযরত ইউসুফ (আ.) কে কতিপয় নিয়ামত দানে ওয়াদা করেছেন। প্রথম. كَذَٰلِكُ بَجُنْبِكَ অর্থাৎ আল্লাহ স্বীয় নিয়ামত ও অনুগ্রহরাজির জন্য আপনাকে মনোনীত করবেন। মিসর দেশে রাজ্য, সন্মার্ন ও ধনসম্পদ नाएउत माधारम এ उप्राप्ता पूर्वा नांड करतरह । विकीस. تَأُويُـلِ الْأَحَادِيْثِ अवात्न पूर्वा नांड करतरह । विकीस বোঝানো হয়ছে। অর্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা আপনাকে স্বপ্লের ব্যাখ্যা সম্পর্কিত জ্ঞান শিক্ষা দিবেন। এতে আরও জানা গেল যে, স্বপ্নের ব্যাখ্যা একটি স্বতন্ত্র শান্ত্র, যা আল্লাহ তা'আলা কোনো কোনো ব্যক্তিকে দান করেন। সবাই এর যোগ্য নয়। মাস'আলা : তাফসীরে কুরতুবীতে শাদ্দাদ ইবনুল-হাদের উক্তি বর্ণিত আছে যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর এ স্বপ্লের ব্যাখ্যা চল্লিশ বংসর পর প্রকাশ পায়। এতে বোঝা যায় যে, তাৎক্ষণিকভাবে স্বপু ফলে যাওয়া জরুরি নয়।

তৃতীয়. ওয়াদা عُمُرَتُ وَعُمَّتُهُ वर्षां आलाइ আপনার প্রতি স্বীয় নিয়ামত পূর্ণ করবেন। এতে নবুয়ত দানের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে এবং পরবর্তী বাক্যসমূহেও এর প্রতি ইঙ্গিত আছে। وَاسْحَاقُ الْمِرْافِيسَمُ وَاللَّهِ الْمُرْافِرُ الْمُرافِيسَمُ وَالسَّحَاقُ । অর্থাৎ যেভাবে আমি স্বীয় নবুয়তের নিয়ামত আপনার পিতৃ-পুরুষ ইবরাহীম ও ইসহাকের প্রতি ইতিপূর্বে পূর্ণ করেছি। এতে এদিকেও ইশারা হয়ে গেছে যে, স্বপ্লের ব্যাখ্যা সম্পর্কিত শাস্ত্র যেমন হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে দান করা হয়েছিল, তেমনিভাবে হযরত ইবরাহীম ও ইসহাক (আ.)-কেও শেখানো হয়েছিল।

শেখানো তাঁর কঠিন নয় এবং তিনি প্রত্যেককে তা শেখান না; বরং বিজ্ঞতা অনুযায়ী বেছে বেছে কোনো কোনো ব্যক্তিকে এ কৌশল শিখিয়ে দেন।

#### অনুবাদ :

- ٧. لَقَدْ كَانَ فِي خَبَرِ يُوسُفَ وَاخْوَتِهِ وَهُمْ
   أَحَدَ عَشَرَ أَيْتِ عِبَرُ لِلسَّآتِلِيْنَ عَنْ
   خَبَرِهِمْ -
- أَذْكُرْ إِذْ قَالُوا آَيْ بَعْضَ إِخْوَةٍ بِرُوسُفَ لِبَعْضِهِمْ لِيُوسُفَّ مُبْتَداً وَاَخُوهُ شَقِيقَهُ يِنْيَامِيْن أَحَبُّ خَبْرُ إِلَى آبِيْنَا مِنَّا وَنَحْنُ عُضَبَةٌ جَمَاعَةٌ إِنَّ آبَاناً لَفِيْ ضَلْلٍ خَطِأً مُعِيْن بَبِّن بِإِنْهَارِهِمَا عَلَيْناً.
- . أَقْتَلُوْا بُوْسُكَ اَوِ اطْرَحُوهُ ارْضًا اَيْ بِارْضِ بَعِيْدَةٍ يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ اَيِيْكُمْ بِارْضِ بَعِيْدَةٍ يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ اَيِيْكُمْ بِانْ بُقْبِلَ عَلَيْكُمْ وَلاَ يَلْتَفِتَ لِغَيْرِكُمْ وَتَكُوْنُوْا مِنْ بُعَدِهِ اَيْ بَعْدَ قَتْلِ بُوسُكَ اَوْ طَرْحِهِ قَوْمًا صُلِحِيْنَ بِانْ تَتُوبُوا.
- ١. قَالَ قَالُولَ مِنْهُمْ هُو يَهُودُا لَا تَفْتُلُوا لَا مَنْتُلُوا لَا تَفْتُلُوا لَا تَفْتُلُوا لَا تَفْتُلُوا لَا يَعْدَبَتِ لَنُوسُفَ وَالْفُدُهُ وَفِي قِراءَة بِالْجَمْعِ الْجُبِ مَغْضُ السَّبُّ أَرَة الْمُسَافِرِينَ إِنَّ كُنْتُمْ فِي لَلْكَفْرِينَ إِنَّ كُنْتُمْ فِي السَّيْدُ مَا أَرَة ثُمَّ مِنَ التَّفْرِينَ إِنَّ كُنْتُمْ فِي السَّنُكُوةِ اللَّهُ فُرِينَ إِنَّ كُنْتُمْ فَعِلِيْنَ مَا أَرَة ثُمَّ مِنَ التَّفْرِينَ إِنَّ فَاكْتَفُوا بِلَالِكَ.
- ١١. قَالُوْا يُابَانَا مَالَكَ لاَ تَامَنَا عَلىٰ
   يُـوْسُفَ وَإِنَّالَهُ لَنْصِحُوْنَ لَفَائِمُونَ
   يمُصَالحه.

- হ্যরত ইউসুফ (আ.) ও তার ভ্রাতাগণের কাহিনীতে তাদের সম্পর্কে জিপ্তাসাকারীদের জন্য রয়েছে নিদর্শন শিক্ষা। হযরত ইউসুফের ভ্রাতার সংখ্যা ছিল এগারো।
- . প দরণ কর <u>তারা</u> অর্থাৎ হযরত ইউসুফের ভ্রাতারা কতকজনকে অপর কতজন <u>বলেছিল, আমাদের</u>

  <u>পিতার নিকট হযরত ইউসুফ ও তার</u> সহোদর <u>ভ্রাতা</u>

  বিনয়ামিন <u>আমাদের অপেক্ষা অধিক প্রিয়, অথচ</u>

  <u>আমরা একদন।</u> এক জামাত। <u>নিক্য আমাদের পিতা</u>

  এদের দুজনকে আমাদের উপর প্রাধান্য দিয়ে <u>ম্পষ্ট</u>

  পরিকার <u>বিভ্রান্তিতে</u> অর্থাৎ ভূলে <u>আছেন</u>

  বা উদ্দেশ্য।
  - ৯. হ্ররত ইউসুফ (আ.)-কে হত্যা কর অথবা তাকে কানো স্থানে দূরবর্তী কোনো জায়গায় নির্বাসন দাও।

    এতে তোমাদের পিতার লক্ষ্য তোমাদের দিকেই

    নিবিষ্ট হবে। তিনি তখন কেবল তোমাদের দিকেই

    লক্ষ্য দিবেন অন্য কারও দিকে ফিরে তাকাবেন ন।

    এটার পর অর্থাৎ হ্যরত ইউসুফ (আ.)-কে হত্যা

    কিংবা দূরবর্তী স্থানে নিক্ষেপের পর ভালো লোক হয়ে

    যাবে। তওবা করে নিবে।
  - ১০. <u>তাদের মধ্যে একজন বলল,</u> তার নাম ছিল ইয়াহদা ইউসুফকে হত্যা করো না। তাকে কোনো গভীরকুপে কুপের অন্ধলরময় তলায় নিক্ষেপ কর। ফেলে দাও। <u>যাত্রীদের কেউ</u> অর্থাৎ কোনো মুসাফির <u>তাকে তুলে নিয়ে যাবে।</u> তার পিতার সাথে বিচ্ছেদ সৃষ্টির যে ইচ্ছা তোমরা করেছো তা <u>যদি তোমরা একান্তই করতে চাও</u> এতটুকুতেই যথেষ্ট করিও। ইন্ট্র-এটা অপর এক কেরাতে বহুবচন উন্ট্র-র্ম্বরে ।
  - ১১. তারা বলল, 'হে আমাদের পিতা! কি হলো হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ব্যাপারে আমাদেরকে বিশ্বাস করো না? নিশ্বয় আমরা তার শুভাকাক্ষী।' আমরা তার কলাগে সাধান নিশ্বোজিত।

তার কল্যাণ সাধনে নিয়োজিত। www.eelm.weebly.com

- ١٢. أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا الله الصَّحْرَاءِ بَرْنَعُ
   وَيَلْعَبُ بِالنَّوْرُ وَالْبَاءِ فِيهِمَا نَنْشِطْ
   وَتَتَسْعُ وَإِنَّالَهُ لَحُفظُونَ
- ٨. قَالَ إِنِّى لَيَحَرُنَنِى أَنْ تَذْعَبُوا أَنْ ذِعَابَكُ يه لِيغَرَاقِهِ وَاخَاتُ أَنْ يَسَاكُمُكُ اللَّذِنبُ وَالْمَسَرادُ يِهِ النِّحِنْسُ وَكَانَتْ أَرْضُهُ كَيْبَرَهُ اللَّذِنبُ وَانْتُمْ عَنْدُهُ غُفِلُون مَدْفَذُكُ:
- . قَالُواْ لَئِنْ لَامُ قَسْمِ أَكَلُهُ الذِّنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً جَمَاعَةً إِنَّا إِذَا لَّخِيسُرُونَ عَاجِزُوْنَ فَارْسُلُهُ مَعَهُمْ
- المن المنا المناس ا

- ১২, আগামীকাল তাকে আমানের সঙ্গে মানে প্রেরণ করিও

  ন জলমূল থাবে ও প্রলাধূলা করবে। নিত্রয় আমর তার রক্ষাণাবেক্ষণকারী।

  ক্রিয়াই ্র অর্থাও তৃতীয় পুরুষ) এবং ্র ত্রথ প্রবা পুরুষ বহুবচনকপে। সহ পঠিত রয়েছে। শেষাক্র অবস্থায় অর্থ, আমরা আনন্দ-আহলাদ করব।
- ১৩. শে বলল, এটা আমাকে কট্ট দিবে যে, তোমরা তাকে

  নিয়ে যাবে। তোমবা তাকে নিয়ে গালে তার বিজেদে
  আমার কট্ট হবে। আর আশার হয় যে, তোমানের
  অমনোযোগ অবস্থায় অন্য কাঙে লিঙ থাকাকালে বাঘ
  তাকে বেয়ে ফেলবে।
  বা ক্রিয়ার মূল অর্থবাঞ্জক। الكِنْتُ এই স্থানে নির্নিষ্ট
  কোনো বাঘ নয় ববং জাতি অর্থে তাকে বুখানো
  হয়েছে। কিন্তু ঐ অঞ্চলে বহু বাঘ ছিল বলে শদ্যিকে

  ক্রিয়ান মূল স্বিশ্ব সম্পন্ন বাহ বাছ ছিল বলে শদ্যিকে

  ক্রিয়ান মূল স্বিশ্ব সম্পন্ন বাহ বাছ ছিল বলে শদ্যিকে
- ১৪. তারা বলল, আমরা এক জামাত অর্থাৎ একদল

  হওয়া সন্তেও যদি বাঘ তাকে থেয়ে ফেলে তবে তো

  আমরা সত্যই ক্ষতিগ্রস্ত অক্ষম ও অর্থাগ্য বলে

  পরিগণিত হবো। অনন্তর তিনি তাকে তাদের সাথে
  প্রেরণ করলেন। ্রি-এটা ঠু-টি ক্রি-টার্ক শংক্রপ্র
- ১৫. অতঃপর তারা যখন তাকে নিয়ে গেল এবং তাকে গভীর কপে নিক্ষেপ করার সিদ্ধান্ত করল সংকল্প করল, তখন তারা তা সম্পাদন করল : তারা তাকে মার্ধর এবং অপমান ও হতারে ইচ্ছা প্রদর্শনের পর জামা খলে রেখে কপের ভিতর লটকিয়ে নামাতে থাকে এবং অর্ধ পরিমাণ পৌছলে মেরে ফেলার উদ্দেশ্য ধপাস করে ফেলে দেয়। হযরত ইউসুফ (আ.) কপের পানিতে পডেন এবং একটি পাথরে আন্তর্ম নেন। তাঁর ভাতাগণ বেঁচে আছেন কিনা পরীক্ষা করে দেখার জনা ৷ তাঁর নাম ধরে ডাক দেয়। হয়তো এদেব মনে দহাব উদেক হয়েছে এই ভেবে তিনি তাদের ডাকের জওয়ার দেন। তখন তারা পাথর ছুঁড়ে তাঁকে চুর্ণ করে দিতে চাইল। তখন ভাই ইয়াহুদা এতে তাদেরকে নিষেধ করে : আর আমি কপের ভিতরেই তার মনকে আস্বন্ত করার উদ্দেশ্যে ভাকে ওহী পাঠালাম। রূপকার্থে নয় মলত সভা সভাই ওহী প্রেরণ করা হয়েছিল। তখন তাঁর বয়স ছিল সতের বংসর বা কিছু কম ৷ পরে তমি তাদেরকে তাদের এই কর্মের কথা আচরণের কথা অবশ্যই বলবে কিন্তু ঐ কথা বলার অবস্থায় তারা তোমাকে চিনবে না। 🕮 -এই শর্তবাচক শব্দটির জওয়াব এই স্থানে উহ্য । বা হলা نَعَلُواْ ذَالِكَ

তারা রাত্রিতে অর্থাৎ সন্ধ্যায় कांमरा خَجَا عُواْ أَبَاهُمْ عِشَاءً وَقَتَ الْمَ ئنگذرَ

فَالُوا بَابُنَا إِنَّا ذَهَبْذَ وَتَرَكُّنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صُدِقَيْنَ عِنْدَكَ لَآتَّهَ مُتَّنَا فِيْ هٰذِهِ الْقِصَّةِ لِمُحَبَّة يُوسُفَ فَكَيْفَ وَانَتُ تُسِئُ النَّظِنَّ بِنَا

عَلَى الظُّرْفِيَّةِ أَى فَوْقَهُ بِدُم كَذِبِ أَى ذِيّ كِذْبِ بِأَنْ ذَبَحُوا سَخَلَةً وَلَطُّخُوهُ بِدَمِهَا وَذَهَكُوا عَنْ شِيقِّهِ وَقَالُوا إِنَّهُ دَمُهُ قَالَ يَعْقُوْبُ لَمَّا رَاهُ صَحِيْحًا وَعَلِمَ كِنْبَهُمْ اً. سَوَّ لَتَ زَيَّنَتُ لَكُم أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا لْتُكُوهُ بِهِ فَكَسِبرٌ جَمِيلٌ ولا جَنعَ فِيْه وَهُو خَبِرُ مُبْتَدَإِ مَحْذُونِ أَيْ أَمْرِيْ وَاللُّهُ الْمُسْتَعَانُ الْمَطْلُوبُ مِنْهُ الْعَوْنُ عَلَيُ مَا تَصفُونَ تَذْكُرُونَ مِنْ اَمْر يُوسُفَ ১٩ ১৯. এक याखीमन आमन । मानग्रान ट्रां मिलाइर الله عنه الله الله مسافرون مِن مَدْينَ إلى عْسَرَ فَنَزَلُوْا قَرِيْبًا مِنْ جُبِّ بُوسُفَ لُمُوا وَاردَهُمُ السِّدَى يَسردُ السَّاءَ ىَ مِنْهُ فَادْلَىٰ أَرْسُلُ دَلْوَهُ فِييْ الْبِيرِ فَتَعَلَّقَ بِهَا يُوسُفُ فَأَخْرُجَهُ.

তাদের পিতার নিকট আসল।

১০ ১৭. তারা বলল, হে আমাদের পিতা! আমরা প্রতিযোগিত: করতে ছিলাম তীরান্দাজী করতেছিলাম আর হয়রত ইউস্ফকে আমাদের মাল পত্রের নিকট কাপড চোপডের কাছে রেখে গিয়েছিলাম ৷ ইত্যবসরে তাকে একটি বাঘ এসে খেয়ে ফেলে। কিন্তু তমি তো আমাদেরকে বিশ্বাস করবে না সত্যবাদী বলে মনে করবে না। যদিও আমরা তোমার নিকট সত্য বলব হযরত ইউস্ফের প্রতি ভালোবাসার আতিশয্যে তমি আমাদেরকে এই ব্যাপারে অভিযুক্ত মনে করবে: আমাদের সম্পর্কে যখন তোমার এই খারাপ ধারণ তখন আমাদের কথায় আর কেমন করে বিশ্বাস করতে পারকে

একটি ভেডার বাচ্চা জবাই করে তার রক্ত লেপন করে এসে বলন, এটা হযরত ইউসফের রক্ত: কিন্তু জামাটি ছিডে আনতে ভূলে গিয়েছিল। জামাটি অক্ষত দেখতে পেয়ে হযরত ইয়াকৃব (আ.) এদের মিথ্যা বুঝে ফেললেন। সে বলল, ভোমাদের মন একটি বিষয় তোমাদের নিকট বানিয়ে পেশ করেছে, শোভন করে তুলে ধরেছে, আর তোমরা তাই করে বসেছে৷ সুতরা আমি পূর্ণ ধৈর্যধারণ করলাম। কোনো অভিযোগ ও হা-হতাশ আমার নেই। তোমরা যা বলতেছ অর্থং হ্যরত ইউসুফ (আ.) সম্পর্কে তোমরা যা কিছু বর্ণনা করতেছ সে বিষয়ে আল্লাহ আমার সাহায্যস্থল। তাঁরই निक्र आंगात जाश्या शार्थना । عَلَىٰ قَمِيْهِ، এটা এই স্থানে ظُرُف বা স্থানাধিকরণরূপে مُتَحَلَّ বা স্থান হিসংব মূলত क्रिकें রূপে ব্যবহৃত। অর্থ, তার জামার छेशता : ذِي كِذْبِ اللهِ اللهِ अश्रता । كِذْبُ اللهِ عَلَيْبُ اللهِ عَلَيْبُ अश्रत : كِنْبُ عَلَيْبُ अश्रत : كَنْبُ اللهِ عَلَيْبُ अर्थ तातका हाराई : كَنْبُرُ اللهِ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ كَانِيْبُ اللهُ عَلَيْبُ كَانِيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ اللهُ عَلِيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ اللهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِيْبُ اللّهُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَالْمُعِلِمُ عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلَيْبُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْبُ عَلِي विरभग्न । এটার مُبْتَدَا उर्हा जो राला امْرِي अर्र९ আমার কাজ হলো পূর্ণ ধৈর্যধারণ :

দিকে যাত্রী একদল মুসাফির আসল। হযরত ইউসুফ যে কুপে নিক্ষিপ্ত হয়েছিলেন তারা তার নিকটেই বিশ্রামের জন্য অবতরণ করল। অনন্তর তারা তাদের পানি সংগ্রাহককে প্রেরণ করল সে ঐ কৃপে তার পানির ডোল লটকিয়ে দিল, নাম্যি দিল। হযরত ইউসুফ তা জড়িয়ে ধরলেন। ফলে সে তাঁকেও বাইরে উঠিয়ে আনল।

فَلَمَّا رَاهُ قَالَ لِبُشِّرِي وَفِيْ قِرَاءَة بُشْرِي وَندَاوُهَا مَجَازُ أَيْ الْحَضُرِي فَهُذَا وَقُعْدُكَ هُذَا غُلِمُ فَعَلِمَ بِعِ إِخْوَتُهُ فَاتَتُوهُمُ وَأَسُرُّوهُ أَيْ اَخْفُوا اَمْرُهُ جَاعِليه بضاعَةً بِأَنْ قَالُوا هُوَ عَيْدُنَا أَبَقَ وَسَكَتَ يُوسُفُ خَوْفًا أَنْ يَّقْتَلُوهُ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بُمَا بَعْمَلُونَ ত্যাহাতর থেকের নদর। ১. ইন্দ্রিক করন বল্প মূল্যে ১. তুলিক এনের নিকট বিক্রয় করন বল্প মূল্যে نَـاقِـصِ دَرَاهِـمَ مَـعْـُدُودَةٍ ج عِـشُـريْـنَ اَوْ إِثْنَيْن وَعِشُرِيْنَ وَكَانُواْ أَى إِخْوَتُهُ فِيهُ منَ الزَّاهِدِيْنَ فَجَآءَتْ بِهِ السَّيَّارَةُ اللَّهِ مصَّرَ فَبَاعَنُهُ الَّذَى إِشْتَرَاهُ بِعِشْرِيْنَ دِيْنَارًا وَزَوْجَى نَعْلِ وَثَوْبَيْنِ .

তাকে দেখে সে বলে উঠল, ও হে সুসংবাদ! এই হে এক বালক! হয়রত ইউসফের ভ্রাত্রগণ এটা জানতে পোর ঐ যাত্রীদের নিকট আসল এবং ভ্যকে পণ্যরুপে আখ্যা দিয়ে তার বিষয়টি লুকিয়ে রাখল গোপন করে রাখল ৷ বলল, এ আমাদের ক্রীতদাস পালিয়ে গিয়েছিল ৷ এরা হত্যা করে ফেলবে এই ভয়ে হযুরত ইউসফ নিজে চুপ করে রইলেন। এরা যা করতেছে আল্লাহ সে বিষয়ে সবিশেষ অবহিত । ১,1, অর্থ পানীয় জল সংগ্রহের উদ্দেশ্যে যে ব্যক্তি পানির স্থলে যায়। শৰটি অপর এক কেরাতে بُشْرِي ই0- بُابُشْرُي নিজের দিকে । اضَانَہُ (আমার সুসংবাদ) রূপে পঠিত রয়েছে । এই স্থানে । ইসাবে তাকে ওহে বলে সম্বোধন করা হয়েছে। এটার অর্থ হলো সুসংবাদ, এখনি এসে হাজির হও, এটাই তো তোমার উপস্থিতির মোক্ষম সময়।

👫 🚣 এই স্থানে অর্থ, তারা তাকে বিক্রি করন। মাত্র কয়েক দিরহামের বিনিময়ে : بَخْسُر - অর্থ কম । অর্থাৎ বিশ দিরহাম বা বাইশ দিরহাম তারা অর্থাৎ তার ভ্রাতাগণ হতে নিরুৎসাহী ছিল। অতঃপর তারা তাঁকে মিসরে নিয়ে আসলে তার ক্রেতা তাকে বাইশ দীনার এবং দুই জোড়া জুতা ও দুই জোড়া কাপড়ের বিনিময়ে ক্রয় করল।

#### তাহকীক ও তারকীব

री يُوسَنُنُ युषाम केंड्रा त्यत्न এकि প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন। প্রশ্ন হলো এই যে, আয়াতে فَوْلُهُ خَسَرُ ें काज्जरे ठाता ظُرِّف रखात वागाजा तरे। بُوْسُنُ रखरह فَرْف काज्जरे जीते فَرْفُ हिं

. अरा तराहर । एयमनि प्रकाननित (त्र.) عَرْشُ عَبْرُ अरा خَبْرُ अरानि: वतर عَرْشُتُ अरात्वत्र नातकथा रत्ना এरे एय প্রকাশ করে দিয়েছেন i কাজেই আর কোনো আপত্তি থাকে না।

सा وَمُسْتَبِينًا اللَّهِ النَّيْدَانِيَّةُ कि एता है श्रिक इतिहार (य, لِبُرُّسُةُ) वि अरह है के وَكُ

: এতে ইনিত রয়েছে যে, বিনয়ামিন হযরত ইউসুফ (আঁ.)-এর হাকীকী ডাই ছিলেন। আর বাকিরা أَمُوْلُتُهُ شُفَيْفُهُ ছিলেন আন্তাতী (বাবা পরিক) ভাই তথা বাবা এক মা দুই।

- अब करा रासरह : فَعُطِبُم विकाल करा रासरह : فَوْلُتُهُ بِعَارُضِ بَسِيدٌ वृक्षिकतंत वाता डेनिज कता रासरह : অন্ধকার কূপ, কূপের গভীরতার অন্ধকার। قَنْوَلْتُهُ غُنْبِيّالِبُّهِ النَّجُبُّ

এর कवाव या छैद्या तरसरक् - إِنْ كُنْتُمْ विषे : هُوْلَهُ فَاكْتَفُوا بِذَالِكُ

वान डेनएडाग कदरव : عَنْمَ عَالِمَ عَلَيْ عَالِيْتِ عَالِيْتِ करंड पूर्यारव : عَنْمَ और : عَوْلُمُ يُرْسَعُ ুলা হয় দ্বিখন্তিকারীকে :

व्यव कराव : كَنْوَلْمُ فَعَلُوا ذَالِكَ

क वर्गना कहात कना । अर्था९ स्यतः . گُولَـهُ بِأَن نَوْعُـوا है के क्रिना कहात कना । अर्था९ स्यतः इंडेजुरु (जा.) क्र किछात कृर्ण निरूप कता स्ला।

এই বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলে بَرْتَخْ এই বৃদ্ধিকরণ দ্বারা উদ্দেশ্য হলে وَالْسِيَاءِ فَيْلُهُا يَنْفُسُكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَغْشُكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَغْشُكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَغْشُكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَغْشُكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَعْشَكُو وَالْسِيَاءِ فَيْلُهَا يَعْشَكُو وَالْسَيَّاءِ وَهِ كَانِتُ كِانَعْ كَانِهُ عَلَى الله الله عَلَى الله عَلْهُ الله عَلَى الله عَل

্রিটা أَذْ اللَّهُ عَلَيْكُ الْأَا الْخُولِيُّهُ الْكَا الْخُولِيُّهُ الْكَا الْخُولِيُّةُ الْكَا الْخُولِيُّةُ الْكَا

এর জবাব وَ مُنْكَ ذَمَبُواْ : এটা হলো সেই প্রল্লের জবাব যে, বাক্য পরিপূর্ণ নয়। কেননা فَوْلُمُهُ جُوابُ لُمَّا مُحَدُّوْنَا -এর জবাব قَدُولُهُ جُوابُ لُمَّا وَالْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَةِ وَالْعَالَمُ الْعَلَّمُ الْعَلَّمُ الْعَلَ উল্লেখ নেই।

فَعَلُواْ ذَالِكَ उउता अंदार । আর তা হলো الله عَمَالُواْ ذَالِكَ अखदत সারকথা হলো فَعَلُواْ ذَالِكَ

। स्वशंह مَحَلًا مَنْصُرْب स्वशात कातरा طَرْف الْأَعَلَىٰ فَينْصِهِ ﴿ अवीष : فَوْلُهُ مَحَلَّهُ فَيَصَبُ عَلَى السُّظَرْفِيَّةٍ

وَجَا مُوا فَوْقَ قَمِيْصِهُ بِدُم كُذِب रेवातठ राला وَجَا مُولَ

يا का नाम मॉलिक देवत्न या द (यायादी हिन। الما يَمَانِي का का माम मॉलिक देवत्न या द (यायादी हिन। عَنْوَلُهُ لِيَسْتَسْفُي صِنْهُ : याएक करत कुल दएक পानि जानयन कद्गरूण পाति। जावाद कात्ना नुप्रथाय وَسُنَهُ عَنْ مِنْ النَّهْرِ । जारन। فَقُولُهُ لِيَسْتَسْفُي مِنْ النَّهْرِ । जारन। के अद्युष्टित अवदाक । के अद्युष्टित अद्युष्टित क्यायादी : قَوْلُهُ فِيْ قِرَامُوهُ بِنُشُورِيْ अद्युष्टित क्यायादी : قَوْلُهُ فِيْ قِرَامُوهُ بِنُشُورِيْ अद्युष्टित क्यायादी : قَوْلُهُ فِيْ قِرَامُوهُ بِنُشُورِيْ

হঁওয়ার যোগ্যতা নেই।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

উল্লিখিত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে ইশিয়ার করা হয়েছে যে, এ সূরায় বর্ণিত ইউসুফ (আ.)-এর কাহিনীকে তধুমাত্র একটি কাহিনীর নিরিখে দেখা উচিত নয়; বরং এতে জিজ্ঞাসু ও অনুসন্ধিৎসু ব্যক্তিবর্গের জন্য আল্লাহ তা আলার অপার শক্তির বড় বড় নিদর্শন ও নির্দেশাবলি রয়েছে।

এর উদ্দেশ্য এরূপও হতে পারে যে, যেসব ইহুদি পরীক্ষার উদ্দেশ্য নবী কারীম === -কে এ কাহিনী জিজ্ঞেস করেছিল, তাদের জন্য এতে বড় বড় নিদর্শন রয়েছে। বর্ণিত আছে যে, রাসূলুরাহ ===== যে সময় মন্ধায় অবস্থানরত ছিলেন এবং তার সংবাদ মদীনায় পৌছেছিল, তখন মদীনায় ইহুদিরা তাঁকে পরীক্ষা করার জন্য একদল লোক মন্ধায় প্রেরণ করেছিল। তারা অপপট তচ্চিতে এরূপ প্রশ্ন করেছিল। যে, আপনি সত্য নবী হলে বলুন, কোন পয়গম্বরের এক পুত্রকে সিরিয়া থেকে মিসরে স্থানাত্তর করা হয় এবং তার বিবহ রাথায় ক্রন্দন করতে করতে পিতা অন্ধ হয়ে যায়।

জিজ্ঞাসার জন্য এ ঘটনাটি মনোনীত করার পেছনে করেণ ছিল এই যে, এ ঘটনা সাধারণভাবে প্রসিদ্ধ ছিল না এবং মঞ্কার কেউ এ সম্পর্কে জ্ঞান্তও ছিল না। তখন মঞ্কায় কিতাবী সম্প্রদায়ের কেউ বাস করত না যে, তাওরাত ও ইঞ্জীলের বরাতে তার কাছ থেকে এ ঘটনার কোনো অংশবিশেষ জানা যেত। বলা বাহুল্য, তাদের এ প্রশ্নের পরিপ্রেক্ষিতেই পূর্ণ সূরা ইউসুফ্ অবতীর্ণ হয়। এতে হয়রত ইয়াকৃব ও ইউসুফ্ (আ.)-এর সম্পূর্ণ কাহিনী এমন বিস্তারিতভাবে বর্ণিত হয়েছে যে, তাওরাত ও ইঞ্জীলেও তেমনটি হয়নি। তাই এর বর্ণনা ছিল রাস্পুল্লাহ ্য়া-এর একটি প্রকাশা মোজেজা।

আলোচা আয়াতের একপ অর্থণ্ড হতে পারে যে, ইছদিদের প্রশ্ন বাদ দিলেও স্বয়ং এ কাহিনীতে এরন এমন বিদয় দনিবেশিত হয়েছে, যেওলোতে আল্লার তা আলার অপার মহিমার নিদর্শন এবং অনুসন্ধানকারীদের জন্য বড় রড় নির্দেশ, বিধান ও মাদ আলা বিদামান রয়েছে। যে বালককে ভাতারা ধাংসের গতে নিক্ষেপ করেছিল, আল্লাহর অপারদীম শক্তি তাকে কোথা থেকে কোথায় পৌছে দিয়েছে, কিভাবে তার হেফাজত হয়েছে। এবং আল্লাহ তা আলা তার বিশেষ বান্দাদেরকে ইয় নির্দেশনালি পাননের কেমন গভীর আগ্রহ দান করে থাকেন। যৌবনাবস্থায় অবাধ ভাগের চমংকার সুয়োগ হাতে আসা সত্তেহ হয়ত উউনুফ (আ.) আল্লাহর ভয়ে প্রবৃত্তিক কিভাবে পরাভূত করে অক্ষত অবস্থায় এ বিপদের কবল থেকে বের হয়ে আনেন। আরও জানা যায় যে, যে ব্যক্তি সাধৃতা ও আল্লাহভীতির পথ থেকে বের হয়ে আনেন। আরও জানা যায় যে, যে বার্তি সাধৃতা ও আল্লাহভীতির পথ পেকে বের হয়ে আনেন। আলাহ ভীতির পথে চলে, আল্লাহ ভাআলা ভাকে শক্তদের বিপরীতে কিজপ ইজ্জত দান করেন এবং শক্তদেরকে কিভাবে তার পদতলে পুটিয়ে দেন। এগুলোই হচ্ছে এ কাহিনীর শিক্ষা এবং আল্লাহর শক্তির মহান নিদর্শন। চিন্তা করলেই এগুলো বোঝা যায়। –(ভাফসীরে কুরভূবী, মাযহারী)

আলোচ। আয়াতে ইযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভাইদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। হযরত ইউসুফ (আ.) সহ হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর বারজন পুত্র সন্তান ছিল। তাদের প্রত্যেকেরই সন্তান-সন্ততি হয় এবং বংশ বিস্তার লাভ করে। হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর উপাধি ছিল 'ইসরাঈল'। ভাই বারটি পরিবার সবাই 'বনী ইসরাঈল' নামে খ্যাত হয়।

বার পুত্রের মধ্যে দশজন জ্যেষ্ঠপুত্র হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর প্রথমা স্ত্রী নিয়ে বিনতে লাইয়্যানের গর্ভে জনালাত করে। তাঁর মৃত্যুর পর হযরত ইয়াকৃব (আ.) লাইয়্যানের ভগিনী রাহীলকে বিবাহ করেন। রাহীলের গর্ভে দৃ'পুত্র ইউসুফ ও বিনয়ামিন জন্মগ্রহণ করেন। তাই হযরত ইউসুফ (আ.)-এর একমাত্র সহোদর ভাই ছিলেন বিনয়ামিন। এবং অবশিষ্ট দশজন বৈমাত্রেয় ভাই ইউসুফ জননী রাহীলও বিনয়ামিনের জন্মের পর মৃত্যুমুখে পতিত হন। –[তাফনীরে কুরতুবী]

দ্বিতীয় আয়াত থেকে হয়রত ইউসুফ (আ.)—এর কাহিনী শুরু হয়েছে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা পিতা হয়রত ইয়াকৃব (আ.)—কে দেবল যে, তিনি হয়রত ইউসুফ (আ.)—এর প্রতি অসাধারণ মহকত রাখেন। ফলে তাদের মনে হিংসা মাধাচাড়া দিয়ে উঠে। এটাও সম্বরণর যে, তারা কোনোরাপে হয়রত ইউসুফ (আ.)—এর স্বপ্নের বিষয়ও অবগত হয়েছিল, যদকল তারা হয়রত ইউসুফ (আ.)—এর বিরাট মাহায়্যের কথা টের পেয়ে তাঁর প্রতি হিংসাপরায়ণ হয়ে উঠন। তারা পরক্ষর বনারনি করল আমরা পিতাকে দেখি যে, তিনি আমাদের ভুলনায় হয়রত ইউসুফ (আ.) ও তার অনুজ বিনয়ামিনকে অধিক তালোবানেন। অবচ আমরা দশ জন এবং তাদের জ্যেষ্ঠ হওয়ার কারণে পৃহের কাজকর্ম করতে সক্ষম। তারা উত্তরেই ছোট বালক বিধায় পৃহস্থালীর কাজ করার শক্তি রাখে লা। আমাদের পিতার উচিত হলো এ বিষয় অনুধানন করা এবং আমেলরেক অধিক মহক্ষতে করা। কিন্তু তিনি প্রকাশ্যে অবিচার করে যাক্ষেন। তাই তোমরা হয় হয়রত ইউসুফ (আ.)- কে হত্যা কর, না হয় এমন দূরদেশে নির্বাসিত কর, যেখান থেকে সে আর ফিরে আসতে না পারে।

এ আয়াতে ভ্রাভারা নিজেদের সম্পর্কে ব্রুক্ত শব্দ ব্যবহার করেছে। আরবি ভাষায় পাঁচ থেকে দশজনের একটি দলের অর্থে এ শব্দ ব্যবহৃত হয়। পিতা সম্পর্কে তারা বলেছে কুলি এখানে ধর্মীয় পথ ভ্রষ্টতা। বিজ্ব এখানে ধর্মীয় পথ ভ্রষ্টতা বোঝানো হয়নি। নতুবা এরূপ ধারণা করার কারণে তারা সবাই কাফের হয়ে যেত। কেননা হয়বত ইয়াকুব (আ.) ছিলেন আরাহ তা আলার মনোনীত পয়ণ্যব। তার সম্পর্কে এরূপ ধারণা পোষণ করা নিশ্চিত কুকর। হয়বত ইউনুফ (আ.)-এর ভ্রাভানের সম্পর্কে বয়ং কুরআন পাকে উল্লিখিত রয়েছে (২, পরবর্তীকালে তারা দোঘ বীকার করে পিতার কাছে মাণফেরাতের দোয়া প্রার্থনা করেছিল। পিতা ভাদের এ প্রার্থনা কর্মক রেছিলেন। এতে বাহ্যভ বোঝা হয়ে যে, তাদের অপরাধ ক্ষা কর হয়েছে। এগুলো তখনই সম্বর্ধকার, যবন ভাদের মুসলমান ধরা হয়। নতুবা কাফেরদের জন্য মাণফেরাতের দোয়া করা হৈয়েছে। এগুলো তখনই সম্বর্ধকার, যবন ভাদের মুসলমান ধরা হয়। নতুবা কাফেরদের জন্য মাণফেরাতের নেয়া করা বৈধ নয়। এ কারণেই ভ্রাভানের পরণব্বর হওয়ার বাগণের তো আলেমরা মতভেদ করেছেন কিন্তু মুসলমান হওয়াত বাগান্বে কারও হিমত করেছে। প্রতে বোঝা যায় যে, এখানে মুর্কি সম্বানদের প্রতি সম্বত্যপূর্ণ ব্যবহার করেন ন।।

তৃতীয় আয়াতে ভাইদের পরামর্শ বর্ণিত হয়েছে। কেউ মত প্রকাশ করন যে, ইসুফকে হত্যা করা হোক। কেউ বলল তাকে কোনো অন্ধ্রকূপের গভীরে নিচ্ছেপ করা হোক যাতে মাঝখান থেকে এ কটক দূর হয়ে যায় এবং পিতার সমগ্র মনোযোগ তোমাদের প্রতিই নিবদ্ধ হয়ে যায়। হত্যা কিবো কূপে নিচ্ছেপ করার কারণে যে গুনাহ হবে, তার প্রতিকার এই যে, পরবর্তীকালে তর্তবা করে তোমরা সাধু হয়ে যেও গারে। ক্রিক্টা কর্মিন ক্রিক্টা ক্রেক্টা করে কর্ম কর্ম করি কর কর্ম করি কর করে। এ ছাড়া এরূপ অর্থও হতে পারে যে, ইউসুফকে হত্যা করার পর তোমাদের অবস্থা ঠিক হয়ে যাবে। কেননা পিতার মনোযোগের কেন্দ্র শেষ হয়ে যাবে। অথবা অর্থ এই যে, হত্যার পর পিতামাতার কাছে দোষ স্বীকার করে তোমরা আবার পূর্বাবস্থায় ফিরে আসবে।

হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা যে পয়গম্বর ছিল না, উপরিউক্ত পরামর্শ তার প্রমাণ। কেননা এ ঘটনায় তারা অনেকগুলো কবীরা গুনাহ করেছে। একজন নিরাপরাধকে হত্যার সংকল্প, পিতার অবাধ্যতা ও তাঁকে কট প্রদান, চুক্তির বিরুদ্ধাচরণ ও মিথ্যা চক্রান্ত ইত্যাদি। বিচ্ছা আলেমণণের বিশ্বাস অনুযায়ী পয়গামরগণ দ্বারা নরুমত প্রান্তির পূর্বেও এরূপ গুনাহ হতে পারে না।

চতুর্থ আয়াতে বলা হয়েছে ভ্রাতাদের মধ্যেই একজন সমস্ত কথাবার্তা শুনে বলল, ইউসুফকে হত্যা করে না। যদি কিছু করতেই হয় তবে কৃপের গভীরে এমন জায়গায় নিক্ষেপ কর. যেখানে সে জীবিত থাকে এবং পথিক যখন কৃপে আসে, তখন তাকে উঠিয়ে নিয়ে যায়। এভাবে একদিকে তোমাদের উদ্দেশ্য পূর্ণ হয়ে যাবে এবং অপরদিকে তাকে নিয়ে তোমাদেরকে কোনো দূর দেশে যেতে হবে না। কোনো কাফেলা আসবে, তারা স্বয়ং তাকে সাথে করে দূর দূরান্তে পৌছে দেবে।

এ অভিমত প্রকাশকারী ছিল তাদের জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা ইয়াহ্দা। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, সবার মধ্যে রুবীল ছিল জ্যেষ্ঠ। সে-ই অভিমত দিয়েছিল। এ ব্যক্তি সম্পর্কেই পরে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মিসরে যখন হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ছোট ভাই বিনয়ামিনকে আটক করা হয়, তখন সে বলেছিল আমি ফিরে গিয়ে পিতাকে কিভাবে মুখ দেখাব? তাই আমি কোনানে ফিরে যাব না।

আয়াতে الله عَمَارَدُ वना दासाह या काता वसूतक एउटक त्करल पृष्टित आज़ान करत एनस्, ठातकरे عُمَارِدُ वना रस । अ कातलरे केवतत्कर्प عَمَارَدُ वना दस । य क्लित পाज़ छिति करा दस ना, ठातक عُمَارُدُ वना दस । य क्लित भाज़ छिति करा दस ना, ठातक عُمَارُدُ वना दस ।

পেয়ে কৈউ পুন । যে পড়ে থাকা বন্ধু অবেষণ ব্যতিরেকেই কেউ পেয়ে কৈটে, তাকে কৈটি বলা হয়। অ-প্রাণী বাচক বন্ধু হলে দিক বিশ্ব প্রাণী বাচক বন্ধু হলে দিক বিদ্যালয় বলা হয়। অপ্রাণী বাচক বন্ধু হলে দিক বিদ্যালয় বলা হয়। অপ্রাণ্ড বয়বন্ধ ও অপরিপন্ধ বালক হলেও কুড়িয়ে পাওয়া মানুষকে المنظقة বলা হবে। কুরজুবী এ শব্দ ঘারাই প্রমাণ করেছেন যে, হয়বত ইউসুফ (আ.)কে যখন কূপে নিক্ষেপ করা হয়, তিনি তখন অপ্রাণ্ড বয়ন্ধ বালক ছিলেন। এছাড়া ইয়াকৃব (আ.)-এর এরূপ বলাও তাঁর বালক হওয়ার প্রতি ইপিত করে যে, আমার আশব্ধা হয় ব্যাঘ্র তাকে থেয়ে ফেলবে। কেননা ব্যাঘ্র থেয়ে ফেলা বালকদের ক্ষেত্রে কল্পনা করা যায়। ইবনে জারীর ও ইবনে আবী শায়বার রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে যে, তথন ইউসুফ (আ.)-এর বয়স ছিল সাত বছর। তাফসীরে মাযহারী]

ইমাম কুরতুবী এ স্থলে এই। এম এর বিস্তারিত বিধানাবলি বর্ণনা করেছেন। এখানে সেগুলো বর্ণনা করার অবকাশ নেই। তবে এ সম্পর্কে একটি মৌলিক বিষয় বুঝে নেওয়া দরকার যে, ইসলামি রাষ্ট্র-ব্যবস্থায় সাধারণ মানুষের জান ও মালের হেফাজত পথঘাট ও সড়ক পরিষ্কার পরিষ্কুনকরণ ইত্যাদি একমাত্র সরকারি বিভাগসমূহের দায়িত্ব নয় প্রত্যেক ব্যক্তির ক্ষমে এ দায়িত্ব নান্ত করা হয়েছে। পথেঘাটে ও সড়কে দাঁড়িয়ে অথবা নিজের কোনো আসবাবপত্র ফেলে দিয়ে যারা পথিকদের চলার পথে অসুবিধা সৃষ্টি করে, তাদের সম্পর্কে হাদীসে কঠোর শান্তির সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে। বলা হয়েছে যে ব্যক্তি মুসলমানদের পথে বিঘু সৃষ্টি করে, তার জিহাদও গ্রহণীয় নয়। এমনিভাবে রান্তায় কোনো বন্ধু পড়ে থাকার কারণে যদি অপরের কন্ধ্র পাওয়ার আশক্ষা থাকে যেমন কাঁটা, কাঁচের টুকরা, পাথর ইত্যাদি, তাহলে এগুলোকে সরানো ওধু তার প্রাপ্ত কর্তৃপক্ষেরই দায়িত্ব নয়; বরং প্রত্যেক মুসলমানকেই এ দায়িত্ব দেওয়া হয়েছে এবং যারা এ কাজ করে তাদের জন্য অশেষ প্রতিদান ও ছওয়াবের অস্বীকার করা হয়েছে।

এ মূলনীতি অনুযায়ীই কারও হারানো মাল পেলে তা আত্মসাৎ না করাই গুধু তার দায়িত্ব নম; বরং এটাও তার দায়িত্ব যে, মালটি উঠিয়ে সয়ত্বে রেখে দেবে এবং ঘোষণা করে মালিকের সন্ধান নেবে। সন্ধান পাওয়া গেলে এবং লক্ষণাদি বর্ণনার পর যদি নিশ্চিত হওয়া যায় যে, এ মাল তারই তবে তাকে প্রত্যাপি করবে। পক্ষান্তরে ঘোষণা ও বৌজা-খুঁজি সত্ত্বেও যদি মালিক না পাওয়া যায় এবং মালের গরুত্ব অনুযায়ী অনুমিত হয় যে, মালিক আর তালাশ করবে না, তবে প্রাপক নিঃস্ব দরিদ্র হলে নিজেই ভোগ করতে পারবে। অন্যথায় ফকির-মিসকিনদের দান করে দেবে। উভয় অবস্থায় সেটি প্রকৃত মালিকের পক্ষ থেকে দান রূপে গণ্য করা হবে। দানের ছওয়াব সেই পাবে যেন পরকালের হিসাবে সেটি তার নামেই জমা করে দেওয়া হবে।

এগলা হচ্ছে জনসেবা ও পারস্পরিক সহযোগিতার মূলনীতি। এগুলোর দায়িত্ব মুসলিম সমাজের প্রত্যেক ব্যক্তির উপর নাস্ত করা হয়েছে। আফসোনা মুসলমানরা নিজেনের দীনকে কুমলে এবং তা যথাযথ পালন করলে বিশ্ববাসীর চোধ পুলে যাবে। গরা দেখবে যে, সরকারের বড় বড় বিভাগ কোটি কোটি টাকা বায় করে যে কাজ সম্পন্ন করতে পারে না, তা অনায়াসে কিতাবে সম্পন্ন হয়ে যায়।

পঞ্জম ও ষষ্ঠ আয়াতে বলা হয়েছে যে, ভাইয়েরা পিতার কাছে এরপ ভাষায় আবেদন পেশ করল আব্বাজান! ব্যাপার কি যে, অপনি ইউস্ফ সম্পর্কে আয়াদের প্রতি আহা রাখেন না অথচ আমধা ভার পুরোপুরি হিতাকাঞ্চনী। আগামীকাল আপনি তাকে আয়াদের সাথে প্রমোদ ভ্রমণে পাঠিয়ে দিন, যাতে সেও স্বাধীনভাবে পানাহার ও খেলাধুলা করতে পারে। আমরা সবাই ভার পুরোপুরি দেখাশোনা করব।

তাদের এ আবেদন থেকেই বোঝা যায় যে, তারা ইভিপূর্বেও এ ধরনের আবেদন কোনো সময়ে করেছিল, যা পিতা ক্ষ্মাহ্য করেছিলে। তাই এবার কিঞ্চিৎ জোর ও পীভাপীড়ি সহকারে পিতাকে নিশ্চিত্ত করার চেষ্টা করা হয়েছে।

এ আয়াতে হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর কাছে প্রমোদ ভ্রমণ এবং স্বাধীনভাবে পানাহার ও খেলাখুলার অনুমতি চাওয়া হয়েছে। 
হয়রত ইয়াকৃব (আ.) তাদেরকে এ ব্যাপারে নিষেধ করেন নি। তিনি শুধু হয়রত ইউসুফকে ভাদের সাথে দিতে ইতন্তত 
করেছেন, যা পরবর্তী আয়াতে বর্গিত হবে। এতে বোঝা গেল যে, প্রমোদ ভ্রমণ ও খেলাখুলা বিষার ভেতেরে নিষিদ্ধ
নয় বরং সহীহ হালীস থেকেও এর বৈধতা জানা যায়। শুবে শর্ত এই যে, খেলাখুলায় শরিষতের সীমালক্ষান বাঞ্জুশীয় নয় এবং
তাতে শরিষতের বিধান লক্ষিত হতে পারে এখন কোনো কিছুর মিশ্রণও উচিত নয়। লতাফসীরে কুরতুরী।

হয়বত ইউসূক (আ.)-এর ভ্রাতারা যথন আগামীকাল ইউসূককে তাদের সাথে প্রমোদ ক্রমণে প্রেরণের আবেদন করল, তথন হয়বত ইয়াকুব (আ.) বললেন, তাকে প্রেরণ করা আমি দৃ' কারণে পছন্দ করি না। প্রথমত, এ নয়নের মণি আমার সামনে না বাকলে আমি শান্তি পাই না। হিতীয়ত, আশক্ষা আছে যে, জঙ্গলে তোমাদের অসাবধানতার মৃত্যুর্তে তাকে বাবে বেয়ে ক্লেতে পারে। বাবে খাওয়ার আশক্ষা হওয়ার কারণ এই যে, কেনানে বাবের বিত্তর প্রাদুর্তাব ছিল। কিংবা হয়বত ইয়াকুব (আ.) সপ্লে সংবাহিলেন যে, তিনি পাহাডের উপর আছেন। নিচে পাহাড়ের পাদদেশে হয়বত ইউসূক (আ.)। হঠাৎ দশটি বাঘ এসে তাকে যোৱাও করে কেলে এবং আক্রমণ করতে উদ্যাত হয় কিন্তু একটি বাঘই এণিয়ে এসে তাকে মৃক্ত করে দেয়। অতঃপর হয়বত ইউসুক (আ.) মৃতিকার অভ্যন্তরে গা-ঢাকা দেন।

এর ব্যাখ্যা এ তাবে প্রকাশ পায় যে, দশটি বাঘ ছিল দশজন ভাই এবং যে বাঘটি তাকে ধ্বংসের হাত থেকে রক্ষা করে, সে ছিল জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা ইয়াহুদা। মৃত্তিকার অভ্যন্তরে গা-ঢাকা দেওয়ার অর্থ কূপের মধ্যে নিক্ষিপ্ত হওয়া।

হয়রত আনুন্নাহে ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিভ রয়েছে যে, এ স্বপ্নের ভিন্তিতে হয়রত ইয়াকৃব (আ.) স্বয়ং এ ভাইদের শক্ষ থেকেই আশস্কা করেছিলেন এবং তাদেরকেই বাঘ বলেছিলেন। কিন্তু নানা কারণে ওদের কাছে এই কথা প্রকাশ করেন নি। —[ভাফসীরে কুরতুরী]

ত্রাতারা হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর কথা গুনে বলগ, আপনার এ তয়ভীতি অমূলক। আমাদের দশ জনের শক্তিশালী দল তার হেফাজতের জন্য বিদ্যুমান রয়েছে। আমাদের সবার বর্তমান থাকা সত্ত্বেও যদি বাঘেই তাকে খেয়ে ফেলে, তবে আমাদের মন্তিত্বই নিক্ষল হয়ে যাবে। এমতাবস্থায় আমাদের দ্বারা কোন কাজের আশা করা যেতে পারে?

হাব্যত ইয়াকুব (আ.) পরণধর সুলত গাজীর্যের কারণে পুত্রদের সামনে এ কথা প্রকাশ করলেন না যে, আমি স্বয়ং তোমাদের পক থেকেই আশকা করি। কারণ এতে প্রথমত তাদের মনোকট হতো, হিতীয়ত পিতার এরপ বলার পর ভ্রাতাদের শক্ষতা আবও বেড়ে যেতে পারত। ফলে এখন হেড়ে দিলেও অন্য কোনো সময় কোনো হলছুঁতায় তাকে হত্যা করার ফিকিরে থাকত। তাই তিনি অনুমতি দিয়ে দিলেন। কিন্তু ভাইদের কাছ থেকে অঙ্গীকারও নিয়ে নিলেন, যাতে হযরত ইউসুফের কোনোরপ কট না হয়। জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা রুবীল অথবা ইয়াহুদার হাতে বিশেষ করে তাকে সোপাদ করে বললেন, তুমি তার কুধা-তৃষ্ঠা ও অন্যান্য প্রয়োজনের ব্যাপারে দেখাশোনা করবে এবং শীঘ্র ফিরিয়ে আনবে। ভ্রাতারা পিতার সামনে হযরত ইউসুফের (আ.) কাঁধে তৃলে নিল এবং পালাক্রমে সবাই উঠাতে লাগল। কিছুদুর পর্যন্ত ইয়াকৃব (আ.) ও তাদেরকে বিদায় নেগুৱার জন্য গেলেন।

কুবতুৰী ঐতিহাসিক বেওয়ায়েতের বরাত দিয়ে উল্লেখ করেছেন যে, তারা যখন হয়রত ইয়াকুব (আ.)-এর দৃষ্টির আড়ালে চলে পাল, তখন হয়রত ইউসুন্দ (আ.) যে ভাইয়ের কাঁধে ছিলেন, সে তাকে মাটিতে কেলে দিল। তখন হয়রত ইউসুন্ধ (আ.)

15

1

6

· ·

পায়ে হেঁটে চলতে লাগলেন কিন্তু অল্প বয়ক হওয়ার কারণে তালের সাথে সাথে দৌড়াতে অক্ষম হয়ে অন্য একজন ভাইয়ের আশ্রম নিলেন। সে কোনোরূপ সহানুভূতি প্রদর্শন না করায় তৃতীয়, চতুর্থ এমনিতাবে প্রত্যেক ভাইয়ের কাছে সাহায্য চাইলেন। কিন্তু সবাই উন্তর দিল যে, 'ভূমি যে, এগারটি নক্ষম এবং চন্দ্র-সূর্যকে সিজ্ঞদা করতে দেখেছ তাদেরকে ভাক। তারাই তোমাকে সাহায্য করবে।'

কুরত্বী এর ভিন্তিতে বলেন যে, এ থেকে জানা গেল, ভাইয়েরা কোনো না কোনো উপায় হযরত ইউসুষ্ক (আ.)–এর স্বপ্নের বিষয়বস্তু অবগত হয়েছিল। সে স্বপ্নই তালের তীব্র ক্রোধ ও কঠোর ব্যবহারের কারণ হয়েছিল।

অবশেষে হ্যরত ইউসুফ (আ.) ইয়াহুদাকে বললেন, আপনি জ্যোষ্ঠ। আপনিই আমার দুর্বলতা ও অল্পবয়ক্কতা এবং পিতার মনে কষ্টের কথা চিন্তা করে দয়র্দ্রে হোন। আপনি ঐ অঙ্গীকার স্বরণ করুন, যা পিতার সাথে করেছিলেন। একথা ডনে ইয়াহুদার মনে দয়ার সঞ্চার হলো এবং তাকে বলল, যতক্ষণ আমি জীবিত আছি এসব ভাই তোমাকে কোনো কট দিতে পারবে না।

ইয়াহদার অন্তরে আল্লাহ তা আলার দয়া ও ন্যায়ানুগ কাঞ্চ করার প্রেরণা জাগ্রত করে দিলেন। সে অন্যান্য ভাইকে সম্বোধন করে বলল, নিরপরাধকে হত্যা করা মহাপাপ। আল্লাহকে ভয় কর এবং বালককে তার পিতার কাছে ফিরিয়ে নিয়ে চল। তবে তার কাছ থেকে অঙ্গীকার নিয়ে নাও যে, সে পিতার কাছে তোমাদের বিকদ্ধে কোনো অভিযোগ করবে না।

হথরত ইউসুফ (আ.)-এর ভাইরেরা উত্তর দিল আমরা জানি, তোমার উদ্দেশ্য কি। তুমি পিতার অন্তরে নিজের মর্যাদার আসন সর্বোচ্চ পর্যায়ে প্রতিষ্ঠিত করতে চাও। খনে রাখ, যদি তুমি আমাদের ইচ্ছার পথে প্রতিবন্ধক হও, ভবে আমরা তোমাকেও হত্যা করব। ইয়াহ্দা দেখল যে, নয় ভাইরের বিপরীতে সে একা কিছুই করতে পারবে না। তাই সে বলল, ভোমরা যদি এ বালককে নিপাত করতে মনস্থ করে থাক, ভবে আমার কথা শোন। নিকটেই একটি প্রাচীন কূপ রয়েছে। এতে অনেক থোপ-জঙ্গল গজিয়েছে। সর্প, বিচ্ছু ও হরেক রক্মের ইতর প্রাণী এখানে বাস করে। তোমরা তাকে কূপে ফেলে দাও। যদি কোনো সর্প ইত্যাদি দংশন করে তাকে শেষ করে দেয়, তবে তোমাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধ এবং নিজ হাতে হত্যা করার দোষ থেকে তোমরা মুক্ত হবে। পক্ষান্তরে যদি সে জ্বীবিত থাকে, তবে হয়তো কোনো কাফেলা এখানে আসবে এবং পানির জন্য কূপে বালতি ফেলবে। ফলে সে বের হয়ে আসবে। তারা তাকে সাথে করে অন্য কোনো দেশে পৌছিয়ে দেবে। এমভাবস্থায়ও তোমাদের উদ্দেশ্য হাদিল হয়ে যাবে।

वशाल وَاوْ अक्षति وَاوْ अक्षति -वत्र أَخَرَاءُ वत्र أَخَرَاءُ कि وَاوْ वशाल وَاوْ वशाल وَاوْحَبْنَا

উদ্দেশ্য এই যে, ভাইয়েরা যখন মিলিতভাবে তাকে কূপে নিক্ষেপ করার সংকল্প করেই ফেলন, তখন আল্লাহ তা'আলা হংবে ইউসুফ (আ.)-এর সান্ত্রনার জন্য ওহী প্রেরণ করলেন। এতে ভবিষ্যতে কোনো সময় ভাইদের সাথে সাক্ষাত এবং সাথে সংধ এ বিষয়েও সুসংবাদ দেওয়া হলো যে, তখন সে ভাইদের প্রতি অমুখাপেন্দী এবং তাদের ধরা ছোঁয়ার উর্দ্ধে থাকবে। ফলে স্থ তাদের অন্যায় অত্যাচারের বিচার করবে অথচ তারা এ সম্পর্কে কিছুই জানবে না!

ইমাম কুরত্বী বলেন, এ ওহী সম্পর্কে দু'প্রকার ধারণা সম্ভবপর। এক, কুপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর তাঁর সান্ত্রনা ও মুক্তির সুসংবাদ দানের জন্য এ ওহী আগমন করেছিল। দুই, কুপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পূর্বেই আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে হংবেইউসুফ (আ.)-কে ভবিষ্যত ঘটনাবলি বলে দিয়েছিলেন। এতে আরও বলে দিয়েছিলেন যে, তুমি এভাবে ধ্বংস হওয়ার কংল থেকে মুক্ত থাকবে এবং এমনি পরিস্থিতি দেবা দেবে যে, তুমি তাদের তিরক্কার করার সুযোগ পাবে অথচ তারা তোমাকে চিনবেও না যে, তুমিই তাদের তাই ইউসুফ।

হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর প্রতি শৈশবে অবতীর্ণ এ ওহী সম্পর্কে তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে যে, এটা নবুয়তের ওই ছিল না। কেননা নবুয়তের ওহী চল্লিশ বছর বয়ঃক্রমকালে অবতীর্ণ হয়। বরং এ ওহীটি ছিল এ ধরনের, যেমন হয়রত মৃদ (আ.)-এর জননীকে ওহীর মাধ্যমে জ্ঞাত করানো হয়েছিল। হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর প্রতি নবুয়তের ওহীর আগমন মিসং

ংযরত আব্দুল্লাই ইবনে আবরাস (রা.) বলেন, মিসর পৌঁছার পর আল্লাই তা'আলা হযরত ইউসুফ (আ.)-কে খীয় অবস্থা জানিয়ে হযরত ইয়াকৃষ (আ.)-এর নিকট ধরর পাঠাতে ওহীর মাধ্যমে নিষেধ করে দিয়েছিলেন। -[কুরতুবী] এ কারণেই ংযরত ইউসুফ (আ.)-এর মতো একজন প্রণাশ্বর জেল থেকে মুক্তি এবং মিসরের রাজত্ব লাভ করার পরও বৃদ্ধ পিতাকে খীয় নিরাপতার সংবাদ পৌঁছিয়ে নিন্দিত করার কোনো ব্যবস্থা করেন নি ।

এ কর্মপন্থার মধ্যে আল্লাহ তা'আলার কি কি রহস্য লুক্কায়িত ছিল, তা জানার সাধ্য কার? সম্ববত আল্লাহ ছাড়া অন্য যে কোনো কিছুর প্রতি অপরিসীম ভালোবাসা রাখা যে, আল্লাহর নিকট পছন্দনীয় নয়, এ বিষয়ে হযরত ইয়াকূব (আ.)-কে সতর্ক করাও এর লক্ষ্য ছিল। এ ছাড়া শেষ পর্যন্ত যাচনাকারীর বেশে ভাইদেরকেই হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সামনে উপস্থিত করে তাদেরকেও তাদের পূর্বকৃত দুমুর্মের কিছু শান্তি দেওয়া উদ্দেশ্য থাকতে পারে।

ইমাম কুরতুবী প্রমুখ তাফসীরবিদ এস্থলে হ্যরন্ড ইউসুফ (আ.)-কে কূপে নিক্ষেপ করার ঘটনা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন, যখন ওরা তাঁকে কূপে নিক্ষেপ করতে লাগল, তখন তিনি কূপের প্রাচীর ন্ধাড়িয়ে ধরলেন। ডাইয়েরা তার জামা খুলে তা দ্বারা হাত বেঁধে দিল। তবন হয়রত ইউসুফ (আ.) পুনরায় তাদের কাছে দয়া ভিক্ষা চাইলেন। কিন্তু তখনও সেই একই উত্তর পাওয়া গেল যে, যে এগারোটি নক্ষত্র ভোমাকে সেজদা করে, তাদেরকে ভাক দাও। তারাই তোমার সাহায্য করবে। অতঃপর একটি বালতিতে রেখে তা কূপে ছাড়তে লাগল। মাঝপথে যেতেই উপর থেকে রলি কেটে দিল। আরোহ তা আলা স্বয়ং হযরত ইউস্ফের হেফাজত করলেন। পানিতে পড়ার কারণে তিনি কোনোরূপ আঘাত পান নি। নিকটেই একথও ভাসমান প্রস্তর দৃষ্টিগোচর রলো। তিনি সৃষ্থ ও বহাল তবিয়তে তার উপর বসে গেলেন। কোনো রেওয়ায়েতে রয়েছে, হযরত জিবরাঈল (আ.) আলাহর আদেশ পেয়ে তাঁকে প্রস্তর বাকর উপর বসিয়ে লেন।

হযরত ইউস্ফ (আ.) তিনদিন কূপে অবস্থান করলেন। ইয়াহ্দা প্রত্যহ গোপনে তাঁর জন্য কিছু খাদ্য আনত এবং বালতির সাহাযো তাঁর কাছে পৌছে দিত।

হয়রত ইয়াকুব (আ.) ক্রন্সন্ত কুরানিট্র কুরানিট্র : অর্থাৎ সন্ধ্যাবেলায় তারা ক্রন্সন করতে করতে পিতার নিকট পৌছল। হয়রত ইয়াকুব (আ.) ক্রন্সনের শব্দ তনে বাইরে এলেন এবং জিজেন করনেন ব্যাপার কিং তোমাদের ছাগপালের উপর কেউ আক্রমন করেনি তোঃ ইউসুব্দ কোথায়; তবন ভাইয়েরা বলল ক্রিন্ত নিট্র ক্রাট্র ক্রিট্র ক্রাথায়; তবন ভাইয়েরা বলল ক্রেট্র ক্রাট্র ক্

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতসমূহে বলা হয়েছিল যে, হয়রত ইউসুঞ্চ (আ.)-এর ভ্রাতারা পারশারিক আলোচনার পর অবশেষে তাকে একটি অন্ধক্পে ফেলে দিল এবং পিতাকে এসে বলল যে, তাকে বাঘে খেয়ে ফেলেছে। পরবর্তী আয়াতসমূহে অতঃপর কাহিনী এডাবে বর্ণিত হয়েছেল كَنْ مُنْ مُنْ يَنْ مُنْ مُنْ يَنْ مُنْ مُنْ كَنْ مِنْ مَا كَنْ كَنْ مُنْ مَا مُنْ يَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مَا مُنْ يَعْمُ وَمَا الله আয়াত পিতার ফলে বিশ্বাস জন্মাতে পারে যে, বাঘই তাকে খেয়ে ফেলেছে। কিছু আল্লাহ তা আলা তাদের আবা কিল করে দেওয়ার জন্ম তাদেরকে একটি জকরি বিষয় থেকে গাকেল করে দিয়েছিলেন। তারা যদি রক্ত লাগানোর ক্ষেত্রীত ক্ষান্তর্কীত ক্ষান্ত্র্যায় বিশ্বাস্থানিক বিশ্বাস্থ্য ক্ষান্তর্কীত ক্ষান্ত্র্যা বিশ্বাস্থ্য ক্ষান্তর্কীত ক্ষান্তর্কীত ক্ষান্ত্র্যা ক্ষান্ত্র্যা বিশ্বাস্থ্য ক্ষান্ত্র্যা ক্ষান্তর্কীত ক্ষান্ত্র্যানিক বিশ্বাস্থ্য ক্যান্ত্র্যানিক বিশ্বাস্থ্য ক্ষান্ত্র্যানিক বিশ্বাস্থ্য ক্ষান্ত্র ক্ষান্ত্র্যান

সাথে সাথে জামাটিও ছিন্ল-বিচ্ছিন্ন করে দিত, তবে ইউসুফকে বাঘে খাওয়ার কথাটি বিশ্বাসযোগ্য হতে পারত : কিন্তু তবে অক্ষন্ত ও আন্ত জামায় ছাগল ছানার রক্ত লাগিয়ে পিতাকে ধোঁকা দিতে চাইল। হযরত ইয়াকৃব (আ.) অক্ষন্ত ও আন্ত জামাদেখে বললেন বাছারা, এ বল্ল কেমন বিজ্ঞ ও বুদ্ধিমান ছিল যে, ইউসুফকে তো খেয়ে ফেপেছে কিন্তু জামার কোনো অংশ ছিন্ন হতে দেয়নি!

এভাবে হয়রত ইয়াকুব (আ.)-এর কাছে তাদের জালিয়াতি ফাঁস হয়ে গেল। তিনি বললেন المُوَلَّثُ لَكُمُ ٱلنَّفُكُمُ الْمُ ضَارِةُ عَلَيْكُمُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا يَصِفُونَ অর্থাৎ ইউস্ফকে বাঘে বায়নি; ববং তোমাদেরই মন একটি বিষয় খাড় করেছে। এবন আমার জন্য উত্তম এই যে, ধৈর্যধারণ করি এবং তোমরা যা বল, তাতে আল্লাহর সাহায্য প্রার্থনা করি:

মাস'আলা: হযরত ইয়াকৃব (আ.) জামা অক্ষত হওয়া দ্বারা ইউসুফ ভ্রাতাদের মিধ্যা সপ্রমাণ করেছেন। এতে বোঝা যায় যে, বিচারকের উচিত, উভয় পক্ষের দাবি ও যুক্তি প্রমাণের সাথে সাথে পারস্পরিক অবস্থা ও আলামতের প্রতি লক্ষ্য রাখা: মাওয়ারদি বলেন, হযরত ইউসুফের জামাও কিছু আন্চর্যজনক বিষয়াদির স্মারক হয়ে রয়েছে। তিনটি বিরাট ঘটনা এ জামার সাথেই জড়িত রয়েছে।

প্রথম ঘটনা হলো, রক্ত রক্তিত করে পিতাকে ধোঁকা দেওয়া এবং জামার সাক্ষ্য দ্বারাই তাদের মিথ্যা প্রমাণিত হওয়া; দিঠার, যুলায়খার ঘটনা। এতেও ইউস্ফ (আ.)-এর জামাটিই সাক্ষী হিসাবে উপস্থিত হয়েছে। তৃতীয়, ইয়াকুব (আ.)-এর দৃষ্টিশক্তি ফিরে আসার ঘটনা। এতেও তার জামাটিই মোজেজার প্রতীক প্রমাণিত হয়েছে।

কুরতুবী বলেন, এতে বুঝা যায় যে, অভিমতের ভ্রান্তি বড়দের ভরফ থেকেও হতে পারে। কাজেই প্রত্যেক অভিমত প্রদানকারীর উচিত, নিজ্ন অভিমতকে ভ্রান্তির সঞ্জাবনাযুক্ত মনে করা এবং নিজ্ন মতামতের উপর কারও অটল অনভূ হয়ে থাক উচিত নয় যে, অপরের মতামত তনতে এবুং তা মেনে নিতে সন্মত নয়।

বিদ্ধান কৰি নিৰ্দ্ধান কৰি কৰিব বিদ্ধান কৰ

মিসরীয় কাফেলা পথ ভূলে এখানে পৌছা এবং এই অন্ধ ক্পের সন্থবীন হওয়া সাধারণ দৃষ্টিতে একটি বিচ্ছিন্ন ঘটনা হলে পারে। কিন্তু যারা সৃষ্টি রহস্য সম্পর্কে সম্যুক জ্ঞাত, তারা জানে যে, এসব ঘটনা একটি পরম্পর সংযুক্ত ও অটুট ব্যবস্থাপনার মিলিত অংশ। হযরত ইউস্ফের সুষ্টা ও রক্ষকই কাফেলাকে পথ থেকে সরিয়ে এখানে নিয়ে এসেছেন এবং কাফেলরে লোকদেরকে এই অন্ধ কৃপে প্রেরণ করেছেন। সাধারণ মানুষ যেসব ঘটনাকে আকন্থিক ব্যাপারাধীন মনে করে, সেগুলার অবস্থা তদ্ধাপ। দার্শনিকরা এগুলোকে দৈবাধীন ঘটনা আখ্যা দিয়ে থাকেন। বলাবাহুল্য, এটা প্রকৃতপক্ষে সৃষ্টজগতের ব্যবস্থাপনা সম্পর্কে অন্ধতার পরিচায়ক। নতুবা সৃষ্টি পরম্পরায় দৈবাং কোনো কিছু হয়ন। আল্লাহ তা আলার অবস্থা হছে তিনি যা ইছ্যা তাই করেন।। তিনি গোপন রহস্যের অধীনে এমন অবস্থা সৃষ্টি করে দেন যে, বাহ্যিক ঘটনাবর্লির সাথে তার কোনো সম্পর্ক বুঝা যায় না। মানুষ একেই দৈব মনে করে বসে।

মোটকথা, কাচ্চেনার মালেক ইবনে দোবর নামে জনৈক ব্যক্তি সম্পর্কে কথিত আছে, তিনি এই কূপে পৌছলেন এবং বালতি নিক্ষেপ করলেন। হযরত ইউসুফ (আ.) সর্বশক্তিমানের সাহায্য প্রত্যক্ষ করে বালতির রশি শক্ত করে ধরলেন। পানির পরিবর্তে বালতির সাথে একটি সমুজ্জ্ব মুখমঞ্চল দৃষ্টিতে ভেসে উঠল। এ মুখমঞ্জলের ভবিষ্যুৎ মাহাত্ম্য থেকে দৃষ্টি হিন্তি নিলেও উপস্থিত ক্ষেত্রেও অনুপম সৌন্দর্য ও গুণগত উৎকর্ষের নিদর্শনাবলি তার মহস্তের কম পরিচায়ক ছিল না। সম্পূর্ণ

হৈ অর্থাৎ তাকে একটি পণাদ্রব্য মনে করে গোপন করে ফেলন। উদ্দেশ্য এই যে, ওকতে তো মালেক ইবনে দোবর এ কিশোরকে দেখে অবাক বিশ্বয়ে চিংকার করে উঠল কিন্তু পরে চিন্তা-ভাবনা করে স্থির করন যে, এটা গানাজানি না হওয়া উচিত এবং গোপন করে ফেলা দরকার, যাতে একে বিক্রি করে প্রচুর অর্থ আদায় করা যায়। সমগ্র কাফেলার মধ্যে এ বিষয় জানাজানি হয়ে গেলে সবাই এতে অংশীদার হয়ে যাবে।

একণ অর্থও হতে পারে যে, হযরত ইউসুফ (আ.)—এর ভাভারা বাস্তব ঘটনা গোপন করে তাকে পণ্যদ্রব্য করে নিল, থেমন কোনো কোনো রেওয়ায়েতে আছে যে, ইয়াহ্দা প্রত্যহ হযরত ইউসুফ (আ.)-কে কুপের মধ্যে বানা পৌছানো জন্য যেতো। 
ৃতীয় দিন তাকে কুপের মধ্যে না পেয়ে সে ফিরে এসে তাইদের কাছে ঘটনা বর্ণনা করল। অতঃপর সব ভাই একত্রে সেখানে
পীছল এবং অনেক বোঁজাবুঁজির পরা কাফেলার লোকদের কাছ থেকে হযরত ইউসুফ (আ.)-কে বের করল। তবন তারা
বলন, এই ছেলেটি আমাদের গোলাম । পলামন করে এখানে এসেছে। তোমবা একে কজায় নিয়ে বুব বারাপ কাজ করেছ।
একথা তনে মালেক ইবনে দোবর ও তার সঙ্গীরা তীত হয়ে গেল যে, তাদেরকে চোর সাব্যন্ত করা হবে। তাই তাইদের সাথে
তাকে ক্রম করার বাগোরে কথাবর্তা বলতে লাগল।

এমতাবস্থায় আয়াতের অর্থ এই হবে যে, ইউসুফ ভ্রাতারা নিজেরাই ইউসুফকে পণ্যদ্রব্য স্থির করে বিক্রি করে দিল :

জর্পাৎ তাজের কার্কার জানা ছিল। উদ্দেশ্য এই যে, ইউস্ক ভাতার। কির্কার কার্কার জানা ছিল। উদ্দেশ্য এই যে, ইউস্ক ভাতার। কি করবে এবং তাদের কাছ থেকে ক্রেতা কান্দেলা কি করবে সব আল্লাহ তা'আলার জানা ছিল। তিনি তাদের বৰ্গ পরিকল্পনা ব্যর্থ করে দেওয়ারও শক্তি রাখতেন। কিন্তু বিশেষ কোনো রহস্যের কারণেই আল্লাহ তা'আলা এসব পরিকল্পনাকে ব্যর্থ করেন নি; বরং নিজস্ব পথে চলতে দিয়েছেন।

ইবনে কাসীর বলেন, এ বাকো রাস্ণুলাহ ৄ ক্রান্ত এর জন্যও নির্দেশ রয়েছে যে, আপনার কওম আপনার সাথে যা কিছু করছে 
থববা করবে, তা সবই আমার জ্ঞান ও শক্তির আওতাধীন রয়েছে। আমি ইচ্ছা রুরলে মুহূর্তের মধ্যে সব বানচাল করে দিতে
পারি কিন্তু আপাতত তাদেরকে শক্তি পরীক্ষার সুযোগ দেওয়াই হিকমতের চাহিনা। পরিণামে আপনাকে বিজয়ী করে সত্যের
বিজয় নিশ্চিত করা হবে যেমন হয়রত ইউনুফ (আ.)-এর সাথে করা হয়েছে।

ভাৰত ভাষায় خَرَادٌ আৰু কৰি بَرُونَهُ وَشَكَوْنَ خَرُونَهُ وَمُكِمَنِ بَخَسْ دَرَاهِمَ مَخْدُونَةٍ বাবন্ধত হয়। এ স্থাপেওঁ উভয় অৰ্থের সন্ধাবনা রয়েছে। যদি সর্বনামকে হয়রত ইউসুফ ভ্রাতাদের দিকে ফিরানো হয়, তবে কিফা করার অর্থ হবে এবং কাফেশার লোকদের দিকে ফেরানো হলে কয় করার অর্থ হবে। উদ্দেশ্য এই যে, ইউসুফ ভ্রাতারা কিফা করে দিল কিংবা কাফেশার লোকেরা হয়রত ইউসুফ (আ.) কে খুব সন্তা মূল্যে অর্থাৎ মাত্র কয়েকটি দিরহামের বিনিয়ের ক্রম করেন।

কুবতুৰী বলেন, আৱৰ বণিকদের অভ্যাস ছিল, তারা মোটা অন্ধের লেনদেন পরিমাপের মাধ্যমে করত এবং চল্লিদের উর্ধেন্য, এমন লেনদেন পাবনার মাধ্যমে করত। তাই رَامِحَ 'পাদের সাথে' أَرَامِحَ 'তাণাগুনতি] শব্দের প্রয়োগ থেকে বুঝা যায় যে, দিরহামের পরিমাণ চল্লিদের কম ছিল। ইবনে কাসীর হয়রত আন্দ্রাহ ইবনে মাসউদ (রা.)—এর রেওয়ায়েতে লিবেন, বিদ দিরহামের বিনিময়ে ক্রম-বিক্রম সাক্রম হয়েছিল এবং দশ ভাই দুই দিরহাম করে নিজেদের মধ্যে তা বউন করে নিয়েছিল। দিরহামের সংখ্যা কড ছিল এ বাপারে কোনো কোনো রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে বাইশ এবং কোনো কোনো রেওয়ায়েতে চল্লিল। ভিচাসীরে ইবনে কাছির

এই এব বছরতন رُمْدُ (থাকে এর উৎপত্তি। گَوَمُ ضَوَّا فَحَمُّ مِنَ الرَّاهِمِيْنَ ' প্রদিক অর্থ বর্ষাদিক অর্থ বর্ষাদ্য কৰিছিল। সাধারণ বাকপদ্ধতিতে এর অর্থ হয় সাংসারিক ধনসম্পদের প্রতি অনাসকি ও বিমুৰতা। আরাতের অর্থ এই যে, ইউসুক প্রাতারা এ ব্যাপারে আসদে ধনসম্পদের আরাক্তী ছিল না। তাদের আসদ লক্ষ্য ছিল হররত ইউসুক (আ.)-কে পিতার কাছ থেকে বিচ্ছিল্ল করে দেওয়া। তাই অন্ধ সংখ্যক দিরহামের বিনিম্রেই ক্রয়-বিক্রয় সংখ্য হং বং

অনুবাদ :

মিসর স্মাটের সভাসদ কিতফীর তার স্ত্রী যুলায়খাকে বলল আমাদের নিকট তার অবস্থান সম্মানজনক কর। হয়তো সে আমাদের উপকারে আসবে অথবা আমরা তাকে পত্ররূপেও গ্রহণ করতে পারি । সে রতিক্রিয়ায় অক্ষম এক পুরুষ ছিল। এবং এভাবে অর্থৎ যেভাবে তাকে নিহত হওয়া হতে এবং কপ হতে রক্ষা করলাম ও আযীয় বা মিসর সমাটের সভাসদের মনে তার প্রতি দয়ার উদ্রেক করে দিলাম সেভাবে আমি হযরত ইউসফ (আ.)-কে সেই দেশে অর্থাৎ মিসর ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত করলাম। শেষে য হওয়ার তা হলো, এবং তাকে প্রতিষ্ঠিত করনাম স্বপ্রের ব্যাখ্যা শিক্ষা দেওয়ার জন্য : আর আল্লাহ তাঁর কার্যে অপ্রতিরোধ্য। তাঁকে কোনো কিছু অক্ষম ও প্রতিহত করতে পারে না । কিন্তু অধািকংশ মানুষ অর্থাৎ কাফেরগণ তা অবগত নয়। 🛵 🚉 অর্থ অবস্থান। وَلَنُعَلِّمُ উপরিউক্ত مُكِّنًا ক্রিয়ার সাথে সংশ্লিষ্ট এ স্থানে উহ্য একটি ক্রিয়া। ئَنْكُنْدُ -এর সাথে এটার عَطْف বা অনুয় সাধিত হয়েছে। অথবা ট এ স্থানে إُائِدَهٌ । বা অতিরিক্ত وَائِدَهُ । টি এ স্থানে স্থানে এটার অর্থ স্বপ্নের ব্যাখ্যা।

- ২২. সে যখন পূর্ণ যৌবনে উপনীত হলো অর্থাৎ তার বয়স যখন ত্রিশ বা তেত্রিশ তখন তাকে নবী হিসাবে প্রেরণ করার পূর্বেই হুকুম অর্থাৎ হিকমত ও প্রজ্ঞা এবং জ্ঞান দীনের বিশেষ উপলব্ধি দান করলাম। এভাবে অর্থাৎ যেভাবে আমি তাকে পুরস্কৃত করেছি সেভাবে নিজেদের প্রতি যার দয়াশীল তাদেরকে পুরস্কৃত করি।
- ত্তে তে যে মহিলার গৃহে ছিল সে অর্থাৎ জুলায়খা তাহে به تاك ، كا كَرَاوَدَتُهُ النَّتِيْ هُـوَ فِـيْ بَسَيْتِـهُا هِـيَ নিজের দিকে ফুসলাইল ় অর্থাৎ অসংভাবে তার সাথে সঙ্গত হতে আহ্বান করল এবং ঘরের দরজাওলো বন্ধ করে দিল ও তাকে বলল আস : 🕰 অপর এক কেরাতে এ কাসরাসহ এবং অপর আরেক কেরাতে ্-এ পেশ সহ পঠিত রয়েছে: ట్ర్-এটার ఎచ్ ু বা (এ স্থানের مُغَمُّرُ বা কর্মপদটিং সম্পষ্টিকরণ উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে।

- শু ১ ১ হিল সে করেছিল সে অর্থাৎ ( ٢١ . وَقَالَ الَّذِيْ اشْتَسَرْ سَهُ مِينْ مَنْ مُسْتَ قبطُفيْدُ الْعَزِيْزُ لِامْرَاتِهِ زُلَبْخَا اَكُرميْ مُثُولِهُ مَقَامَهُ عِنْدَنَا عَلْسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخذَهُ وَلَدًا ع وَكَانَ حَصُورًا وَكَذٰلِكَ كَمَا نَجَّيْنَاهُ مِنَ الْقَتْمِلِ وَالْجِبَ وَعَطَفْنَا قَلْبَ الْعَزِيْزِ مَكُّنًّا لِيُوسُفَ فِي اْلْاَرْضِ اَرْضِ مِـصْرَ حَتتُى بَلَغَ مَا بَلَغَ وَلِنُعَلِّمَهُ مِنْ تَأْوِيْلِ الْاَحَادِيْثِ ﴿ تَعْبِيْر التُروْباَ عَطْفُ عَلىٰ مُفَدَّر مُتَعَلَّقُ بِمَكَّنَّا أَيْ لِنُمَكِّنَهُ أَوِ الْوَاوُ زَائِدَةً وَاللُّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِه تَعَالِيٰ لاَ يُعْجِزُهُ شَيْحٌ وَلَٰكِنَّ أَكْفَرَ النَّاسِ وَهُمُ الْكُنَّارُ لَا يَعْلَمُونَ ذُلكَ.
- . وَلَمَّنَّا بَلَغَ آشُكَّهُ وَهُو ثَلْثُونٌ سَنَةً أَو " ثَلُثُ أَتَيْنَاهُ حُكُمًّا حِكْمَةً وَعَلْمًا ع فِفْهًا فِي الدِّينُ قَبْلُ انَ يَبْعَثَ نَبِيًّا وَكُذٰلِكَ كَمَا جَزَيْنَاهُ نَجَّزِى الْمُحْسِنِيْنَ لأَنْفُسهم .
- زُلَيْخَا عَنْ نَفْسِهِ أَيْ طَلَبَتْ مِنْهُ أَنْ يُوَاقِعَهَا وَغَلَّقَتِ الْآبُواَبِ لِلْبَيْتِ وَقَالَتْ لَهُ هَيْتَ لَكَ مَا أَيْ هَلُمَّ وَاللَّامُ لِلنَّبَيْنِ وَفَيْ قِرَاءَةِ بِكُسُّرِ النَّهَاءِ وَأُخْرَى بِضَمَّ التَّاءِ.

قَالَ مَعَادُ اللّهِ اَعُودُ بِاللّهِ مِنْ دُلِكَ اِللّهِ مِنْ دُلِكَ اللّهُ مَنْ دُلِكَ اللّهُ مَنْ دُلِكَ اللّهُ اَنْ اللّهُ اَنْ اللّهُ ال

74. وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ قَصَدَتْ مِنْهُ الْجِمَاعُ وَمَهُ بِهِ قَصَدَتْ مِنْهُ الْجِمَاعُ وَمَهُ بِهِ قَصَدَتْ مِنْهُ الْجِمَاعُ وَمَهُ بِهِ قَصَدَ ذَلِكَ لَوْلاً أَنْ زُأْ بُرُهُانَ رَبِّهُ وَقَالُ الْمِنْ عَبَّاسٍ (رض) مُثِلً لَهُ يَعْفُونُهُ مِنْ انَاصِلِهِ وَجَوَابُ لَوْلاً لَهُ شَهْ وَتُهُ مِنْ انَاصِلِهِ وَجَوَابُ لَوْلاً لَحَامَعُهَا كَذَلِكَ أَرِيْنَاهُ الْبُرُهَانُ لَعَامَعُهَا كَذَلِكَ أَرِيْنَاهُ الْبُرُهَانُ لَعَامَعُهَا كَذَلِكَ أَرِيْنَاهُ الْبُرُهَانُ لَلْمُ السَّوْءُ السُّوْءَ السُّوبَ النَّوبَانَةُ وَالْفَحَشَاءُ وَ النَّونَا إِلَّهُ مِنْ عِبَادِنا لَلْمُخْلَصِيْنَ فِي الطَّاعَةِ وَفِي قِرَاءَ فِي لِفَعَتِمُ السَّوْءُ وَفِي قِرَاءَ فِي لِفَعَتْمُ اللَّهُ فَتَا إِللَّهُ عَنْ وَلِيْنَ قِرَاءَ فِي لِفَعَتْمُ اللَّهِ إِنَّا لَهُ مَعْقَا وَيْنَ قِرَاءَ فِي لِفَاعَةً وَفِي قِرَاءَ فِي لَا لَهُ اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَاءُ وَفِي قِرَاءَ فِي لَا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَاعِةُ وَفِي قِلَاءً لِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَاعَةُ وَفِي قَلَاءً لِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَاعِةُ وَفِي قَلَامُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامِ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعِلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ

٢٥. وَاسْتَبَعَا الْبَابَ بَادِرًا اِلَبْهِ بِيُوسْكُ لِلَّهْ فِي الْبَيْهِ بِيُوسْكُ لِلْقَشْبُتُ بِهِ فَامَسْكَتْ فَوَدَهُ وَجَذَبَتْهُ الْبَلْهَا وَقَدَّتْ شَقَّتْ فَوَدَهُ لَكِنْهُ الْكِنْهَا وَقَدَّتْ شَقَّتْ وَرَجْهَا لَكَ الْبَابِ ء فَنَزَمَتْ نَعْسَهَا ثُمَّ وَرَجْهَا لَكَ الْبَابِ ء فَنَزَمَتْ نَعْسَهَا ثُمَّ وَرَجْهَا لَكَ الْبَابِ ء فَنَزَمَتْ نَعْسَهَا ثُمَّ وَرَجْهَا لَكَ البَابِ ء فَنَزَمَتْ نَعْسَهَا ثُمَّ قَالَتْ مَا جَزَاءٌ مَنْ أَرَادَ بِالْعْلِكَ سُوّءٌ زَنْا البَّحِنِ أَنْ يُسْتَجَنَ أَيْ يُحْبَسَ فِي السِّجْنِ أَنْ يُسْتَجَنَ أَيْ يُحْبَسَ فِي السِّجْنِ أَوْ عَلَامٌ بَانْ يُسْتَجَنَ أَيْ يُحْبَسَ فِي السِّجْنِ أَوْ عَلَامٌ بَانَ يُعْمَرَهِ .

দে বৰ্জন, আল্লাহ পানাই অৰ্থাৎ তা হতে আমি আল্লাহত আন্তম নিতেছি, নিশ্চম তিনি অৰ্থাৎ বিনি আমাতে ক্ৰম কৰে এনেছেন তিনি আমাতে সন্মানজনক চাবে পাকতে দিয়েছেন তিব পাকবারের বিষয়ে আমি কোনোকল খেমানত কংতে পারি না। তিনি আমাতে অবস্থান। তিনি আমাত্র আমাত্র অবস্থান। তিনি আমাত্র আমাত্র আমাত্র আমাত্র আমাত্র আমাত্র ক্রমের ক্রমিন স্থানি আমাত্র আমাত

২৪. সেই মহিলা তার কথা ভাবে, তার সাথে মিলনের ইচ্ছা প্রকাশ করে আরও সেও তার প্রতি অনুরস্ক হয়, তার ইচ্ছা করে, যদি না সে তার প্রতিপালকের নিদর্শন প্রত্যক্ষ করত। তবে সে নিশ্চয় তাতে রত হতে: হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন ঐ সময় তার সামনে হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর প্রতিকৃতি ভেসে উঠে। তিনি তার বুক চাপড়িয়ে দেন। ফলে তার আঙ্গুলের মাথা দিয়ে সম্ভোগ-লিন্স্য বের হয়ে চলে যায়। পূর্ট [যদি না] এটার জওয়াব এ স্থানে উহ্য। উহা হলো لَجَامَعَهَا [তবে নিশ্চয় সে সঙ্গত হতো]। এভাবে আমি তাকে নিদর্শন প্রত্যক্ষ করিয়েছিলাম তার থেকে মন্দকর্ম বিশ্বাসভঙ্গ করা ও অশ্লীলতা ব্যভিচার বিদ্রিত করে রাখার উদ্দেশ্য। সে ছিল আমার একনিষ্ঠ বান্দাদের অন্তর্ভুক্ত ভিত্তি ভার এক কেরাতে তার ل অক্ষরটিতে ফার্তহাসহ الْمُخْلَصِينَ রূপে পঠিত রয়েছে। অর্থ আমার মনোনীর্ত বান্দাদের অন্তর্ভক ।

২৫. তারা উভয়েই দরজার দিকে দৌড়ে গেল। হযরত ইউসুফ (আ.) পালাতে ছুটলেন আর ঐ মেয়েটি তাঁকে জড়িয়ে ধরতে গেল। সে পিছন দিক হতে তাঁর কাপড় ধরে নিজের দিকে টান দিল। এবং ব্রীলোকটি পিছন হতে তার জামা ছিড়ে ফেলল আর তারা তার সর্দারকে অর্থাৎ যুলায়খার স্বামীকে দরজার নিকট পেল। সঙ্গে সঙ্গে ব্রীলোকটি নিজের নিদেখিতা প্রকাশ করে কলন, যে ব্যক্তি তোমার পরিবারের সাথে কুকর্ম কামনা করে ব্যক্তি তোমার পরিবারের সাথে কুকর্ম কামনা করে বাজিচার করতে চায় তাকে কারাগারে প্রবান জেলে বন্দী করে রাখা বু প্রহার করত মর্মন্তুদ্ধ যুম্বণকর লাকি দান বাতীত তার জন্য আর কি দেও হতে পারে?

. ২২ . ইউসুফ নিজের নির্দোষিতা সম্পর্কে <u>বলল, সেই</u> جَالَ يُوسُفُ مُـتَـبَرِنــًا هِـمَى رَاوَدَتْـنــيْ عَـنْ نَفْسَى وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ أَهْلِهَا مِ إِبْن عَمِّهَا رُويَ أَنُّهُ كَانَ فِي الْمَهُد فَقَالَ إِنَّ كَانَ قَمِينُصُهُ قُدَّ مِنْ قُبُلِ قُدَّامٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ الْكُذِبِيْنَ .

٢٧. وَإِنْ كَانَ قَمِيْكُ فُدٌّ مِنْ دُبُرٍ خَلْفٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصِّدِقين .

٢٨. فَلَمَّا رَأْ زُوْجُهَا قَمِيْصَهُ قُدَّمِنْ دُبُر قَالَ إِنَّهُ أَى قَوْلُكِ مَا جَزَآءُ مُنْ أَرَادَ البِعِ مِنْ كَيْدِكُنَّ د انَّ كَيْدَكُنَّ آيُّهَا النِّسَاءُ عَظيْمُ

الْاَمْسَرَ وَلَا تَسَذُكُسُرُهُ لِسَنَسَلًّا بِسَهْسَيْسِعَ وَاسْتَغُفري بِا زُلَيْخَا لِذَنْبِكَ عِإِنَّكَ كُنْتَ مِنَ الْخُطِئِيْنَ الْأَثْمِيْنَ

আমাকে ফসলিয়েছিল। ঐ স্ত্রীলোকটির পরিবারের একজন সাক্ষী তার চাচাতো ভাই বর্ণিত আছে যে, সে তখন দোলনার শিশু ছিল, সাক্ষ্য দিল। বলল, যদি তার জামার সম্বথে ভাগ ছিন্ন করা হয়ে থাকে তবে ব্রীলোকটি সত্য বলেছে আর সে [হ্যরত ইউসুফ (আ.)] মিথ্যাবাদীর অন্তর্ভুক্ত। 🚅 অর্থ- সম্বুথে কা ২৭, আর তার জামা যদি পিছন দিক হতে ছিন্ন করা হয়ে থাকে তবে স্ত্রীলোকটি মিথ্যা বলেছে আর সে হিয়রত ইউসুফ (আ.) সত্যবাদীদের অন্তর্ভুক্ত হবে ৷ '্র'

অর্থ- পিছনের দিক ৷ ২৮. স্ত্রীলোকটির স্বামী যখন দেখল যে, তার জামা পিছন দিক হতে ছিন্ন করা হয়েছে তখন সে বলল, এটা অর্থাৎ কি দণ্ড হবে? তোমার এ কথা বলা তোমরা নারীদের ছলনা । হে নারী জাতি! তোমাদের ছলনা ভীষণ!

प्र २৯. घण्डश्व स्त्र वनन, दर ह<u>ेछ्मूकः वि</u>ष्ठा अर्थाः वर्षे ব্যাপারটিকে উপেক্ষা কর। কাউকেও এটা বলো না. এটা যেন প্রচার না হয়। আর হে যুলায়খা তুমি তোমার অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। তুমিই অপরাধীদের পাপীদের অন্তর্ভুক্ত।

### তাহকীক ও তারকীব

الَّذِيْ खात فَاشْتَرَاهُ وَقَالَ لِإِمْرَأَتِهِ खबीर فَا شُتَرَاهُ عَزِيْزُ مَصْرَ ख़ला مَعْطُوفٌ عَلَبْهِ खात عَاطِفَه वाला وَاوَ : قُولُكُهُ وَقَالَ रख़र । जातात किंट حَالُ १८क مُنَعَبِّلُقُ १८क مُنَعَبِّلُقُ २७क मार्थ الشُنَرَادُ وَمُنْ مِضْرَ अत काराल । जात إشْنَرَادُ জেউ مِنْ اَهْل भारमत পূর্বে الشُغَرَاءُ مِنْ اَهْل مِنْ مَنْ اَهْل مِنْ مَنْ اَهْل भारमत পূর্বে । উহা ইবারত এরপ হবে যে, مِنْسَرَ نَالَ राता पुर्वा وَمُرَاتَهُ عِلَا السَّمَاتِ السَّبَاسُ व प्रुताठ कारना السُّتَرَاهُ فَيْ مِصْرَ अर्थ निराहक سفر अर्था وَمُنَّاتَهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاكِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ مَعُولَهُ वात أَكُومُ مُشْوَاهُ आते مُثَوَّاهُ وَاللهِ مُتَعَلَقُ अ

वत उपान प्रिनादित धनागादित मत्तीत नाम । जात डिलाधि रहा। 'आजीज'' । فَوْلُـهُ قِطْفَيْر अर्थाए जारक निर्द्धात निकर रेड्ड उ अम्मारनद नारथ दाय। فَوْلُكُ أَكُرُ مِنْ مَقَامَهُ عِنْدَ نَا

ें يُمُكُمُ حُصُولًا : এটা মুবলাগার সীগাহ, অর্থ হলো- সহবাসে অক্ষম ব্যক্তি।

এটা মুযারে'-এর সীগাহ, যা ﴿ وَهُ كَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ अरात'-এর সীগাহ, যা ﴿ وَهُ اللَّهُ النَّعَلَّمَهُ -এর মধ্যে দুটি তারকীবের প্রতি ইঙ্গিত করেছেন। প্রথম হলো رَاوْ টা আতেফা হবে, এ সুরতে উহা ইবারত হবে-

: এটা একবচন তবে বস্তবচনের ওয়নে হয়েছে।

সভবীকরণ : জালালাইনের নোসখায় হিন্দি রয়েছে। তবে বিতদ্ধ ইবারত হবে– হিন্দি

वत त्रीगार। बात . यभीत राला : قَوْلُـهُ رَاوِنْدُ مُوَنِّتُ غَالِيْ वव-مَاضِيْن वि . वरि साती ठाल अविक्षात कवत : वव رَاحِدُ مَذَكُرُ غَالِثٍ

थरक इलाउ এकनित्कत अना इरत। مُعَاعَلَهُ अत प्राता है जिल्ल करत निरस्रहन त्य, अथात عَوْلُهُ طَلَبَتُ مِنْهُ

া যা سُمُ يَكُلُ اللَّهُ مَجْدُرُونَ कात অপরটি হলো مُبِيِّتُ । একটি হলো مُبِيِّتُ আর অপরটি হলো يَقُولُ هُ مَيْتُ لَكَ اَنْزُلُ अत अर्थ হয়েছে। অর্থ আস। আর بَارْ مَجْرُرُونَ कात كَافْ आत كَافْ आत عَرْفْجَارُ । কিন্তু हैं। اَنْزُلُ कात عَادِمُ مَجْرُرُونَ مَجْرُرُونَ عَجْدُرُونَ कात अर्थ हैं। अर्थ कात को कार्यों के कार्या के के के

روح) المنافقة ودروم المام معنى المنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة

। यह : فَعُولُكُ مُعَاذَ يَعُودُ الله عَادَ اللَّهِ مُعَادَ اللَّه

এই বৃদ্ধিকরণ দারা দেই কথার দিকে ইসিত করেছেন যে, كُلُولُ الْجُنَامُهُمُهُمُ : এই বৃদ্ধিকরণ দারা দেই কথার দিকে ইসিত করেছেন যে, كُلُولُ الْجُنَامُهُمُهُمُ রয়েছে। পূর্বে উদ্বিশিত لَمْرِيْ يَعْمُدُمُ कराइह । কেনলা كَرِيُّا এর জবাব لَوْكُ । এর উপর مُنْفُرُة हा सा।

َالْكُنَّا، كُذُلِكُ उदात माण्डेन হওয়ার কারণে بُنَّكَ 'এতে ইঙ্গিত রয়েছে । অর্থাৎ اَلْمُكُنَّ وَلَاكُ وَالْكَ আ عَمْرُتُ عَلَيْكُ مُثَلِّلُ के छेश لَكُنَّا (عَمَّدُ عَلَيْكُ के अर لَكُمْ وَالْكُورِ الْمُعْرِثُ عَلَيْكُ م

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাগত হয়েছে। অৰ্থাৎ কাফেলার লোকেরা যখন তাঁকে কুল থেকে উদ্ধার করল, তখন তার ভাইরেরা তাঁকে নিজেদের পলাতক ক্রিতন্য হয়েছে। অর্থাৎ কাফেলার লোকেরা যখন তাঁকে কুল থেকে উদ্ধার করল, তখন তার ভাইরেরা তাঁকে নিজেদের পলাতক ক্রীতদাস আখ্যা দিয়ে গুটিকতক দিরহামের বিনিময়ে তাঁকে বিক্রি করে দিল। প্রথমত তাদের আসল লক্ষ্য তাঁর দ্বারা টারাপমসা উপার্জন করা ছিল না; বরং পিতার কাছ থেকে তাঁকে বিক্রিয় করে দেওয়াই ছিল মূল লক্ষ্য। তাই তথু বিক্রি করে দিয়েই তারা ক্ষান্ত হয়বাই, বরং তারা আশব্যা করছিল যে, কাফেলার লোকেরা তাকে এখানেই ছেড়ে যাবে এবং অতঃগর সে কোনো রকমে পিতার কাছে পৌছে আগাগোড়া চক্রান্ত গাঁস করে দেবে। তাই তাফসীরবিদ মুজাহিদের বর্ধনা অনুমারী, তারা কাফেলার বওয়ানা হয়ে যাওয়া পর্যন্ত মেপানেই অপেক্ষা করেল। যখন কাফেলার রওয়ানা হয়ে যাওয়া পর্যন্ত মেপানেই অপেক্ষা করেল। যখন কাফেলার রওয়ানা হয়ে বছল তার কিছু দূর পর্যন্ত কাফেলার পেছনে পেছনে লেল এবং তালেরকে বলল, দেখ, এর পলায়নের অভ্যাস রয়েছে। একে মুক্ত ছেড়ে দিয়ো না; বথং ঠেছে রাখ । এ অমুল্য নিধির মুন্য ও মর্যাদা অক্ত কাফেলার লোকেরা তাঁকে এমনিভাবে মিসরে নিয়ে লেন

–(তাঞ্চসীরে ইবনে কাসীর)

এর পরবর্তী ঘটনা আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত রয়েছে। কুরআনের নিজস্ব সংক্ষিক্তরণ পদ্ধতি অনুযায়ী কাহিনীর যতটুকু সংশ আপনা-আপনি বুঝা যায়, তার বেশি উল্লেখ করা প্রয়োজনীয় মনে করা হয়নি; উদাহরণত কাচ্চেলার বিভিন্ন মঞ্জিল অভিক্রম করে মিসর পর্যন্ত পৌছা, সেখানে পৌছে হযরত ইউসুক (আ.)-কে বিক্রি করে দেওয়া ইত্যাদি। এওলো ছেড়ে দির অভঃপর বলা হয়েছে - أَنْ يَكُومِنُ مُثَوَّادًا لَأَيْنَ الْشَيْرَاهُ مِنْ مِضْرَ لِإِمْرَاتِهِ اَكُومِنُ مُثَوَّاءً হযরত ইউসুক (আ.)-কে মিসর ক্রয় করল, সে তার ব্রীকে বলল ইউসুক এই বসবাসের সুবনোবন্ধ কর।

তাফসীরে কুরতুরীতে বলা হয়েছে কাঞ্চেলার লোকেরা তাঁকে মিসর নিয়ে যাওয়ার পর বিক্রয়ের কথা ঘোষণা করতেই ক্রেডার প্রতিযোগিতামূলকভাবে দাম বলতে লাগল। শেষ পর্যন্ত হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর গুজনের সমান স্বর্ণ, সমপরিমাণ মৃগনাচি এবং সমপরিমাণ রেশমি বস্তু দাম সাবান্ত হয়ে গেল।

আল্লাহ ডা'আলা এ রত্ন আজীজে মিসরের জন্য অবধারিত করেছিলেন। তিনি বিনিময়ে উদ্ধিখিত দ্রব্যসমামী দিয়ে হবঃহ ইউসুন্ধ (আ.)-কে ক্রয় করে নিলেন।

কুরআনের পূর্ববর্তী বক্তব্য থেকে জানা গেছে যে, এগুলো কোনো দৈবাৎ ঘটনা নয়; বরং বিশ্বপালকের রচিও অট্ট ব্যবস্থাপনার অংশমাত্র। তিনি মিসরে হযরত ইউসুফ (আ.)-কে ক্রয় করার জন্য এ দেশের সর্বাধিক সন্মানিত ব্যক্তিরে মনোনীত করেছিলেন। ইবনে কাছীর বলেন, যে ব্যক্তি হযরত ইউসুফ (আ.)-কে ক্রয় করেছিলেন, তিনি ছিলেন মিসরের অর্থমন্ত্রী। তার নাম 'কিডফীর' কিংবার 'ইডফীর' বলা হয়ে থাকে। তখন মিসরের সম্রাট ছিলেন আমালেকা জাতির জনৈর ব্যক্তি 'রাইয়ান ইবনে ওসায়দ'। তিনি পরবর্তীকালে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর হাতে মুসলমান হয়েছিলেন এবং তারই জীবদ্দশায় মৃত্যুমুবে পতিত হয়েছিলেন। —[মাহারী] ক্রেডা আজীজে মিসরের প্রীর নাম ছিল 'রাইল' কিংবা 'জুলায়খা' আজীজে মিসর 'কিডফীর' হযরত ইউসুফ (আ.) সম্পর্কে প্রীকে নির্দেশ দিলেন; তাকে বসবাসের উত্তম জায়গা দাও; ক্রীভাদাসের মতো রেখো না এবং তার প্রয়োজনাদির সুবন্দোবত্ত কর।

হযরত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, দুনিয়াতে তিন ব্যক্তি অত্যন্ত বিচক্ষণ এবং চেহারা দেখে শুভাশ্নত নিরপণকর্ম প্রমাণিত হয়েছেন। প্রথম, আজীজে মিসর। তিনি স্বীয় নিরপণ শক্তি দ্বারা হ্যরত ইউসুক (আ.)-এর গুণাবলি অবহিত হয় স্ত্রীকে উপরিউক্ত নির্দেশ দিয়েছিলেন। দ্বিতীয়, হ্যরত শো'আয়ব (আ.)-এর ঐ কন্যা, যে হ্যরত মুসা (আ.) সম্পর্কে পিতাহ বলেছিল ক্রিটিটেন নির্দ্দিশ ক্রিটিটেন নির্দ্দিশ ক্রিটিটেন নির্দ্দিশ নির্দ্দিশ ক্রিটিটেন নির্দ্দিশ নির্দ্দিশ নির্দ্দিশ করেছে আজম (রা.)-কে পরবর্তী বনিষ্ক মনোনীত করেছিলেন। –(তাফনীরে ইবনে কাসীর)

ভূতি আৰি হাজত ইউসুন্ধ (আ.)-কে সে দেশে প্রতিষ্ঠিত আমি হ্যরত ইউসুন্ধ (আ.)-কে সে দেশে প্রতিষ্ঠিত দান করলাম। এতে ভবিষ্ঠাৎ ঘটনার সুসংবাদ রয়েছে যে, হ্যরত ইউসুন্ধ (আ.) এখন ক্রীতদাসের বেশে আজীজে মিসমে গৃহে প্রবেশ করেছে, অতি সতুর সে মিসমেরর সর্ব প্রধান ব্যক্তি হবে এবং রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা লাভ করবে।

এখনে শুক্ত নুন্দ্র কর্তন কর্মান করাই নাজ করাই

ত্রতাৰ কারণ উর্বাচিত । উর্বাচিত কর্মান । ইয়া কর্মে প্রবল ও শক্তিমান । যাবতীয় বাহ্যিক কারণ উর্বাচিত করণ উর্বাচিত । এক হানীসে রাসূলুরাহ হার্ক বলেন, যখন আল্লাহ তা'আলা কোনো কান্ধ করার ইচ্ছা করেন, তথ্য কুনিয়ার সব উপকরণ তার জন্য প্রস্তুত করে দেন ।

কৈতু অধিকাংশ লোক এ সত্য বুঝে না তারা বাহ্যিক উপকরণাদিকেই কিতু অধিকাংশ লোক এ সত্য বুঝে না তারা বাহ্যিক উপকরণাদিকেই সব কিছু মনে করে এগুলোর চিন্তায় ব্যাপৃত থাকে এবং উপকরণ.সৃষ্টিকারী ও সর্বশক্তিমানের কথা ভূলে যায়।

े अर्थार यसन रयत्र उष्टेम् (আ.) পূর্ণ শক্তি ও যৌকে পদার্পণ করলেন, তখন আমি তাকে প্রজ্ঞা ও বুংপতি দান করলাম।

শক্তি ও যৌবন' কোন বয়সে অর্জিত হলো, এ সম্পর্কে তাফসীরবিদগণের বিভিন্ন উক্তি রয়েছে। হয়রত ইবনে আব্বং মুজাহিন, কাতাদাহ (রা.) বলেন, তখন বয়স ছিল তেত্রিশ বছর। যাহহাক বিশ বছর এবং হাসান বসরী চল্লিশ বছর বর্ণ করেছেন। তবে এ বিষয়ে সবাই একমত যে, প্রজ্ঞা ও বাুংপত্তি দান করার অর্থ এস্থুলে নরুয়ত দান করা। এতে আরও জন ্পন যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)— মিসর পৌছারও অনেক পরে নবুয়ত লাভ করেছিলেন। কৃপের গাঁচীরে যে ওহাঁ তার কছে। প্রেরণ করা হয়েছিল, তা নবুয়তের ওহী ছিল না; বরং আভিধানিক 'ওহী' ছিল, যা প্রগন্ধর নয় এমন ব্যক্তির কছেও প্রেরণ করা যাহে যেমন হয়রত মুসা (আ.)-এর জননী এবং হয়রত ঈসা (আ.)-এর মাতা মরিয়াম সম্পর্কে বর্ণিত রয়েছে

আমি সংকর্মশীলদেরকে এমনিকাবে প্রতিদান দিয়ে পাতি: উদ্দেশ্ এই মে, দিছিত ধ্বংসের করন থেকে মুক্তি নিয়ে রাজত্ব ও সম্মান পর্যন্ত পৌছানো ছিল হয়রত ইউসুফ (আ).-এর সদাচরণ, আল্লাহ উতি ও সং কর্মের পরিপতি। এটা ওপু ভারই বৈশিষ্টা নয়, যে কেউ এমন সংকর্ম করবে, সে এমনিভাবে আমার পুরস্কার লাভ করবে: কৈ ক্রিটি তি ক্রিটি ও ক্রিটি ও ক্রিটি তি ক্রিটি করবে তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি করবে জন্য তাকে ক্রমানত ক্রিটি তি ক্রিটি ক্রিটি তি ক্রিটি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি তি ক্রিটি ক্রিটি ক্রিটি তি ক্রিটি ক

প্রথম আয়াতে জানা গিয়েছিল যে, এ মহিলা ছিল আজীজে মিসরের স্ত্রী। কিন্তু এ স্থলে কুরআন 'আজীজ পন্ধী' এই সংক্ষিপ্ত শব্দ ছেড়ে 'যার গৃহে সে ছিল' এ শব্দ ব্যবহার করেছে। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ওলাহ থেকে বিচে থাকা এ কারণে আরও অধিক কঠিন ছিল যে, তিনি তারই গৃহে তারই আশ্রয়ে থাকতেন। তার আদেশ উপেক্ষা করা তাঁর পক্ষে সহজ্ঞসাধ্য ছিল না।

ভনাহ থেকে বাঁচার প্রধান অবদয়ন স্বয়ং আল্লাহর কাছে আল্লায় প্রার্থনা করা : এর বাহ্যিক কারণ ঘটে এই যে, হযরত ইউন্ক (আ) যবন নিছেকে চতুর্দিক থেকে বেটিত দেখলেন, তবন পরগম্বরসূলত ভঙ্গিতে সর্বপ্রথম আল্লাহর আল্লায় প্রার্থন করলেন। এটা জানা করা যে, যে ব্যক্তি আল্লাহর অল্লাহ করেন তাকে কেউ বিচ্চ পথ থেকে বিহ্যুত করতে পারেন। অতঃগর তিনি পরগাম্বরসূলত বিজ্ঞতা ও উপদেশ প্রয়োগ করে স্বয়ং জুলায়খাকে উপদেশ পিতে লাগলেন যে, তারও উচিত আল্লাহকে ভয় করা এবং মন বাসনা থেকে বিরত বাজা। তিনি বিশ্বনি আমাকে স্থান বিশ্বনি আমাকে স্থান বিশ্বনি আমাকে স্থান বিরব্ধা অত্যাসরীরা কলান প্রথম রেবেছেন। যেন রেবেছেন। আল্লাহরীরা কলান প্রথম বাজারীরা কলান প্রথম বাজার বাজারীরা কলান প্রথম বাজার বাজারীরা কলান প্রথম বাজার বাজারীরা কলান প্রথম বাজারীরা কলান প্রথম বাজার কলান বাজারীরা কলান প্রথম বাজার কলান বাজারীরা কলান প্রথম বাজার বাজার কলান প্রথম বাজার বাজারীরা কলান প্রথম বাজার কলান বাজার বাজার কলান বাজার কলার বাজার কলান বাজার কলান বাজার কলান বাজার কলান বাজার কলান বাজার বাজার কলান বাজার বাজার কলান বাজার কলান বাজার কলান বাজার বাজার

বাহ্যিক অর্থ এই যে, তোমার স্বামী আজীজে মিসর আমাকে লালন-পালন করেছেন, আমাকে উপ্তম জায়গা দিয়েছেন। অতএব তিনি আমার প্রতি অনুগ্রহকারী। আমি তাঁর ইচ্ছতে হস্তক্ষেপ করব? এটা জঘন্য অনাচার অথচ অনাচারীরা কখনও কল্যাণ প্রাপ্ত হয় না। এতাবে তিনি যেন স্বয়ং ভুলায়খাকেও এ শিক্ষা দিলেন যে, আমি কয়েক দিন লালন-পালনের কৃতজ্ঞতা যখন এতটুকু স্বীকার করি, তখন তোমাকে আরও বেশি স্বীকার করা দরকার।

এবানে হথবত ইউনুক (আ.) আজীজে মিসরকে স্বীয় 'রব' পালনকর্তা বলেছেন। অথচ এ শব্দটি আল্লাহ ছাড়া অন্যের ক্ষেত্রে ধরেল করা বৈধ নয়। কারণ এধরনের শব্দ শিরকের ধারণা সৃষ্টিকারী এবং মুশরিকদের সাথে সাদৃশ্য সৃষ্টি করার কারণ হয়ে বাকে। এ কারণেই ইসলামি শরিষতে এ ধরনের শব্দ ব্যবহার করাও নিবিদ্ধ। সহীহ মুসলিমের হাদীনে রয়েছে, কোনো দাস দীয় প্রভুকে 'রব' বলতে পারবে না এবং কোনো প্রভু স্বীয়দাসকে 'বাদ্যা' বলতে পারবে না। কিন্তু এ হক্ষে ইসলামি শরিষতের বৈশিষ্ট্য। এতে শিরক নিবিদ্ধ করা হয়েছে যা শিরকের স্বায় হওরার সন্ধাবনা রাখে। পূর্ববর্তী পরগন্ধরগালের শরিষতে শিরককে কঠোরভাবে নিবিদ্ধ করা হলেও কারণ এবং উপায়াদির উপর কোনো নিষেধাজ্ঞা ছিল না। এক বাবদে পূর্ববর্তী পরিষ্কারমতে পরিষ্কার স্বায় বিশ্বায় করিছে ছিল না। এক ইসলামি শরিষতে কিয়ামত পর্বন্ত কারণের বিধায় এক শিরক ব্যবহিত সমৃত্বে উল্লাইন কারণে সিবিদ্ধার কারণে শিরকের উপায়াদি তথা চিত্র ও শিরকের ধারণা সৃষ্টিকারী শব্দবিত নিষিদ্ধ করা হয়েছে। মোটকথা, হররত ইউনুক (আ.)-এর ক্রিট্রা ভিনি আমার পালনকর্তা বলা স্বস্থানে ঠিকই ছিল।

শক্ষায়রে ্র্র্য পাদ্দের সর্বনামটি আল্লাহর দিকে ফিরানোও সম্ববদর। অর্থাৎ হয়রত ইউসুফ (আ.)-আল্লাহকেই রব' বলেছেন। বনবাসের উর্ব্য জারগাও প্রকৃতপক্ষে ভিনিই দিয়েছেন। সেমতে তার অবাধ্যতা সর্ববৃহৎ জুলুম। এরপ জুলুমনারী কখনও সকল হয় না . সুধী ইবনে ইসহাক প্রমুখ ভাকসীরবিদ বর্ণনা করেন যে, এ নির্জনভায় জুলায়খা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে আকৃষ্ট করার জন্য তার ত্রপ ও সৌন্দর্যের উজ্বাসিত প্রশংসা করতে লাগল। সে বলল, ভোমার মাথার চুল কত সুন্দর! হয়রত ইউসুফ (আ.) কললেন, মৃত্যুর পর এই চুল সর্বপ্রথম আমার দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। এরপর জুলায়খা বলল, ভোমার নেত্রছয় কতই না মনোহর! হযরত ইউসুফ (আ.) বদলেন, মৃত্যুর পর এগুলো পানি হয়ে আমার মুখমগুলে প্রবাহিত হবে। জুলায়খা আরও বলদ, ডোমার মুখমগুল কতই না কমনীয়! হযরত ইউসুফ (আ.) বদলেন, এগুলো সব মৃত্তিকার খোরাক। আল্লাহ তা আলা তার মনে পরকালের চিন্তা এত বেশি প্রবল করে দেন যে, ভরা যৌবনেও জ্বগতের যাবতীয় ভোগবিলাস তাঁর দৃষ্টিতে তুক্ষ হয়ে যায়। সতা বলতে কি পরকালের চিন্তাই মানুষকে সর্বত্র সব অনিষ্ট থেকে নির্দিপ্ত রাখতে পারে।

পূর্ববর্তী আয়াতে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর বিরাট পরীক্ষা উল্লেখ করে বলা : ﴿ وَهُمْ مَّ بِهَا الْحَ হয়েছিল যেঁ, আজীর্জে মিসরের স্ত্রী জুলায়খা গৃহের দরজা বন্ধ করে তাকে পাপকাজের দিকে আহ্বান করতে সচেষ্ট হলো এবং নিজের প্রতি আকৃষ্ট ও প্রবৃত্ত করার সব উপকরণ উপস্থিত করে দিল; কিন্তু ইচ্জতের মালিক আল্লাহ এ সং যুবককে এহেন অগ্নিপরীক্ষায় দৃঢ়পদ রাখনেন। এর আরও বিবরণ আলোচ্য আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, জুলায়খা তো পাপকাজের কল্পনায় বিভারই ছিল, হয়রত ইউসৃফ (আ.)-এর মনেও মানবিক স্বভাববশত কিছু কিছু অনিচ্ছাকৃত ঝোঁক সৃষ্টি হতে যাচ্ছিল : কিন্তু আল্লাহ ত'আলা ঠিক সেই মূহূর্তে স্বীয় যুক্তি প্রমাণ হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সামনে তুলে ধরেন, যদক্রন সেই অনিচ্ছাকৃত ঝোঁক ক্রমবর্ধিত হওয়ার পরিবর্তে সম্পূর্ণ নিশ্চিক হয়ে গেল এবং তিনি মহিলার নাগপাশ ছিন্ন করে উর্ধ্বস্থাসে ছুটতে লাগলেন। এ আয়াতে 🛣 শব্দটি [কল্পনা অর্থে] যুলায়খা ও হযরত ইউসুফ (আ.) উভয়ের প্রতি সম্বন্ধযুক্ত করা হয়েছে ؛ বলা হয়েছে وَلَغَتْ 🍒 🎝 একথা সুনিষ্ঠিত যে, জুলায়খার কল্পনা ছিল পাপকাজের কল্পনা। এতে হযরত ইউসুফ (আ.) সম্পর্কেও এ ধরনের ধারণা হতে পারত। অথচ মুসলিম সম্প্রদায়ের সর্বন্ধত অভিমত অনুযায়ী এটা নবুয়ত ও রিসালতের পরিপন্থি। কেননা সকল মুসলিম মনীষীই এ বিষয়ে একমত যে, পয়গাম্বরণণ সর্বপ্রকার সগীরা ও কবীরা গুনাহ থেকে পবিত্র থাকেন। তাঁদের দ্বারা কবীরা গুনাহ ইচ্ছা, অনিচ্ছা বা ভুলবশত কোনোরূপেই হতে পারে না। তবে সগীরা গুনাহ অনিচ্ছা ও ভুলবশত হয়ে যাওয়ার আশস্কা আছে ৷ কিন্তু তাঁদেরকে এর উপরও সক্রিয় থাকতে দেওয়া হয় না; বরং সতর্ক করে তা থেকে সরিয়ে আন য়ে: পয়গাম্বরণণের পবিত্রতার এ বিষয়টি কুরআন ও সুন্নাহ দ্বারা প্রমাণিত হওয়া পরিণত ছাড়াও তাঁদের যোগ্যতার প্রশ্নেও জরুরি। কেননা যদি পয়গাম্বরগণের দারা শুনাহ সংঘটিত হওয়ার আশস্কা থাকে, তবে তাঁদের আনীত ধর্ম ও ওহীর প্রতি আস্থার কোনো উপায় থাকে না এবং তাঁদেরকে প্রেরণ ও তাঁদের প্রতি গ্রন্থ অবতারণের কোনো উপকারিতাও অবশিষ্ট থাকে না। একারণেই আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক পয়গাম্বরকেই গুনাহ থেকে পবিত্র রেখেছেন।

ভাই, সাধারণভাবে এ ব্যাপারে সুনিন্চিত ও নিঃসন্দিশ্ধ হওয়া গেছে যে, হযরত ইউনুষ্ণ (আ.)-এর মনে যে কল্পনা ছিল তা পাপ পর্যায়ের ছিল না। এর বিস্তারিত ব্যাখ্যা এই যে, আরবি ভাষায় ক্রিশাটি দু' অর্থে ব্যবহৃত হয়। এক. কোনো কাজের ইচ্ছা ও সংকল্প করে ফেলা। দুই. গুধু অন্তরে ধারণা ও অনিচ্ছাকৃত ভাব উদয় হওয়া। প্রথমোক্ত প্রকারটি পাপের অন্তর্ভুক্ত এবং শান্তিযোগ্য। ই্যা, যদি ইচ্ছা ও সংকল্পের পর একমাত্র আল্পাহর ভয়ে কেউ এ গুনাহ স্বেচ্ছায় ত্যাগ করে, তবে হাদীসে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা এ গুনাহের পরিবর্তে তার আমলনামায় একটি পুণা লিপিবদ্ধ করে দেন। দ্বিতীয় প্রকার অর্থাৎ ওয়্ব অন্তরে ধারণা ও অনিচ্ছাকৃত ভাব উদয় হওয়া এবং তা কার্যে করার ইচ্ছা মোটেই না থাকা। যেমন, প্রীম্মকালীন রোজায় পানির দিকে স্বাভাবিক ও অনিচ্ছাকৃত ঝোঁক প্রায় স্বায়ই জার্মত হয় অথচ রোজা অবস্থা হওয়ার ফলে তা পান করার ইচ্ছা মোটেই জার্মত হয় না। এই প্রকার কল্পনা মানুষের ইচ্ছাধীন নয় এবং এ জন্য কোনো শান্তি বা গুনাহ নেই।

সহীহ বুখারীর হাদীসে আছে, রাসূলুরাহ 🚎 বলেন, আল্লাহ তা'আলা আমার উত্মতের এমন পাপচিন্তা ও কল্পনা ক্ষমা করে দিয়েছেন, যা সে কার্যে পরিণত করে না। –[তাফনীরে কুরতুবী]

বুখারী ও মুসলিম হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 🚎 -এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, আল্লাহ তা'আলা ফেরেশতাদেরকে বলেন, আমার বান্দা যখন কোনো সং কাজের ইচ্ছা করে, তখন শুধু ইচ্ছার কারণে তার আমলনামায় একটি নেকী লিখে দাও। যদি সে সং কাজটি সম্পন্ন করে, তবে দশটি নেকী লিপিবদ্ধ কর। পক্ষান্তরে যদি কোনো পাপকাজের ইচ্ছা করে, অতঃপর আল্লাহর ভয়ে তা পরিত্যাগ করে তখন, পাপের পরিবর্তে তার আমলনামায় একটি নেকী লিখে দাও এবং যদি পাপ কাজটি করেই ফেলে, তবে একটি শুনাহ লিপিবদ্ধ কর। –িতাফসীরে ইবনে কাসীর]

তাফসীরে কুরতুবীতে উপরিউক্ত দৃ' অর্থে 🍒 শব্দের ব্যবহার প্রমাণিত করা হয়েছে এবং এর সমর্থনে আরবদের প্রচলিত ব্যক্তপন্ধতি ও কবিতার সাক্ষ্য বর্ণনা করা হয়েছে। এতে বুজা পোল যে, আয়াতে যদিও ক্ল' শন্দটিকে জুলায়খা ও হয়বত ইউসুফ (আ.) উভয়ের প্রতি সম্বন্ধুক করে হয়েছে. ত্বুও উভয়ের ক্লেজারর মধ্যে ছিল বিরাট পার্থক্য। প্রথমটি ওনাহের অন্তর্জুক এবং দিহীয়টি অনিক্ষাকৃত ধারণা, যা ওনাহের অন্তর্জুক নয়। কুরআনের বর্গনা ভঙ্গিও এ দাবির পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। কেননা উভয়ের কল্পনা যদি একই প্রকার হতে, তাবে এ ক্লেন্তে ক্লিনা থানি একই প্রকার হতে, তাবে এ ক্লেন্ত্র ক্লিনা থানি একই প্রকার হাবে এক ক্লেন্ত্র ক্লিনা থানি করে ক্লিনা করে ক্লিনার সাথে তাকিদের পদ্ধান বিষয়ে যোগ কর হয়েছে এবং হয়বার এবং হয়বার এবং হয়বার এবং হয়বার এবং ব্যবজ ইউসুফ (আ.)-এর ক্লিনারখার কল্পনা এবং হয়বাত ইউসুফ (আ.)-এর কল্পনায়খার কল

সহীহ মুসলিমের হাদীদে বলা হয়েছে, যথন হ্যেত্ত ইউস্ফ (আ.)-এ পরীক্ষার সম্থান হন, তথন ফেরেশতারা আল্লাহ তাআলার সমীপে আরক্স করল, আপনার এ থাঁটি বালা পাপচিত্তা করছে অবচ সে এব কুপরিণাম সম্পর্কে সমাক জ্ঞাত আছে -আলাহ তা'আলা বললেন, অপেক্ষা কর। যদি সে এ গুনাহ করে ফেলে, তবে যেরুপ কাজ করে, তদ্রপই তার আমলনামায় নিংৰ দাও; আর যদি সে বিরত্ত থাকে, তবে পাপের পরিবর্তে তার আমলনামায় নেকী লিপিবদ্ধ কর। কেননা সে একমাত্র আমার তয়ে খীয় খাহেশ পরিত্যাশ করেছে। এটা খুব বড় নেকী। –[তাফসীরে কুরতুবী]

মাটকৰা এই যে, হয়রত ইউসুন্ধ (আ.)-এর অন্তরে যে কল্পনা অথবা কৌক সৃষ্টি হয়েছিল, তা নিছক অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল। এটা কনাহের অন্তর্ভুক্ত নয়। অতঃপর এ ধারণার বিপক্ষে কাজ করার দক্তন আহাহে তা'আলার কাছে তাঁর ঘর্যানা আরও বেড়ে গোছে। কোনো কোনো তামসীরিবদ এ স্থানে একথাও বলেছেন যে, আয়াতের বাক্যাংশে প্রথ্ঞ-পাচার করে ক্রেট্রিনি ক্রিনি ক্রিনি কর করা ফল্পন তা আসনে অধ্য বলাছে। অক্যায় আন্তর্গ বাদ্যানের কর্প ক্রেট্রিনি ক্রিনি ক্রেনি ক্রিনি ক্রিনি ক্রিনি ক্রিনি ক্রেনি ক্রিনি ক্রিনি

ংশটি পরে উল্লেখ করা হলেও তা আসলে অগ্নে রয়েছে। অতএব আয়াতের অর্থ এই বি ইয়বত ইউস্ফ (আ)-এর মনেও কল্পনা সৃষ্টি হতো যদি তিনি আল্লাহর প্রমাণ অবলোকন না করতেন। কিবু পালনকর্তার প্রমাণ অবলোকন করার কারণে তিনি এ কল্পনা থেকে বৈঁচে গোলেন। এ বিষয়বস্থুটি সঠিক কিন্তু কোনো কোনো তাফসীরবিদ এ অফ পাছাকে ব্যাকরপিক তুল আখ্যা দিয়েছেন। এদিক দিয়েও প্রথম তাফসীরবই অগ্নগণ্য। কারণ এতে হয়বত ইউস্ফ (আ)-এর আল্লাহভীতি ও পবিত্রতার মাহাত্ম্য আরও উচ্চে চলে যায়। কেননা তিনি স্বাভাবিক ও মানবিক ঝৌক সম্বেও ওনাই ব্যাক মুক্ত থাকতে সক্ষম হয়েছিলেন।

ষীয় পাদনকর্তার যে প্রমাণ হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর দৃষ্টির সামনে এসেছিল, তা কি ছিলঃ কুরআন পাক তা ব্যক্ত করেনি : এ কারণেই এ সম্পর্কে তাফসীরবিদগণ নানা মত ব্যক্ত করেছেন। হয়রত আশুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.), মুজাহিন, সাইদ ইবনে ছ্বায়র, মুহাম্মদ ইবনে দিরীন, হাসান বসরী (র.) প্রমুখ বলেছেন, আল্লাহ তা আলা মোজেজা হিসাবে এ নির্জন কক্ষে হয়রত ইয়াকুব (আ.)-এর চিত্র এজাবে তাঁর সম্মুখে উপস্থিত করে দেন যে, তিনি হাতের অঙ্গুলি দাঁতে চেপে তাঁকে ইণিয়ার করেছেন। কোনো তাফসীরবিদ বলেন, আজীজে মিসরের মুখন্সবি তাঁর সম্মুখে ফুটিয়ে তোলা হয়। কেউ বলেন, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর দৃষ্টি ছাদের দিকে উঠতেই সেখানে কুরআন পাকের এ আয়াতে লিখিত দেখলেন।

খানিক কাৰণ এবং সিমাজের জন্য। অত্যন্ত মন্দ্র পথাং ব্যক্তিচারের নিকটবতী হয়ে। না : কেননা এটা বুবই নির্পজ্জতা, আল্লারে দান্তির কাবণ এবং সিমাজের জন্য। অত্যন্ত মন্দ্র পথা। কেউ কেউ বলেছেন জুলায়খার গৃহে একটি মুর্ভি ছিল। সে বিশেষ মুহ্তিটিকে জুলায়খা সেই মুন্তিটি কাপড় ছারা আবৃত করলে হ্যরুত ইউসুফ (আ.) এর কাবণ জিজেস করলেন। সে বলল এটা আমার উপাস্য। এব সামনে শুনাহ করার আতা আমার কোপায়। এব সামনে শুনাহ করার আতা আমার নেই। হ্যরুত ইউসুফ (আ.) বললেন, আমার উপাস্য মাবও বেশি লক্ষ্য করার যোগাতাসম্পন্ন। তাঁব সৃষ্টিকে কোনো পর্দা ঠেকাতে পারে না। কাবও কাবও মতে হ্যরুত ইউসুফ (আ.) এর নরুবত ও বিভূজ্ঞানই ছিল বয়ং পালনকর্তার প্রমাণ।

হাক্ষীব্ৰবিদ ইবনে কাশীর এসব উজি উদ্বৃত করার পর যে মন্তব্য করেছেন, তা সব সুধীজনের কাছেই সর্বাপেকা সাবলীল ও 
যহবলোগ্য: তিনি বলেছেন, কুরামান পাক যতটুকু বিষয় বর্ণনা করেছে, ততটুকু নিয়েই কান্ত থাকা দরকার। অর্থাৎ হয়রত
ইউস্ক (আ.) এমন কিছু বন্ধু দেখেছেন, যদকান তার মন ধেকে সীন্ধানক করার সামান্য ধারণাও বিদ্য়ীত হয়ে পেছে। এ
বন্ধুটি কি ছিল। তাক্ষীবিদিশাপ যেসব বিষয়ের উল্লেখ করেছেন, সেওলোব যে কোনো একটাই হতে পারে। তাই
নিচিত্রহাপে কোনো একটিকে নির্দিষ্ট করা যায় না। নাতাক্ষীরে ইবনে কাসীর)

অর্থাৎ আমি (اللهُ عَبَادِتَ النَّصَوفَ عَنْهُ السَّبُوَّةَ وَالْفَحَشَاءَ اللَّهُ عَبَادِتَا النَّمُخُ لَصِيْنَ ইউসুফ (আ.)-কে এ প্রমাণ এজন্য দেখিয়েছি, যাতে তার কাছ থেকে মন্দ কান্তও নির্লক্ষ্ডতাকে দ্বে সরিয়ে দেই। 'মন্দ কাভ বলে সগীরা তুনাহ এবং 'নির্লক্ষ্কলতা' বলে কবীরা তুনাহ বুঝানো হয়েছে। -[তাফসীরে মাযহারী]

এখানে একটি প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, মন্দ কাজ ও নির্বজ্ঞতাকে হয়রত ইউসূফ (আ.)-এর কাছ থেকে সরানোর কং উল্লেখ করা হয়েছে এবং হয়রত ইউসূফ (আ.)-কে মন্দ কাজ ও নির্বজ্ঞতা থেকে সরানো কথা বলা হয়নি। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, হয়রত ইউসূফ (আ.) নবুয়তের কারণে এ গুনাহ থেকে নিজেই দূরে ছিলেন কিছু মন্দ কাজ নির্বজ্ঞতা তাঁকে আবেষ্টন করার উপক্রম হয়েছিল। কিছু আমি এর জাল ছিন্ন করে দিয়েছি। কুবানা পাকের এ ভাষাও সান্দ্র্য দেয় যে, হয়রত ইউসূফ (আ.) কোনো সামান্যতম গুনাহও লিঙ হননি এবং তাঁর মনে যে কল্পনা জাগরিত হয়েছিল, তা গুনাহর অন্তর্ভুক্ত ছিল না। নতুবা এখানে এভাবে ব্যক্ত করা হতো যে, আমি হয়রত ইউসূফকে গুনাহ থেকে বাঁচিয়ে দিলাম এভাবে বলা হতো না যে, গুনাহকে তাঁর কাছ থেকে সরিয়ে দিলাম।

কোনো কোনো কেরাতে এ শন্ধটি ক্রিনিট্র লামের যের-যোগেও পঠিত হয়েছে। ক্রিনিট্র ঐ ব্যক্তি, যে আল্লাহর ইবাদত ও আনুগতা আন্তরিকতার সাথে করে, এতে কোনো পার্থিব ও প্রবৃত্তিগত উদ্দেশ্য, সুখ্যাতি ইত্যাদির প্রভাব থাকে না: এমতাবস্থায় আন্তাতের উদ্দেশ্য এই যে, যে ব্যক্তিই স্বীয় কর্ম ও ইবাদতে আন্তরিক হয়, পাপ থেকে বেঁচে থাকার ব্যাপারে আল্লাহ তা আলা তাকে সাহায্য করেন।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা দৃটি শব্দ : کُنگَ، তাবহার করেছেন। প্রথমটির শান্দিক অর্থ মন্দ কান্ধ এবং এর দ্বারা সগীরা গুনাহ বুঝানো হয়েছে। এতঘারা বোকা পোল যে, আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইউসুফ (আ.)—কে সগীরা গু কবীরা উত্তয় প্রকার গুনাহ থেকেই মুক্ত রেখেছেন।

এ থেকে আরও বোঝা গেল যে, কুরআনে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর প্রতি যে ক্রি আর্থাৎ কল্পনা শব্দটিকে সম্বন্ধযুক্ত কর হয়েছে, তা নিছক অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল, যা কবীরা ও সগীরা কোনো প্রকারের গুনাহেরই অন্তর্ভুক্ত নয়; বরং মাফ।

শ্রেহ প্রত্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত আছে যে, আজীজে-মিসরের পঞ্চী যথন হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে পাপে নিগু করার চেষ্টায় ব্যাপৃতা ছিল এবং হয়রত ইউসুফ (আ.) তা থেকে আত্মরক্ষার চেষ্টা করছিলেন কিন্তু মনে স্বাভাবিক ও অনিচ্ছাকৃত কল্পনার বিধায়ন্দ্রও ছিল, তখন আল্লাহ তা আলা স্বীয় মনোনীত পরগায়রের সাহায্যার্থে অলৌকিকভাবে কোনো এমন বন্ধু তার দৃষ্টিতে উদ্ধাসিত করে দেন, যার ফলে সে অনিচ্ছাকৃত কল্পনাও তার মন থেকে উধাও হয়ে যায়। সে বস্তুটি পিতা হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর আকৃতিই হোক কিংবা ওহীর কোনো আয়াত।

আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এ নির্জন কক্ষে আল্লাহর প্রমাণ প্রত্যক্ষ করার সাথে সাথেই সেখন থেকে পলায়নোদ্যত হলেন এবং বাইরে চলে যাওয়ার জন্য দরজার দিকে দৌড় দিলেন। আজীজ পত্নী তাঁকে ধরার জন্য পেছনে দৌড় দিল এবং তাঁর জামা ধরে তাঁকে বহির্গমনে বাধা দিতে চাইল। তিনি পবিত্রতা রক্ষার ব্যাপারে ছিলেন দৃঢ়সংক্ষ, তাই থামলেন না। ফলে জামা পেছন দিক থেকে ছিন্ন হয়ে গেল। ইত্যবসরে হয়রত ইউসুফ (আ.) দরজার বাইরে চলে গেলেন এবং তাঁর পশ্চাতে জুলায়খাও তথায় উপস্থিত হলো। ঐতিহাসিকসূত্রে বর্ণিত আছে যে, দরজা তালাবদ্ধ ছিল। হয়রত ইউসুফ (আ.) দৌডে দরজায় পৌছতেই আপনা-আপনি তালা বলে নিচে পড়ে গেল।

উভয়ে দরজার বাইরে এসে আজীজে-মিসরকে সামনেই দণ্ডায়মান দেখতে পেল। তার পত্মী চমকে উঠল এবং কথা বানিরে হযরত ইউসুফ (আ.)–এর উপর দোষ ও অপবাদ চাপানোর জন্য বলল, যে ব্যক্তি তোমার পরিজনের সাথে কুকর্মের ইক্ষ করে, তার শান্তি এ ছাড়া কি হতে পারে যে, তাকে কারাগারে নিক্ষেপ করা হবে অথবা অন্য কোনো কঠোর দৈহিক নির্যাতন। হারতে ইউসুক (আ.) পরগায়রস্কত অনুভার বাতিরে সম্ভবত সেই মহিলার গোপন অভিসন্ধির তথা প্রকাশ করেতন না কিছু গৰন সে নিজেই এগিয়ে এসে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর প্রতি অপবাদ আরোগের ইসিত করল, তখন বাংগ হয়ে তিনিও সতা প্রকাশ করে বললেন, هِمَى رَاوَدَنْئِسُ عَمْنُ نَفْسِسُ কুসম্পন্তিক ফুসম্পন্তিক

বালার ছিল বুবই নাজুক এবং আজীকে মিসরের পক্ষে কৈ সভাবানী, তার মীমাংসা করা সুকঠিন ছিল সাল্জা-প্রমাণের কোনে মবকাল ছিল না। কিন্তু আল্লাই তাআলা ঘেতাবে বীয় মনোনীত বালানেরকে চনার থেকে বাঁচিনে বাবব কালিকভাবে বাবহা করে দেন। সাধারণত এরপ জেতে বালারত করা বলতে আছম একল কচি লিচনেরকে কালে লগানে হয়ছে। অলৌকিকভাবে তানেরকে বাকলাকি দান করে থিয় বালাদের পরিত্রতা সপ্রমাণ করা হয়েছে। মেন হবেত মবিছের প্রতি যান লোকেরা অপবাদ আরোপ করাতে থাকে, তবন একদিনের কচি লিও হয়বত ইসা (আ.)-কে আলুহ হাজাল বাকলাকি দান করে তাঁর মুখে জননীর পরিত্রতা প্রকাশ করে দেন এবং শ্বীয় কুদরতের একটি বিশেষ দৃশ্য সবার সমনে প্রকাশ করেন। বনী ইসরাইলের একচল সাধ্য বাজি জুরাইজের প্রতি গতীর ষত্ত্যন্তের মাধ্যমে এমনি ধরনের একটি অপবাদ আরোপ করা হলে নবজাত লিও সেই ব্যক্তির পরিত্রতার সাক্ষ্য দান করে। হয়রত মুসা (আ)-এর প্রতি ফেরাউনের দেন সন্দেহ দেখা দিলে ফেরটেন পল্লীর কেশ পরিচর্যাকারিণী মহিলার সদ্যাক্তাত লিও বাকশক্তি প্রাপ্ত হয়। সে হ্যরত মুসা (আ)-কে বন্ধাবে করল থেকে ক্ষাক করে।

ঠক এমনি ভাবে হয়বত ইউসুন্ধ (আ.)-এর ঘটনায় হয়রত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস ও আবৃ হুরায়রা (রা.)-এর বর্বনা সন্মারী একটি কচি শিশুকে আরাহ তা'আলা বিজ্ঞ ও দার্শনিক সুলত বাকশন্তি দান করলেন। এ কচি শিশু এ গৃহেই দোলনায় লালিত হন্দিল। ভার সম্পর্কে কারও ধারণা ছিল যে, সে এসব কার্যকাও দেখনে এবং বৃশ্ববে, অতঃপর অত্যন্ত বিজ্ঞতার সাথে 
তা বর্বনাও করে দেবে। কিন্তু সর্বশন্তিমান স্থীয় আনুশতোর পথে সাধনাকারীদের সঠিক মর্যালা ছুটিয়ে ভোলার জন্য
জগদ্যসীকে দেবিয়ে দেন যে, বিশ্বে প্রত্যেকটি অবু-পরামাণু তার ৩৩ পুলিশ [পোয়েশ্যা বাহিনী]। এরা অপরাধীকে ভালোরে জন্য
জগদ্যসীকে দেবিয়ে কের্ব রাধে এবং প্রয়োজন মূহুর্তে তা প্রকাশিও করে দের। হাশরের ময়দানে হিসাব কিতাবের সময়
মানুৰ দুনিয়ার পুরাতন অভ্যাস অনুযায়ী যথন স্থীয় অরপাধসমূহ স্থীকার করতে অস্থীকার করবে, তখন তারই হস্তপদ, চর্ম ও
গৃহপ্রাচীরকে তার বিক্রম্বে সাক্ষ্যদাতারকে দাঁড় করানো হবে। তারা তার প্রত্যেকটি কর্মকাও হাশরের লোকারশ্যের মধ্যে বিজ্ঞাবিতভাবে বর্ধনা করে দেবে। তখন মানুষ বৃশ্বতে পারবে বে, হস্তপদ, গৃহপ্রাচীর ও রক্ষা ব্যবস্থাসমূহের মধ্যে কোনোটিই
ভার অপন ছিল না; বরং এরা সবাই ছিল রাব্যুল আদামীনের পোপন পুলিশ বাহিনী।

মোটকথা এই বে, যে ছোট লিও বাহাত জগতের সবকিছু থেকে উদাসীন ও নির্বিকার অবস্থায় দোলনায় পড়েছিল, সে হযরত ইউসুষ্ক (আ.)-এর মোজেজ্ঞা হিসেবে ঠিক ঐ মুহূর্তে মুখ খুলল, যখন আজীজে-মিসর ছিল এ ঘটনা সম্পর্কে নানা দ্বিধাছকেু নোলুলামান

এ শিবটি যদি একটুকই বলে দিত যে, হযরত ইউসুক (আ.) নির্দোষ এবং দোষ জুলায়খার, তবে তাও একটি মোজেজারূপে হরতে ইউসুক (আ.)-এর পক্ষে তাঁর পবিত্রতার বিরাট সাক্ষ্য হয়ে যেত; কিন্তু আন্নাহ তাজালা এ শিওর মূবে একটি দার্শনিকসুলত উকি উভারণ করেছেন যে, হযরত ইউসুক (আ.)-এর জামাটি দেখ যদি তা সামনের দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে জুলায়খার কথা সত্য এবং হযরত ইউসুক (আ.) মিখ্যাবাদীরূপে সাব্যক্ত হবেন। পক্ষান্তবে যদি জামাটি পেছন দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে এতে এ ছাড়া জন্য কোনো আশক্ষাই নেই যে, হযরত ইউসুক (আ.) পদায়নরত ছিলেন এবং জুলায়খা তাঁকে পলায়নে বাধা দিতে চাচ্ছিল।

দিল্কর বাকশন্তির অলৌকিকতা ছাড়া এ বিষয়টি প্রত্যেকের হৃদয়ঙ্গম হতে পারত। অতঃপর যখন বর্ণিত আলামত অনুযায়ী ক্রামাটি পেছুন দিক থেকে ছিন্ন দেখা গেল, তখন বাহ্যিক আলামত দৃষ্টেও হবরত ইউসুক (আ.)-এর পবিত্রতা মধ্যম হয় লে:
সাচ্চাদাতা'র ব্যাখ্যা প্রসন্দে আমরা বলেছি যে, সে ছিন্ন একটি কচি লিত, বাকে আদ্রাহ তা'আলা অলৌকিকভাবে বাকশন্তি
দান করেন। এক হানীসে রাস্পৃদ্ধাহ ক্রাম্বর থেকে এ ব্যাখ্যা প্রমাণিত রয়েছে। ইমাম আহমদ খীর মুসনাদে, ইবনে হাক্ষান
খীয় প্রস্থে এবং হানিম তাঁর মুন্তাদরাকে এটি উল্লেখ করে বর্ণনাটিকে সহীহ হানীস আখ্যা দিয়েছেন।

হানীদে বলা হরেছে আব্রাহ ডা'আলা৷ চারটি শিভকে দোলনায় বাকশক্তি দান করেছেন। এ শিও চতুইয় তারাই, বানের কথা এইমার বর্বনা করা হরেছে। —(ডাকসীরে মাবহারী) কোনো কোনো রেওরারেতে 'সাক্ষ্যদাভা'র অন্যান্য ব্যাখ্যাও বর্বিভ রয়েছে। ভিন্ত ইবনে কারীর ইবনে কার্ছির প্রমুখ ডাকসীরবিনের মতে প্রথম ব্যাখ্যাই অপ্রাপণা। মোটকথা, এ পর্যন্ত প্রমাণিত হয়েছে যে, জুলায়খা যখন হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর চরিত্রে অপবাদ আরোপ করদ, তম্ব আল্লাহ তা'আলা একটি কচি শিশুকে বাকশকৈ দান করে তার মুখ থেকে এ বিজ্ঞজনোচিত ফয়সালা প্রকাশ করলেন ছে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর জামাটি দেখা হোক। যদি তা পেছন দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে তা এ বিষয়ের পরিষ্কার আলামত যে, তিনি পলায়ন করেছিলেন এবং জুলায়খা তাঁকে ধরার চেষ্টা করছিল। কাজেই হয়রত ইউসুফ (আ.) নির্দোধ। আলোচ্য আয়াতসমূহের শেষ দু আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে, আজাজি - মিসর শিশুটির এভাবে কথা বলা যারাই বুঝে নিয়েছিল যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর পবিত্রতা প্রকাশ করার জন্যই এ অস্বাভাবিক তথা অলৌকিক ঘটনার অবতারণা হয়েছে। অতঃপর তার বক্তব্য অনুযায়ী যথন দেখল যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর জামাটিও পেছন দিক থেকেই ছিন্ল, সে তব্ম নিন্দিত হয়ে গেল যে, দোষ জুলায়খার এবং হয়রত ইউসুফ (আ.) পবিত্র। তদনুসারে সে জুলায়খাকে সম্বোধন করে বলল র্র্নু ক্র এবং এসব তোমার ছলনা। তুমি নিজের দোষ অন্যের ঘাড়ে চাপাতে চাও। এরপর বলল, নারী জাতির ছলনা খুরই মারাখ্যক। একে বুঝা এবং এর জাল ছিন্ল করা সহজ নয়। কেননা তারা বাহ্যত কোমল, নাজুক ও অবলা হয়ে থাকে। যারা তাদেরকে দেখে, তারা তাদের কথায় দ্রুলত বিশ্বাস স্থাপন করে ফেলে। কিন্তু বৃদ্ধি ও ধর্মজীক্রতার অভাব বশত ভা অধিকাংশ সময় ছলনা হয়ে থাকে। নাত্যক্রী।

তাফসীরে কুরতুবীতে হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) -এর রেওয়ায়েতে রাস্লুরাহ -এর উক্তি বর্ণিত রয়েছে যে, নারীদের হলনা ও চক্রান্ত লম্বর্জনা ও চক্রান্তে গ্রহতর । কেননা আল্লাহ তা আলা শয়তানের চক্রান্ত সম্পর্কে বলেছেন টুট্ট অর্থাৎ শয়তানের চক্রান্ত লাইতে গুরুতর । কেননা আল্লাহ তা আলা শয়তানের চক্রান্ত সম্পর্কে বলাহয়েছে, টুট্ট আর্থাৎ শয়তানের চক্রান্ত বলাহয়েছে, টুট্ট আর্থাৎ তোমাদের চক্রান্ত পুবই জটিল। এটা জানা কথা যে, এখানে সব নারী বুঝানো হয়নি; বরং ঐসব নারী সম্পর্কেই বলা হয়েছে, যারা এ ধরনের হলচাতুরীতে লিগু থাকে। আজীজে-মিসর জুলায়খার ভুল বর্ণনা করার পর হয়রত ইউস্ফ (আ.)-কে বলল নির্ক্তি না ইট্টেন্ট আর্থাৎ ইউস্ফ এ ঘটনাকে উপেক্ষা কর এবং বলাবলি করো না। যাতে বেইজ্জতি না হয়। অতঃপর জুলায়খাকে সম্বোধন করে বলল হয়নি ভূলের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। এতে বাহাত বুঝানো হয়েছে যে, বামীর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা কর। এ অর্থও হতে পারে যে, হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর কাছে ক্ষমা চাও। কারণ নিজে অন্যায় করেছ এবং দোষ তাঁর ঘাড়ে চাপিয়েছ।

এখানে চিন্তাসাপেক্ষ বিষয় এই যে, স্বামীর সামনে স্ত্রীর এহেন বিশ্বাসঘাতকতা ও নির্লজ্জতা প্রমাণিত হওয়ার পরও তার উত্তেজিত না হওয়া এবং পূর্ণ ধীরতা ও স্থিরতা সহকারে কথাবার্তা বলা মানবস্বভাবের পক্ষে বিশ্বয়কর ব্যাপার বটে। ইমাম কুরতুবী বলেন, এর কারণ হয়তো এই যে, আজীজে-মিসরের মধ্যে আত্মসশ্মানবোধ বলতে কোনো কিছু ছিল না। ছিতীয়ত, এটাও সম্ভবপর যে, আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে গুনাহ থেকে অতঃপর বদনামী থেকে বাঁচাবার জন্য যে অলৌকিক ব্যবস্থা করেছিলেন, তারই অংশ হিসেবে আজীজে মিসরকে ক্রোধে উত্তেজিত হতে দেননি। নতুবা সহজাত অভ্যাস অনুযায়ী এরূপ ক্ষেত্রে মানুষ সাধারণত প্রকৃত ঘটনা অনুসন্ধান না করেই ধৈর্য হয়ে পড়ে এবং মারপিট শুক্ষ করে দেয়। মৌথিক গালিগালাজ তো মামুলী বিষয়। মানুষের সাধারণ অভ্যাস অনুযায়ী যদি আজীজে-মিসর উত্তেজিত হয়ে যেত, তরে তার মুখ কিংবা হাত দ্বারা হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর পক্ষে মর্যাদাহানিকর কোনো কিছু ঘটে যাওয়া বিচিত্র ছিল না। এটা আল্লাহর কুদরতেরই লীলা। তিনি আনুগত্যশীল বান্দাদের পদে পদে হেফাজত করেন। তিনি আনুগত্যশীল বান্দাদের পদে পদে হেফাজত করেন। তিনি আনুগত্যশীল বান্দাদের পদে পদে হফাজত করেন। তিনি তান্ধান্ম তানী উল্লেখ করা হয়েছে যা পরবর্তী কাহিনীর সাথেই সংগ্রিষ্ট। তার্ এই যে, এ ঘটনা গ্রেষ্টের করেও পাহী দরবারের পদস্থ ব্যক্তিদের অন্তঃপুরে তা ছড়িয়ে পড়ল। তারা আজীজে-মিসরের প্রীকে ভর্মেনা করতে লাগন। কোনো কোনো তাকসীরবিদ বলেন, এরূপ মহিলার সংখ্যা ছিল পাঁচ এবং এরা সবাই ছিল আজীজে-মিসরের নিক্টতম কর্মকর্তাদের প্রা। –(তাফসীরে কুরতুবী, মাযহারী)

ভারা পরস্পর বলাবলি করতে লাগল দেখ, কেমন বিশ্বয় ও পরিভাপের বিষয়। আজীজে-মিসরের বেগম এত বড় পদমর্যাদা সন্ত্রেও নিজের তরুণ ক্রীতদাসের প্রতি প্রেমাসক্ত হয়ে তাঁর দারা কুমতলব চরিতার্থ করতে চায়! আমরা তাকে নিদারুণ পথন্তই মনে করি। আয়াতে 💢 শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর অর্থ তরুণ। সাধারণের পরিভাষায় অল্পবয়র ক্রীতদাসকে গোনাম, যুবক ক্রীতদাসকে 💢 এবং যুবতী ক্রীতদাসকৈ গোনাম। এখানে হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে জুলায়খার ক্রীতদাস কলার কারণ হয়তো এই যে, স্বামীর জিনিসকেও ব্রীর জিনিস বলার অভ্যাস প্রচলিত রয়েছে অথবা জুলায়খা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে স্বামীর কাছ থেকে উপটোকন হিসেবে প্রাপ্ত হয়েছিল। –[তাফসীরে কুরতুবী]

خُبِرُ وَشَاعَ وَقَالَ نِسُوةً فِي تُرَاوِدُ فَتُهَا عَبُدَهَا عَنْ نَفْسِهِ عَلَا شَغَفَهَا حُبًّا تَمْدِيْزُ أَيْ دَخَلَ حُبَّهُ شغَافَ قَلْبِهَا أَيْ غِلَافَهُ إِنَّالَنَرُهَا فِي اللَّهُ إِنَّالَنَرُهَا فِي ضَلُل خَطَإُ مُّبِين بَيِّن بِحُبِّهَا إِيَّاهُ -٣١. فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ غِيْبَتِهِنَّ لَهَا ٱرْسَلَتُ إِلَيْهِنَّ وَٱعَسْتَدَتُ ٱعَدَّتُ لَهُنَّ مُتَّكَأً طَعَامًا يَقْطَعُ بِالسَّكِينْ لِلْإِتِّكَاءِ عِنْدَهُ وَهُوَ الْاُتُرُجُّ وَأَتَتُ آعَظَتْ كُلُّ وَاحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِّينًا وَقَالَتْ لِيُوسُفَ أَخْرَجُ عَلَيْهِنَّ فَكُمًّا رَايَنْنَهُ آكْبَرْنَهُ اَعْظُمْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ رَبِالسَّكَاكِينِ وَلَمْ يَشْعُرْنَ بِالْأَلَمِ لِشَغْلِ قَلْبِهِيٌّ بِيُوسُفَ وُقُلْنَ حَاشَ لله تَنْزِيْهًا لَهُ مَا هٰذَا أَيْ يُسُوسُفُ بَشَرًّا ﴿ أَنْ مَا هٰذَا ٓ إِلاَّ مَلَكُ كُرِيْمٌ لِمَا حَوَاهُ مِنَ بن الَّـذِيْ لَا يَحكُونُ عَـادَةً فح،

٣٢. فَالَتْ المِرَاةَ الْعَزِنْيَزِ لَسَّا رَأَتْ مَا حَلَّ يِهِنَّ فَلَكُنَّ مِنَا حَلَّ بِهِنَّ فَلَكُنَّ فَهَذَا هُوَ الَّذِي لُمُتَّنَّ فِي فِيهِ دِينَ خُيِّهِ بَيَانٌ لِعُذْرِهَا وَلَقَذْ رَاوَدَتْهُ عَنْ نَفْسِهِ نَفْسِهُ فَالْفَذْ رَاوَدَتْهُ عَنْ نَفْسِهُ فَالْفَذْ رَاوَدَتْهُ عَنْ نَفْسِهُ فَالْفَذْ رَاوَدَتْهُ عَنْ مَا نَفْتَ عَلَى الْعَلَاثُ مَا لَا لَهُ اللّهُ عَنْ مَا لَا لَهُ اللّهُ عَنْ مَا لَا لَهُ اللّهُ عَنْ مَا لَا لَا لَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

অনুবাদ :

৩০. এই ঘটনাটি প্রচার ও প্রসিদ্ধি লাভ করে : তখন
নগরের মিসর নগরের কিছু নারী বলন, অর্থাধের
অর্থাৎ মিসর নগারের কিছু নারী বলন, অর্থাধের
উপর অর্থাৎ দানটিকে নিজের প্রতি ফুসলায় : প্রেম
তার অক্তস্থলে স্থান করে নিয়েছে । অমারা তো
তাকে স্পষ্ট বিভাগিতে অর্থাৎ একে ভালোবাসার
মধ্যে সে স্পষ্ট ভুলে নিপতিত দেখতেছি । ক্রিএটা
এই স্থানে

এই স্থানে

ক্রিমেন্টার্ন অর্থা
ভালোবাসা তার অন্তরের
আবরবের ভিতর পিয়ে চুকে গছে ।
ক্রিমেন্টার্ন অর্থ

৩১. ঐ নারী যখন তাদের ষড়যন্ত্রের কথা ওনল, তার নিন্দা তনল তখন সে তাদেরকে ডেকে পাঠাল এবং তাদের জন্য এমন আহার প্রস্তুত করল ১ 🗯 🛍 প্রস্তুত করল 🕮 -এমন আহার যা ছুরি দিয়ে কেটে খেতে হয়। কেননা সেই সময় হেলান দেওয়ার প্রয়োজন পড়ে। এটার শাব্দিক অর্থ হলো, যাতে হেলান দেওয়া হয়। যা ছুরি দিয়ে কেটে খেতে হয়। এটা ছিল লেবু জাতীয় ফল বিশেষ। আর তাদের প্রত্যেকের নিকট একটি করে ছুরি আনল অর্থাৎ প্রত্যেককে ছুরি দিল এবং হযরত ইউসুফ (আ.)-কে বলল, 'তাদের সম্বুথে বের হও। অতঃপর তারা যখন তাকে দেখল তখন একে বিরাট বলে মনে করল দারুণ বলে মনে করল এবং ছুরি দিয়ে নিজেদের হাত কেটে ফেলল হযরত ইউসৃফ (আ.) কে দেখে তাদের মন এত অভিভূত হয়ে গিয়েছিল যে, তারা তাতে ব্যথাও টের পেল না। বলল, আল্লাহর অপূর্ব লীলা। সকল মাহাত্ম ও পবিত্রতা তাঁরই, এ অর্থাৎ হযরত ইউসফ (আ.) তে মানুষ নয়। এতো মহিমান্তি এক ফেরেশতা। কারণ তার মধ্যে সুন্দরের এত সমাবেশ যে, সাধারণত মানুষ জাতির মধ্যে তা হয় না। সহীহ হাদীসে বর্ণিত আছে যে, তাঁকে সমস্ত সৌন্দর্যের অর্ধাংশ প্রদান করা হয়েছিল :

৩২, আমীয বা মিদর সম্রাটের ঐ সভাসদের স্বী তাদের অবস্থা দেখে বলল, এই সে যার বিষয়ে যার ভালোবাসার সম্বন্ধে তোমরা আমাকে নিশা করেছ। এই বাকাটি ঐ স্ত্রীলোকটির কৈফিয়তের বিবরণব্যরপ। আমি তো আমার সম্পর্কে তাকে পুবই ফুসলিয়েছি কিন্তু সে নিজেকে পবিত্র রেখছে, তা হতে নিজকে বিরত রেখছে।

وَلَيْنَ لِّمْ يَفَعُلْ مَا اَمُرُهُ بِهِ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُوْنًا مِّنَ الصَّغِرِيْنَ النَّالِمِيلِيْنَ فَقُلْنَ لَهُ اَطِعْ مَوْلَاتِكَ.

- ٣٣. قَالًا رُبِّ السِّبِجُنُ أَحَبُّ إِلَى مِيتًا يَدُعُونَنِي إِلَيْهِ عَ وَالَّا تَصْرِفُ عَنِيْ يَ كَنْدُهُنَّ أَصْبُ أَمُرُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ أَصْر مِنَ الْجُهِلِيْنَ الْمُدْنِيِيْنَ وَالْقُصَدُ بِذَلِكَ النَّهُ الْمُدَانِيِيْنَ وَالْقُصَدُ بِذَلِكَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللِيلُولُ
- ٣٤. فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ دُعَاءَ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدُهُ لَكُولِ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ لِلْقَوْلِ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ لِلْقَوْلِ السَّمِيْعُ لِلْقَوْلِ السَّمِيْعُ لِلْقَوْلِ السَّمِيْعُ لِلْقَوْلِ السَّمِيْعُ لِلْقَوْلِ الْعَلِيمُ بِالْفِعْلِ.
- ٣٥. أَنَّمَ بَلَا ظَهَر لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَاوُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

আমি তাকে যার আদেশ করতেছি সে যদি তা না ক্র্ তবে অবশ্যই তাকে কারারুদ্ধ করা হবে এবং সে নীচদিগের হেয়দিগের অন্তর্ভুক্ত হবে। তথন ১ আমন্ত্রিত মহিলারাও তাঁকে তার মালিক প্রীলোকটির ক্যা মেনে নিতে বল। دَالكُوْ الدُنْيُّ - এই সে বার সম্পর্কে

- ৩৩. সে হয়রত ইউসুফ (আ.) বলল, হে আমার র, এই নারীগণ আমাকে যার প্রতি আহ্বান করতেছে জ্ব অপেক্ষা কারগার আমার নিকট অধিক প্রিয়। আপনি যদি তাদের ছলনা প্রতিহত না করেন তবে আমি তাদের প্রতি আকৃষ্ট হয়ে পড়ব ঝুঁকে পড়ব এবং অক্সদের পাপীদের অন্তর্ভুক্ত হবো। এই বক্তব্য দার হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর উদ্দেশ্য ছিল আল্লাহর দরবারে নিজের অবস্থা সম্পর্কে দোয়া করা। তাই আল্লাহ তা'আলা পরবর্তী আয়াতটিতে ইরশাদ করেন-
- ৩৪. <u>অতঃপর তার প্রতিপালক</u> তার প্রার্থনা <u>কর্</u>ব করে <u>নিলেন</u> এবং তাকে তাদের ছলনা হতে রক্ষা করলেন। <u>তিনি নিশ্চয়</u> কথা <u>গুনেন,</u> আর সকল কাজ সম্পর্কে <u>জানেন।</u>
- ত৫. অনন্তর নিদর্শনাদি দেখার পরও অর্থাৎ হযরত ইউসুফ্
  (আ.)-এর নির্দোষিতার প্রমাণ দেখার পরও তানের
  নিকট শান্ত হলো, এই কথা তাদের সামনে প্রতিভাত
  হয়ে উঠল যে, তাকে করারুদ্ধ করতে হবে। এ কথার
  প্রমাণ হলো পরবর্তী বাক্য ক্রিটিনি নিক্যই তাকে
  তারা কিছুকালের জন্য কারাগারে দিবে। যাতে এই বিয়ে
  ঘার্যর আলোচনা-সমালোচনা বন্ধ হয়ে যায়। অনতর
  তাকে কারা রুদ্ধ করা হলো

  ্র্টার পূর্বে একটি

  ্র্টার তাফসীরে, ্র্টা এই দিকে ইঙ্গিত করার জন্য
  এটার তাফসীরে, াধ্র উরেব করা ময়েহ।

# তাহকীক ও তারকীব

এর একবচন নেই। আর অর্থের হিসেবে أَوْرَاوَ এর একবচন নেই। আর অর্থের হিসেবে أَوْرُونَا وَالْمُ وَمُسْوَوَّ وَالْمُ يَالَتُ এর পরিবর্তে وَالْمُ وَالْمُونَاتُ عَبْدُ وَ وَالْمُونَاتُ عَبْدُ وَ وَالْمُونَاتُ عَبْدُ وَالْمُونَاتُ يُسْرُونُ عَالَمُ الْمُؤْمِنَاتُ এর পরিবর্তে وَمُونَاتُ عَلَيْهِ وَمُونِاتُهُ عَبْدُ وَالْمُعَالِيَّا الْمُؤْم

बरहारह । وَيُفْ يَا مُولِنَا لَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِصْرَ ( अरु रेक्षिड तातारह عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِصْرَ ( अरु रहा। मुक्जामा आत عُرَادِدُ

এর সীগাহ, অর্থ হলো সে প্রবঞ্জিত করে, ফুসলায়। হয়ে থাকে। অথচ এখানে ভার দুটি أَنْ شَغَفُولُ آثَّ شَغَفُ وَلَا تَكُفُّلُ పَكُنْكُّ مُتَعَفِّفُ جَيْبَاتُ এটা একটি আপত্তির জবাব, যে, مُتَعَفِّقُ بَهِ عَنْهُ مُولِّمُ تَمَمُّلُونُ ফাফর্টিল হয়েছে একটি হলো هُ অপুরটি হলো حُبُّبً हिन. राज مَنْ مَنْ اللَّهُ की माफ्डेन नय । बी) कार्यान दर्ज ज्ञानावित्र दरा बर्टन । मून देवातठ अवन हिन ﴿ مَنْ مَنْ مُنْ مِنْ إِنَّ مَالِيمًا ﴾.

। বলা হয় ঐ শ্বিল্লি বা চামড়ার পাতলা আবরণ কে যা অন্তকরণকে বেষ্টন করে রাখে وَخِفَانُ الْغَلْبِ : ۖ قَوْلُهُ شِغَافُ

। এর সীগাহ, অর্থ তৈরি করা وَاحِدْ مُونَّتُ غَانِبْ এন কিন্তু وَعْتَادْ অ শন্তি : قَوْلُهُ أَعْتَدَتْ

অর্থ হেলান দেওয়ার স্থান, মসনদের উপর রক্ষিত বালিশ, মসনদ। আরবগণ হর্তী বলতে সেই বন্ধকে বৃথিয়ে থাকেন, যাতে খাওয়া দাওয়া ও কথাবর্তা বলার সময় হেলান দেওয়া হয়। ইমাম রায়ী (র.) বলেন, ঐ বারার কে বলা হয় যা খেতে ছুরির প্রয়োজন হয়ে থাকে। তাফশীরে কারীর

ৰ্বতমান কালে যেরপভাবে খাওয়ার জন্য চেয়ার টেবিলের ব্যবস্থা করা হয়। অনুরূপ তাবে পূর্ববতী সত্যতায় দন্তর বানের আশে পাশে বালিশের ব্যবস্থা করা হতো। এবং বর্তমানে যেতাবে টেবিল লাগানো ও দন্তরবানা বিছানোর দ্বারা বানা নির্বাচন/ তিরি করা উদ্দেশ্য হয় আর টেবিল বা দন্তরখানে বসা দ্বারা উদ্দেশ্য হলো খাওয়ার জন্য বসা। অনুরূপভাবে তৎকালে মসনদে বানিশ স্থাপন করা দ্বারা বানা খাওয়ার জন্য বসা উদ্দেশ্য হতো। كَمُجُونُوا ব্যবহৃত ব্যৱহৃত হয়েছে।

## فَظَلَلْنا بِنعْمَةِ وَاتَّكَاناً \* وَضُرِئنا الْعَلَالُ مِنْ قُللِهِ

এর্থ আমরা আনন্দে আহলাদে দিনাতিপাত করেছি এবং খাদ্য গ্রহণ করেছি এবং মটকা থেকে বের করে শারাব পান করেছি।

आवामा मुस्की (त.) - فَعَامَا يَعْطُعُ بِالسَّكِيْنِ न्वत ाक्ष्मीत करताहम فَعَامًا يَعْطُعُ بِالسَّكِيْنِ वाता। এটা हैमाम तासी (त.) - এउ० जिला । किल् अत्र अतुम्मतात अत्र अनुमतात अत्र करताहम । आद् अनुमतात अत्र अत्र करताहम । आद् अनुमतात अहा निविध्यात अहा

: এর মাধ্যমে বাবার কে مُوَّلَ عَالَيْكَ । এর মাধ্যমে বাবার কে مُوَّلَ عَالَمَ خَالَةُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْ দিত এই মুনাসাবাতের কারণেই أَنْسُعُنَاء এর ভিত্তিতে খাবার কে كُلُّ বলে দেওয়া হয়েছে।

এबात أَسْتِشْنَا، अथात الله عَلَيْ عَدْلُ عَدْلُ مُثَنِّعِةٌ करें अभाव وَاللهِ عَدْلُ مُسَاشَّ لِللهُ وَاللهُ عَدْلُ مُثَنِّعِةٌ अपत المُعْلِقَةُ وَاللَّهُ عَدْلًا عَلَيْهِ عَدْلًا عَلَيْهِ عَدْلًا عَمَاشُ لِللَّهُ عَدْل

তা হলো ভার জবাব যে, মিশরীয় নারীদের তো এ বিষয়টি সুলাই হয়েই গিয়েছিল যে, আর্জীজের ব্রী ভার ভৃত্যের উপর প্রেমাসক হয়ে পড়েছেন। তদুপরি مَنْ الْدُنْ لُمُنَتَّنِي نِبْهِ এটাই তো সেই বন্ধু যার ব্যাপারে তোমরা আমার ভিরন্ধার করছ।

উত্তর. জবাবের সারকথা হলো এই যে, এর দ্বারা উদ্দেশ্য খবর দেওয়া নয়; বরং স্বীয় অপারগতা ও অসহায়ত্ত্বে কথা বর্ণনা করা যে, যাকে তোমরা এক পলক দেখেই হতবাক হয়ে গেলে এবং হস্ত কর্তন করে ফেলেছ, তাহলে এখন তোমরা বল যে, সে যখন সর্বদা আমার সাথে আমার ঘরেই অবস্থান করে তবে আমার অবস্থা কিরূপ হবে? কাজেই এ ব্যাপারে তোমরা আমাকে অক্ষম মনে কর।

: अठा अक्ठा छेदा अल्लात छेखत । فَدُولُـهُ بِـه

প্রস্ন, প্রস্না হলো এই যে, أَمْرُهُ- এর যমীর প্রকাশ্যত হযরত ইউসুফ (আ.)-এর দিকে ফিরেছে। যদি ব্যাপারটি এরপই হয় তবে كاندُ أَلَّ مَانِي مُرْضُونُهُ विशैन থেকে যাবে।

क्यांक स्वापनीत स्वापी-पहल (श्रा पह)-১১ (र

े उका असूत उँखत अन्न राना এই यि, أَبَدُ हराना एक न अ كَبَسْجُنْتُهُ विको असूत उँखत अन्न राना और या काराज فَاصِلُ के أَنْ يُسْجُنُوهُ क प्राराम राज नार त्राक्त का काराज रहें कि अनु स्वी أَنْ مِنْ विहीन एश्वर राज, या काराज नये ।

উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো এই যে, أَيْرَ-এর ফায়েল يُتَارِينُ नय; বরং فَاعِلْ উহ্য রয়েছে। আর তা হলো وَيَتَارِين بَدَا تَسْجِينُهُ वद সাথে و تَعَارِينُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَوْ أَنْ يَسْجَنُوهُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ं অর্থাৎ যখন জুলায়খা উক্ত মহিলাদের চক্রান্তের কথা জানতে কথা কানতে কথা জানতে কথা জানতে কথা জানতে কথা জানতে কথন জানতে কথন তাদেরকে ক্রিকটি তোজসভায় তেকে পাঠাল। এখানে মহিলাদের কানাঘুষাকে জুলায়খা كُرُ অর্থাৎ চক্রান্ত বাবেছে। অথচ বাহাত তারা কোনো চক্রান্ত করেনি। কিন্তু যেহেতু তারা গোপনে গোপনে কুৎসা রটনা করত, তাই একে চক্রান্ত বলা হয়েছে।

: অর্থাৎ তাদের জন্য তাকিয়াযুক্ত আসন সজ্জিত করল।

ত্র প্রতিষ্ঠিত করা হলো। তনাধ্যে কিছু খাদ্য চাকু দিয়ে কেটে খাওয়ার ছিল। তাই প্রত্যেককে এক একটি চাকুও দেওয়া হলো। এর বাহ্যিক উদ্দেশ্য তো ছিল ফল কাটা; কিছু খাদ্য চাকু দিয়ে কেটে খাওয়ার ছিল। তাই প্রত্যেককে এক একটি চাকুও দেওয়া হলো। এর বাহ্যিক উদ্দেশ্য তো ছিল ফল কাটা; কিছু মনে অন্য ইচ্ছা ল্কায়িত ছিল, যা পরে বর্ণিত হবে। অর্থাৎ আগত মহিলাব্র হযরত ইউসুফ (আ.)-কে দেখে হতভম্ব হয়ে যাবে এবং চাকু দিয়ে ফলের পরিবর্তে নিজ নিজ হাত কেটে ফেলবে।

ত্র এই কার্টা ত্রা ক্রিটা হার্টা হ

نَّالُتُ نَفْلِكُنَّ النِّيْ لُمُتُنَّنِيْ فِيهُ وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُ عُنْ نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ وَلَيْنَ لَمْ يَغْمَلُ مَا أَمْرُهُ لَيَسْجُمُنُنَّ وَلَيَكُونًا فَيْنَ فَالْكُونَا فَيْنَ لَلَهُ يَعْمَلُ مَا أَمْرُهُ لَيَسْجُمُنُنَّ وَلَيَكُونًا فَيْنَ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ

জুলায়খা যখন দেখল যে, সমাগত মহিলাদের সামনে তার গোপন তেদ ফাঁস হয়ে গেছে , তখন সে তাদের সামনেই হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে ভীতি প্রদর্শন করতে লাগল। কোনো কোনো তাফসীরবিদ বর্ণনা করেছেন যে, তখন আমন্ত্রিত মহিলারাও হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে বলতে লাগল, তুমি জুলায়খার কাছে ঋণী। কাজেই তার ইচ্ছার অবমাননা করা উচিত নয়।

পরবর্তী আয়াতের কোনো শব্দ দারাও মহিলাদের উপরিউক্ত বক্তব্য সম্পর্কে আভাস পাওয়া যায় যেমন بَدُعُرُنَيْرِيُّ এবং كَبُنَمُنَّ এবং كَبُنَمُنَّ এবং كَبُنُمُنَّ এবং كَبُنُمُنَّ এবং তিনে কয়েকজনের কথা বলা হয়েছে।

হয়বাত ইউস্ফ (আ.) দেখলেন যে, সমবেত মহিলারাও জুলায়খার সুরে সুর মিলিয়েছে এবং তাকে সমর্থন করছে। কাজেই তাদের চক্রান্তের জাল ছিন্ন করার বাহ্যিক কোনো উপায় নেই। এমতাবস্থায় তিনি আল্লাহর দিকে প্রত্যাবর্তন করনেন এবং তার দরবারে আরজ করলেন وَمَنْ اَصَدُّ اَصَدِّ اَلْمَا مِنْ الْمَالِمِيْنَ وَالْمَا مِنْ الْمَالِمِيْنَ وَالْمَالِمِيْنَ وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمِيْنَ وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُ لَا الْمِنْفِقِيْنَ وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمِنْفُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمِيْفِيْنَ وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمِيْنَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمِيْنَا وَلِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَلِمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمِيْنَا وَالْمَالِمِيْنَا وَالْمَالِمِيْنَا وَالْمَالِمُونَا وَالْمَالِمِيْنَا وَلَالْمَالِمِيْنَا وَلَمِيْنَا وَلَمِيْنَا وَلْمَالِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنَالِمِيْنِيْنِ وَلِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنِيْنِ وَلِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنَا وَلِمِيْنَا وَلِمَالِمِيْنِ وَلِمِيْنِيْنِ وَلِمِيْنِ وَلِي

একবার ২যরত 🊃 -এর পিতৃত্য হযরত আব্বাস (রা.) আরক্ত করলেন, আমাকে কোনো একটি দোয়া শিক্ষা দেন। তিনি বনলেন, পালনকর্তার কাছে নিরাপন্তার দোয়া করুন। হয়রত আব্বাস (রা.) বলেন, কিছুদিন পর আমি আবার তাঁর কাছে নোয়া শিক্ষা দেওয়ার আবেদন করলাম। তিনি বললেন, আল্লাহর কাছে ইহকাল ও পরকালের নিরাপন্তা প্রার্থনা করুন।

"যদি আপনি ওদের চক্রান্তকে প্রতিহত না করেন তবে সম্ভবত আমি ওদের দিকে "ঝুঁকে পড়ব" হযরত ইউসুফ (আ.)-এর এ কথা বলা নবুমতের জন্য যে পবিত্রতা জরুরি, তার পরিপদ্ধি নয়। কারণ এ পবিত্রতার সারমর্ম হচ্ছে এই যে, আক্রাহ ভাজালা সৃষ্টিগত ব্যবস্থাপনার মাধ্যমে কোনো ব্যক্তিকে গুলাহ থেকে বাঁচিয়ে নেবেন। যদিও নবুমতের কারণে এ লক্ষ্য পূর্ব থেকেই অর্জিত ছিল, তথাপি শিষ্টাচার প্রস্তৃত মূড়ান্ত ভীতির কারণে এরপ দোয়া করতে বাধা হয়েছেন। এ থেকে আরও জানা পেল যে, আরাহ তা আলার সাহায্য ব্যতিহকে কোনো ব্যক্তিই খনাহ থেকে বাঁচতে পারে না। আরও জানা পেল যে, প্রত্যেক খনাবের কার মূর্বতাবশত হয়ে থাকে। জান মানুষকে গুলাহর কার থেকে বিরত রাখে। "তিয়ুসীরে কুরত্রতী।

ত্রপাঁৎ তার পাচনকর্তা : ﴿ وَلَهُ فَاسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عُنْهُ كَنِيْدُمُنَّ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ দোয়া করুল করলেন এবং মহিলাদের চক্রান্তকে তার কাছ থেকে দূরে সরিয়ে রাখদেন। নিদয় তিনি পরম শ্রোতা ও জ্ঞানী।

আল্লাহ তা'আলা মহিলাদের চক্রান্তজ্ঞাল থেকে হযরত ইউসুফ (আ.)-কে বাঁচানোর জন্য একটি ব্যবস্থা করলেন। হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সকরিত্রতা, আল্লাহভীতি ও পবিত্রতার সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি দেখে আজীজে-মিসর ও তাঁর বন্ধুদের মনে নিশ্চিত বিশ্বাস জন্মেছিল যে, হযরত ইউসুফ (আ.) সং। কিন্তু শহরময় এ বিষয়ে কানামুখা হতে থাকে। এ কানামুখার অবসান করার জন্য এটাই উত্তম পথ বিবেচিত হলো যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-কে কিছুদিনের জন্য জেলে আবদ্ধ রাখাই সমীচীন হবে। এ ঘারা নিজের ঘরও রক্ষা পাবে এবং জনগণের মধ্যেও এ বিষয়ের আলোচনা ত্রিমিত হয়ে পত্রে।

অনুবাদ •

رود قَمْ السَّحْن فَتَبَان م غُلَامان هم তার সাথে দুইজন যুবক সম্রাটের সেবক কারাক للملك أحَدُهُما سَاقبُه وَالْأَخَرُ صَاحِبُ طَعَامِه فَرَايَاهُ يُعَبِّرُ الرُّؤْيَا فَسَقَالَ لَنَخْتَيِهِ نَّهُ قَالَ اَحَدُهُمَا السَّاقِي انَّيْ آراني ، اَعْصِرُ خَمِرًا مِ أَيْ عِنْبًا وَقَالَ الْأَخُرُ صَاحِبُ الطُّعَامِ إِنِّيَّ آرَانِيَّ آحْمِيلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزُا تَأْكُلُ الظَّيْرُ مِنْهُ مِ نَبِّئْنَا خَبِّرْنَا بِتَأْوِيْلِهِ عِ بتَغْبِيْرِهِ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ

الرُّوْيا لاَ يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرزَقانِهِ فيْ مَنامكُما الله نَبَّاتُكُما بِتَأْوِيله في الْيَفَظَة قَبْلَ أَنْ يَّأْتيكُمَا تَأُويْكُهُ ذٰلكُما مِمَّا عَلَّمَنيْ رَبِّيْ ط فيه حَثُّ عَلَىٰ إِيْمَانِهِمَا ثُمَّ قَوَّاهُ بِقَوْلِهِ انِّي تَرَكْتُ مِلَّةً دِيْنَ قَوْم لاَ يُوْمِينُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْأَخِرَة هُمَّ تَاكِينَدُ كُفرُونَ.

وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ ابِانَهُ إِبْرَاهِيْمَ وَاسْحَ وَيَعْقُونِ مَ مَاكَانَ يَنْبَغَيْ لَنَا أَنْ نَكُثُ كَ بِاللُّهِ مِنْ زَائِدَةً شَيْعَ لِيعِمْمَتِنَا ذُلِكَ لتُتُوْحِيْدُ مِنْ فَصْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَيْ النَّاس وَلُكِنَّ اَكْتُرَ النَّاس وَهُمُ الْكُفَّارُ لاَ يَشْكُرُوْنَ اللَّهَ فَيُسْشِركُوْنَ ثُمَّ صَـرَحَ بِدُعَائِهِ مَا الَّى الْإِيْمَانِ .

হলো। এদের একজন সমাটের পানীয় সরবরায়ে অপরজন আহার সরবরাহের দায়িতে নিয়েজিক ছিল। তারা দেখল, হযরত ইউসুফ (আ.) সংগ্রে ব্যাখ্যা দেন। তাই তারা একদিন তাকে পরীষ্ক করার জন্য একজন অর্থাৎ পানীয় সরবরাহের দায়িতে নিয়োজিত জন বলল, স্বপ্নে দেখলাম, 'আমি আঙ্গ নিংডিয়ে মদ বের করতেছি, অপরজন অর্থাৎ আহার সরবরাহের দায়িতে নিয়োজিত জন বলল, স্বপ্রে দেখলাম মাথায় রুটি বহন করতেছি আর তা হতে পাথি খাচ্ছে। আমাদেরকে এটার তাৎপর্য ব্যাখ্য জানিয়ে দাও। আমরা তোমাকে সংকর্ম প্রায়ণদে মধ্যে দেখতেছি। خُنْرًا - দারা এই স্থানে আঙ্গ বুঝানো হয়েছে। نَتُنَنُ আমাদেরকে সংবাদ দাও। গিয়ে সে অর্থাৎ হযরত ইউসুফ (আ.) বলল, স্বপ্রে তোমাদেরকে খাদ্য দেওয়া হলে তার বাস্তব রূপায়ন প্রত্যক্ষ হওয়ার পূর্বেই আমি জাগরণে তার ব্যাক্ সম্পর্কে অবশ্যই তোমাদেরকে জানিয়ে দিতে পারি এই বিষয়ে আমার প্রভূ আমাকে যা শিক্ষা দিয়েছেন এটা তা হতেই। অতঃপর তিনি তাদেরকে ঈমান আনয়নের প্রতি উৎসাহিত করলেন এবং বক্তবাটিকে এই কথা বলে আরও শক্তিশালী করলেন যে, আমি বর্জন করে এসেছি এমন এক সম্প্রদায়ের মতবাদ ধর্ম যারা আল্লাহে ঈমান রাখে না আর পর্কান সম্পর্কেও তারা অবিশ্বাসী। بألُاخِرَة هُمْ -এই স্থানে بُ শব্দটি এইটি বা জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত ফ্রা ٣٨ ৩৮. আমি আমার পিতৃপুরুষ ইবরাহীম, ইসহাক এবং হ্যরত <u>ইয়াকৃবের মতবাদ অনুসরণ করি।</u> আমর যেহেতু মা'সূম ও নিষ্পাপ সেহেতু <u>আল্লাহর সাং</u> কোনো বস্তুকে শরিক করা আমাদের কাজ নয় উচিত নয়। এটা অর্থাৎ তাওহীদের বিশ্বাস <u>আমাদের ও</u>

সমস্ত মানুষের প্রতি আল্লাহ্র অনুগ্রহ; কিন্তু অধিকাংশ

মানুষ্ই অর্থৎ কাফেরগণ আল্লাহর কৃতজ্ঞতা প্রকাশ

করে না তাই তারা তাঁর সাথে শরিক করে। بُنْ شَيْعُ

এই স্থানে أُندُهُ ਹੈ। أَنْدُهُ عَلَى مَنْ वा অতিরিক্ত ।

- أَارْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَم اللُّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ خَيْرُ اِسْتِفْهَامُ تَقْرِيْرِ.
- ٤٠. مَا تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِيهِ أَيْ غَبْرِهِ إِلَّا أَسْمَا ء سَمَّيتُ مُوْها سَمَّيتُم بها اصَنامًا أَنتُهُ وَابِأَوْكُمْ مَا آنَوْلَ اللُّهُ بها بعبَادَتِهَا مِنْ سُلُطَانِ د حُجَّةِ وَبُرْهَانِ إِنْ مَا الْحُكْمُ الْقَضَاءُ إِلَّا لِلَّهِ مِ وَحْدَهُ أَمَرَ أَنْ لا تَعْبُدُوْ آ إِلا آيًّا هُ م ذُلكَ التَّوْجِيدُ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاس وَهُمُ الْكُفَّارُ لَا يَعْلَمُونَ مَا يُصِيْرُونَ إِلَيْهِ مِنَ الْعَذَابِ فَيُشْرِكُونَ .
- ٤١. يُصَاحِبَي السَّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا أَيْ السَّاقِي فَيُخْرَجُ بَعْدَ ثَلَاثِ فَيَشِقِي رَبُّهُ سَيِّدَهُ خَمْرًا عِ عَلَىٰ عَادَتِهِ هٰذَا تَنْأُويْلُ رُوْيَنَاهُ وَامَنَّا أَلْآخَرُ فَيَسُخْرَجُ بَعْدَ ثُلَاثِ فَيُصَلِّبُ فَتَأْكُلُ الطَّنْيِرُ مِنْ رَّاسِبه مَ هُذَا تَـاْوِيْسُلُ رُوْيِسَاهُ فَسَقَالاً مِسَا رَأَيْنَا شَيْئًا فَقَالَ قَصْبَى نَمَّ الْأَمْرُ الَّذِي فِينْه تَسْتَغْيَبْن سَالْتُهَا عَنْهُ صَدَفْتُمَا أَمْ كُذَبِتْمًا .

- ن قَفَالَ بَا صَاحِبَى سَاكِنَى السِّسَجِين (आ.) ठाए५८५ अहजात हे हाएला প্রতি আহ্বান জানিয়ে বললেন, হে কারাসঙ্গীদয়া কারা বসবাসকারীদ্বয়! বহু ভিন্ন ভিন্ন প্রতিপালক শেয় না এক পরাক্রমশালী আল্লাহ শ্রেয়ং الراب ,ii এই স্থানে অর্থাৎ বক্তব্যটি আরো প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে প্রশ্রবোধক বাবহার করা হয়েছে।
  - ৪০. তাঁকে ছেড়ে তোমরা কতগুলো নামের উপাসনা করতেছ যেগুলোর তোমরা ও তোমাদের পিতৃপুরুষগণ প্রতিমারূপে নামকরণ করে নিয়েছে এইগুলোর উপাসনার কোনো প্রমাণ কোনো সনদ ও দলিল আল্লাহ পাঠান নি। হুকুম ফয়সালা ও বিধান একমাত্র আল্লাহরই, যিনি এক। তিনি ব্যতীত আর কারও ইবাদত না করতে তিনি আদেশ দিয়েছেন। এটাই অর্থাৎ তাওহীদই সরল দীন। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ অর্থাৎ কাফেরগণ জানে না যে, তারা কি শান্তির দিকে এগিয়ে চলছে। যেহেতু তারা আল্লাহর সাথে শরিক করে। ان انعكم এই স্থানে ان -িট নাবোধক ্র-এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।
  - 8১. <u>হে কারা-সঙ্গীদ্বয়! তোমাদের একজন</u> অর্থাৎ পানীয় সরবরাহের দায়িতে নিয়োজিত জন তিন দিন পর খালাস পাবে। আর [সে] পূর্ব দায়িত্ব অনুসারে তার প্রভূকে তার মালিককে মদ্যুপান করাবে। এটা হলো এই জনের স্বপ্নের ব্যাখ্যা, আর অপরজন-কেও তিন দিন পর এই স্থান হতে বের করা হবে অনন্তর তাকে শুলবিদ্ধ করা হবে ৷ এবং পাখি তার মন্তক হতে <u>আহার করবে</u>। এটা হলো এই জনের স্বপ্লের ব্যাখ্যা। এই সময় তারা দুইজন বলল, আমরা আসলে কিছুই দেখিনি। হযরত ইউসুফ (আ.) বললেন <u>যে বিষয়</u> সম্পর্কে তোমরা জানতে চেয়েছিলে প্রশু করেছিলে সত্য বলে থাক বা মিথ্যা বলে থাক <u>সেই সম্পর্কে</u> <u> त्रिकाल इरत्र गिरसरह</u>। जा श्निष इरस्र गिरसरह।

٤٢ 8٩. وَقَالُ لِللَّذِي ظَنَّ ٱبْقَنَ ٱنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا وَهُوَ السَّاقِي أَذْكُرُنِيْ عِنْدُ رَبُّكَ ج سَيِدِكَ فَقُلْ لَّهُ إِنَّ فِي السِّجْنِ غُلَامًا مَحْبُوسًا ظُلْمًا فَخَرَجَ فَأَنْسَاهُ أَيِ السَّاقِيَ الشُّيْطَانُ ذِكْرَ يُوسُفَ عِنْدَ رَبِّهِ فَلَبِثَ مَكَثَ يُوسُفُ فِي السَيِجْنِ بِيضَعَ سِنِيْنَ قِيْلَ سَبِعًا وَقَيْلَ اثْنَتَنَى عَشَرَةً

ছিল বিশ্বাস হয়েছিল, অর্থাৎ পানীয় সরবরাহের দায়িতে যে ছিল তাকে বলল, তোমার প্রভু অর্থাং তোমার মালিকের নিকট আমার কথা বলিও যে কারাগারে অন্যায়ভাবে এক গোলাম আটকা পড়ে রয়েছে। যা হোক, সে খালাস পেল কিন্তু শয়তান তাকে অর্থাৎ পানীয় সরবরাহের দায়িতে নিয়োজিত সেই লোকটিকে তার প্রভুর নিকট তার কথা অর্থাং হযরত ইউসুফ (আ.)-এর কথা ভূলিয়ে দিল; সুতরাং হ্যরত ইউসুফ (আ.) কারাগারে কয়েক বৎসর বল হয়, সাত বৎসর, অপর কেউ কেউ বলেন, বার বৎসর পড়ে রইলেন। لَبِثُ - অর্থ- পড়ে রইল।

## তাহকীক ও তারকীব

يَشْن এই উহা করণের মধ্যে ইঙ্গিত রয়েছে যে, وَارَّ -ि হলো عَاطِفَهُ আর উহোর উপর وَخُولُهُ فَسُجِنَ হয়েছে। আর سُجِنَ উহা রয়েছে।

: এই বাদশাহর নাম ছিল রাইয়ান ইবনে ওয়ালীদ।

ः এটা হলো সেই প্রশ্নের জবাব যে, হযরত ইউসুফ (আ.) - ﴿ قَولُهُ مُخْبِرًا أَنَّهُ عَالَمُ بِتَغْبِيْرِ الرُّولِيَاء জবাব প্রশু অনপাতে হয়নি

نَعَامُ अरे वृक्षिकत्रव चाता উদ্দেশ্য হলো সেই তাফসীরকে রদ করা। যা কতিপয়, মুফাসসির এর তার্ফসীর, এমন খাবার দ্বারা করেছেন যা বন্দীদেরকে প্রদান করা হয়। কেননা এই তাফসীর অনুপাতে উজ ্র্বন্দীদের প্রশ্ন এবং হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর উত্তরের মধ্যে সামঞ্জস্যতা অবশিষ্ট থাকে না। কেননা প্রশ্ন স্বপ্নে খানার বত্তুর ব্যাপারে ছিল। আর উত্তর জাগ্রত অবস্থায় খাওয়ার ব্যাপারে হয়েছে।

ক্রিটার্ট 🚅 🚅 : এটা ইসমে ইশারা দূরবর্তীর জন্য হয়েছে এবং উদ্দেশ্য হলো স্বপ্নের তা বীরের জ্ঞান।

এর স্থানে إِسْم إِسْارَه تَرِيْب এর স্থানে إِسْم إِسْارَه وَرِيْب নেওয়া উচ্চ মর্যাদা ও তাওহীদের বড়ত্ত প্রকাশ করার জন্য হয়েছে।

ن عَوْلُهُ ثُمُّ صَرَحٌ بِدُعَائِهِمَا إِلَى الْإِيْمَانِ क्यांश रिका इति करते वांखरीतत माख्यांव हिन, बात विशा সুস্পষ্ট রূপে। কাজেই 🗒 🗯 ইওয়ার প্রশ্ন রহিত হয়ে গেল।

ी نُون १८० - صَاحِبُ اللهِ कातल लास्त مُنَادُى مُضَافَ اللهِ صَاحِبَيْنِ अठा - صَاحِبُ اللهِ عَالَمُهُ صَاحِبَيْ পড়ে গৈছে।

ं : এই বৃদ্ধিকরণ দারা একটি প্রশ্নের উত্তর দেওয়া উদ্দেশ্য। প্রশ্ন হলো এই যে, হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর এটা বলা যে, আমাদের জন্য কাউকে আল্লাহর অংশীদার সাব্যস্ত করা কিছুতেই উচিত নয়। এই অনুচিত ব্যাপার টি ৩ধু হযরত ইউসুফ (আ.) ও তার পিতৃপুরুষের জন্য অনুচিত ও কদর্য নয়; বরং এটাতো সমস্ত মানুষের জন্যই অনুচিত তদুপরি ব্যাপারটি হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর সাথে নির্দিষ্টকরণ কিভাবে সহীহ হতে পারে?

উত্তর, ব্রুক্তিকরে এই প্রন্নেরই জবাব দেওয়া হয়েছে জবাবের সারকথা হলো এই হে, কুন্ধর ও লিরকের জনুচিত হওয়া আমাদের জন্য এ জন্য নয় যে, তা হারাম, বরং এজন্য অনুচিত বে, আমাদেরকে তাহতে পবিত্র ও সংরক্ষিত রাখা হরেছে নবী না যারা তাদের বিপরীত : কেননা তাদেরকে কৃষ্ণর থেকে পবিত্র ও সংরক্ষিত রাখা হরনি । যদিও কৃষ্ণর ও

षाता कतात উरमना शला এकिए श्रातूत कवाव प्रतक्षा कार्ष्क्षरे उसे अनुवाम द्दाद मिहे किलिया नाम वाद ाजाया नाम उदाव النَّبَاء राजा مُرْجِعٌ वर्षा वर्षा कार्या नाम वाद किलिया नाम वाद वर्षा निखह - अप्रतिভाব - الله - अत कर्ना : इंदर्श आवनाक दर्श । या दिध नग्न ।

ভবাবেৰ সাৱকথা হলো এই যে, ويَعْشِرُ مُنْسُونُ عُرُن جُارُ है। উহা বরেছে। উহা ইবাবত হলো المُنْسُونُ عُلَا اللهُ ब्दल (क्यम तमा इताइ क. النَّذِينَ عَنْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

व्यत माक्डन रख़ाह । يَعْلُمُونَ विष्ट : فُولُهُ مَا يَصِيْرُونَ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে হয়রত ইউসৃঞ্চ (আ.)-এর কাহিনীর একটি প্রাসঙ্গিক ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। এ কথা বার বার বলা হয়েছে যে, কুরুআন পারু ঐতিহাসিক ও কিস্সা কাহিনীর গ্রন্থ নয়। এতে ষেসব ঐতিহাসিক ঘটনা অধবা কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে, সেগুলোর একমাত্র উদ্দেশ্য মানুষকে শিক্ষা, উপদেশ ও জীবনের বিভিন্ন দিক সম্পর্কে গুরুত্বপূর্ণ নির্দেশ প্রদান করা। সমগ্র কুরুআন এবং অসংব্য পশ্বগাষরের ঘটনাবলির মধ্যে একমাত্র হবরত ইউসুক্ত (আ.)-এর কাহিনীটিই কুরুআন ধারাবাহিকভাবে বর্ণনা করেছে। নতৃবা স্থানোপযোগী ঐতিহাসিক ঘটনার কোনো অত্যাবশ্যকীয় অংশই তথু উল্লেখ করা ₹८४८६ ।

হষরত ইউসুষ্ণ (আ.)-এর কাহিনীটি আদ্যোপান্ত পর্যালোচনা করলে এতে শিক্ষা ও উপদেশের অনেক উপাদান এবং মানব জীবনের বিভিন্ন স্তরের জন্য গুরুত্বপূর্ণ পথনির্দেশ রয়েছে। প্রাসঙ্গিক এ ঘটনাটিতেও অনেক হেদায়েত নিহিত রয়েছে।

ঘটনা এই যে, হয়রত ইউসুঞ্চ (আ.)-এর নিম্পাপ চরিত্র ও পবিক্রতা দিবালোকের মতো ফুটে উঠা সম্বেও আন্ধীঞ্জে-মিসর ও ভার ব্রী লোক নিম্মা বন্ধ করার উদ্দেশ্যে কিছু দিনের জন্য হষরত ইউসুক (আ.)-কে কারাগারে প্রেরণ করার সিদ্ধান্ত নেয়। এটা প্রকৃতপক্ষে হবরত ইউসুষ্ক (আ.)-এর দোয়া ও বাসনার বাস্তব রূপায়ণ ছিল। কেননা আজীজে-মিসরের গৃহে বাস করে চারিত্রিক পরিক্রতা রক্ষা করা কঠিন ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছিল।

হধরত ইউসৃক (আ.) কারাগারে পৌছলে সাথে আরও দু'জন অভিযুক্ত কয়েদীও কারাগারে প্রবেশ করল। তাদের একজন বাদশাহকে মদ্যপান করাত এবং অপরক্ষন বাবুর্চি ছিল। ইবনে কাসীর তাকসীরবিদগণের বরাত দিয়ে লিখেছেন ভারা উভরেই বাদশাহর খাদো বিষ মিশ্রিত করার অভিযোগে এফভার হরেছিল। মক্ষমার তদন্ত চলছিল বলে তাদেরকে কারাগারে আটক রাখা হয়েছিল।

হংরত ইউসুক (আ.) কারাগারে প্রবেশ করে পরগাহরসূলত চরিত্র, দল্লা ও অনুকশার কারণে সব করেদীর প্রতি সহমর্মিতা গ্রদর্শন এবং সাধ্যমতো তাদের দেবাশোনা করতেন। কেউ অসুস্থ হয়ে পড়লে তার সেবা ক্ষুবা করতেন। কাউকে চিন্তিত ও উংকন্তিত দেখলে তাকে সাজুনা দিতেন। ধৈৰ্য শিক্ষা এবং মুক্তির আশা দিয়ে ভার হিষমত বাড়াতেন। নিচ্ছে কট্ট করে অপারের সুখ-শান্তি নিশ্চিত করতেন এবং সারারাও আল্লাহর ইবাদতে ম<del>শুড়ন</del> থাকতেন। তাঁর এহেন অবস্থা দেখে কারাপারের সব করেনী তার ভক্ত হরে গেল। কারাধ্যক্ষও তার চরিত্রে মৃদ্ধ হলো এবং বনন আমার ক্ষমতা ধাকলে আপনাকে ছেড়ে নিভাম। এবানে বাতে আপনার কোনোস্কপ কট না হর, এখন তথু সেদিকেই দক্ষ্য রাখতে পারি :

ৰুকটি আন্চৰ্য ঘটনা : কারাধ্যক্ষ কিংবা করেদীর মধ্যে কেউ হবরত ইউসুক (আ.)-এর প্রতি <del>ততি</del> প্রছা ও মহবরত প্রকাশ করে বলন, আমরা আপনাকে পুর মহব্বত করি। হয়রত ইউসুক (আ.) বললেন, আল্লাহর কসম আমাকে মহব্বত করে। না।

কারণ যখনই কেউ আমাকে মহব্বত করেছে, তখনই আমি কোনো না কোনো বিপদে জড়িয়ে পড়েছি। শৈশবে ফুফু আমাকে
মহব্বত করতেন। ফলে আমার উপর চুরির অভিযোগ আনা হয়। এরপর আমার পিতা আমাকে মহব্বত করেন। ফলে
ভাইদের হাতে কূপে নিক্ষিপ্ত অতঃপর গোলামি ও নির্বাসনে পতিত হয়েছি। সর্বশেষ বেগম আজীজের মহব্বতের পরিণামে এ
কারাণারে পৌছেছি। – তাফসীরে ইবনে কাসীর, মাযহারী।

হবরত ইউসুফ (আ.) -এর সাথে কারাগারে প্রবেশকারী দু'জন কয়েদী একদিন বলল, আমাদের দৃষ্টিতে আপনি একজন সং 6 মহানুভব ব্যক্তি। তাই আপনার কাছে আমরা স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজ্ঞেস করতে চাই। হযরত ইবনে আবরাস (রা.) ও অন্যানা তাফসীরবিদ বলেন, তারা বাস্তবিকই এ স্বপ্ন দেখেছিল। আপুরাহ ইবনে মাসউদ বলেন প্রকৃত স্বপ্ন ছিল না। তথু হযরত ইউসুফ (আ.)-এর মহানুভবতা ও সভতা পরীক্ষা করার উদ্দেশ্যে স্বপ্ন রচনা করা হয়েছিল।

মোটকথা তাদের একজন অর্থাৎ যে ব্যক্তি বাদশাহকে মদ্যপান করাত, সে বলন, আমি স্বপু দেখি যে, আঙ্গুর থেকে শরাব বের করছি। দ্বিতীয়জন অর্থাৎ বাবুর্চি বলন, আমি দেখি যে, আমার মাখায় রুটিভর্তি একটি ঝুড়ি রয়েছে। তা থেকে পাখিরা ঠুকরে ঠুকরে আহার করছে। তারা উভয়ে স্বপ্লের ব্যাখ্যা বলে দিতে অনুরোধ জানাল।

হযরত ইউসুফ (আ.)-কে স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজ্জেস করা হয়েছে, কিন্তু তিনি পরগাম্বরসূলত ভঙ্গিতে এ প্রপ্নের উত্তর দানের পূর্বে দ্বিমানের দাওয়াত ও ধর্ম প্রচারের কাজ আরম্ভ করে দিলেন। প্রচারের মূলনীতি অনুযায়ী প্রজ্ঞা ও বৃদ্ধিমত্তাকে কাজে লাগিয়ে সর্বপ্রথম তাদের অন্তরে আস্থা সৃষ্টি করার উদ্দেশে একটি মোজেজা উল্লেখ করলেন যে, তোমাদের জন্য প্রত্যহ যে খাদ্য তোমাদের বাসা থেকে কিংবা অন্য কোনো জায়গা থেকে আসে, তা আসার আগেই আমি তোমাদেরকে খাদ্যের প্রকার, তুণাত্রণ, পরিমাণ ও সময় সম্পর্কে বলে দেই।

वास्टर आभात त्रतरतारुक्ठ उथा तर त्राज रहा । وُلِكُ مِمًّا عَلَّمَنِيْ رَبُقُ اللَّهِ अर्था९ এটা কোনো ভবিষ্যৎ कथन, ब्लाग्राजिष विमाः অথবা অতীন্ত্রিয়বাদের ভেলকি নয়; বরং আমার পালনকর্তা ওহীর মাধ্যমে যা বলে দেন, আমি তাই তোমাদেরকে জানিয়ে দেই। নিঃসন্দেহে এ প্রকাশ্য মোজেজাটি নবুয়তের প্রমাণ এবং আস্থার অনেক বড় কারণ। এরপর প্রথমে কুফরের নিন্দা এবং কাফেরদের ধর্মের প্রতি স্বীয় বিমুখতা বর্ণনা করেছেন। অতঃপর আরও বলেছেন যে, আমি নবী পরিবারেরই একজন এবং তাঁদেরই সত্য ধর্মের অনুসারী। আমার পিতৃপুরুষ হচ্ছেন ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকৃব। এ বংশগত আভিজাত্যও স্বভাবত মানুষের আস্থা অর্জনে সহায়ক হয় ৷ এরপর বলেছেন যে, আল্লাহ তা'আলার সাথে কাউকে আল্লাহর গুণাবলিতে অংশীদার মনে করা আমাদের জন্য মোটেই বৈধ নয়! এ সত্য ধর্মের তাওফীক আমাদের প্রতি এবং সব লোকের প্রতি আল্লাহ তা আনারই অনুগ্রহ ৷ তিনি সৃস্থ বিবেক-বৃদ্ধি দান করে সত্যকে গ্রহণ করা আমাদের জন্য সহজ করে দিয়েছেন; কিন্তু অনেক লোক এ নিয়ামতের কদর ও অনুগ্রহ স্বীকার করে না ৷ অভঃপর তিনি কয়েদীদেরকে প্রশ্ন করলেন, আচ্ছা তোমরাই বল, অনেহ পালনকর্তার উপাসক হওয়া উত্তম, না এক আল্লাহর দাস হওয়া তালো, যিনি সবার উপরে পরাক্রমশালীঃ অতঃপর অন্য এক পদ্মায় মূর্তিপূজার অনিষ্টকারিতা বর্ণনা করে বললেন, তোমরা এবং তোমাদের পিতৃ পুরুষেরা কিছু সংখ্যক প্রতিমাকে পালনকর্তা মনে করে নিয়েছে। এরা তথু নামসর্বস্বই অথচ এদেরকেই তোমরা মা'বুদ সাব্যস্ত করে নিয়েছ। ওদের মধ্যে এমন কোনো সন্তাগত গুণ নেই যে, ওদেরকে সামান্যতম শক্তি ও ক্ষমতার অধিকারী মনে করা যেতে পারে। কারণ ওরা সবাই চেতনা ও অনুভৃতিহীন। এটা চাক্ষ্ম বিষয়। ওদের সত্য উপাস্য হওয়ার অপর একটি উপাস্য ছিল এই যে, আল্লাহ তা'আল ওদের আরাধনার জন্য নির্দেশ নাজিল করতেন। এমতাবস্থায় চাক্ষ্রষ অভিজ্ঞতা ও বিবেকবৃদ্ধি যদিও ওদের আল্লাহ স্বীকার ন করত, কিন্তু আল্লাহর নির্দেশের কারণে আমরা চাক্ষ্ম অভিজ্ঞতাকে ছেড়ে আল্লাহর নির্দেশ পালন করতাম। কিন্তু এখানে এরুপ কোনো নির্দেশও নেই। কেননা আল্লাহ তা'আলা এসব কৃত্রিম উপাস্যের ইবাদতের জন্য কোনো প্রমাণ কিংবা সনদও নাজিল করেননি। বরং তিনি এ কথাই বলেছেন যে, নির্দেশ ও শাসনক্ষমতার অধিকার আল্লাহ ব্যতীত আর কারও নেই। অতঃপর তিনি নির্দেশ দিয়েছেন যে, আল্লাহ ব্যতীত কারও ইবাদত করো না। আমার পিতৃপুরুষেরা এ সত্য ধর্মই আল্লাহ তা আলাং পক্ষ থেকে প্রাপ্ত হয়েছেন কিন্তু অধিকাংশ লোক এ সতা জানে না :

প্রচার ও লাওয়াত সমান্ত করার পর হযরত ইউসুফ (আ.) কয়েদীদের সংপুর দিকে মনোযোগ দিলেন এবং বললেন, তেমেদের একজন তো মুক্তি পারে এবং চাকরিতে পুনর্বহাল হয়ে বাদশাহকে মদ্যপান করাবে। অপরজনের অপরাধ প্রমাণিত হবে এবং তাকে হুলে চড়ানো হবে। পাধিরা তার মাধার মণজ ঠুকরে খাবে।

পরণাষরসূপত অনুকশার অভিনর দৃষ্টাপ্ত: ইবনে কাছীর বলেন, উভয় কয়েদীর বপু পৃথক পৃথক ছিল। প্রত্যোকটির ব্যাব্যা নির্দিষ্ট ছিল এবং এটাও নির্দিষ্ট ছিল যে, যে ব্যক্তি বাদশাহকে মদ্যপান করাতো, সে মুক্ত হয়ে চাকরিতে পুনর্বহাল হবে এবং বার্কিকে ওলে চড়ানো হবে। কিন্তু হযরত ইউসুফ (আ.) পরগাষরসূপত অনুকশার কারণে নির্দিষ্ট করে বলেননি যে, ভোষাদের অমুক্তকে ওলে চড়ানো হবে যাতে সে এখন থেকেই চিন্তান্থিত হয়ে না পড়ে। বরং তিনি সংক্ষেপে বলেছেন যে, একজন মুক্তি পাবে এবং অপরক্তনকৈ শূলে চড়ানো হবে।

সর্বশেষে বলেছেন, আমি তোমানের স্বপ্নের যে ব্যাখ্যা দিয়েছি, তা নিছক অনুমান ভিত্তিক নয়; বরং এটাই আল্লাহর অটল ফয়সালা। যেসব তাফসীরবিদ তাদের স্বপ্নকে মিথ্যা ও বনোয়াট বলেছেন, তারা একথাও বলেছেন যে, হযরত ইউনুফ (আ.) যখন স্বপ্নের রোখ্যা দিলেন, তখন তারা উভয়েই বলে উঠল আমরা কোনো স্বপ্নই দেখিনি; বরং মিছামিছি বানিয়ে বলেছিলাম। তখন হয়রত ইউনুফ (আ.) বললেন, اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

অতঃপর যে ব্যক্তি সম্পর্কে ধারণা ছিল যে, সে রেহাই পাবে, তাকে হযরত ইউসুফ (আ.) বললেন, যথন তুমি মুক্ত হয়ে কারাগারের বাইরে যাবে এবং শাহী দরবারে পৌছবে, তখন বাদশাহর কাছে আমার বিষয়ও আলোচনা করবে যে, এ নিরপরাধ লোকটি কারাগারে পড়ে রয়েছে। কিছু মুক্ত হয়ে লোকটি হযরত ইউসুফ (আ.)-এর কথা ভূলে গেল। ফলে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর মুক্তি আরও বিলম্বিত হয়ে পেল এবং এ ঘটনার পর আরও কয়েক বছর তাঁকে কারাগারের কাটাতে হলো। আয়াতে ক্রিক্ত হয়ে পেল এবং এ ঘটনার পর আরও ক্রেক্ত হার তাঁকে কারাগারের কাটাতে হলো। আয়াতে ক্রিক্ত হারেছে। শব্দটি তিন থেকে নয় পর্যন্ত সংখ্যা বুঝায় কোনো কোনা তাফসীরবিদ বলেন, এ ঘটনার পর আরও সাত বছর তাঁকে জেলে থাকতে হয়েছে।

বিধি-বিধান ও মাস'আলা : আলোচ্য আয়াতগুলো থেকে অনেক বিধিবিধান, মাস'আলা ও নির্দেশ জানা যায়। এগুলো সম্পর্কে চিন্তা করা যেতে পারে।

মাসবালা : হযরত ইউসূফ (আ.) কারাগারে প্রেরিত হন। কারাগার গুরা, বদমায়েশ ও অপরাধীদের আজ্ঞা। কিছু তিনি তাদের সাথেও এমন সৌজন্যমূলক ব্যবহার করেন যে, তারা সবাই তার ভক্ত হয়ে যায়। এতে বোঝা গেল যে, অপরাধী ও পাপাচারীদের সাথে দয়া ও সহানুভূতিমূলক ব্যবহার করে তাদেরকে বশে ও আয়ব্যাধীন রাঝা প্রত্যেক সংকারকের অবশা কর্তব্য। তাদের প্রতি ঘৃগা ও বিভূক্ষার ভাব প্রকাশ করা উচিত নয়।

মাসআলা : যারা সত্যের দাওয়াত দেন এবং সংস্কারকের ভূমিকায় অবতীর্ণ হন, তাঁদের কর্মপস্থা এরপ হওয়া উচিত যে, প্রথমে স্বীয় চরিক্রমাধূর্য এবং জ্ঞানগত ও কর্মগত পরাকাষ্টার মাধ্যমে জনগণের আত্মাভাজন হতে হবে; যদিও এতে নিজের কিছু ওপগত বৈশিষ্ট্য প্রকাশও করতে হয় যেমন হযরত ইউসুফ (আ.) একেক্রে স্বীয় মোজেজাও উল্লেখ করেছেন এবং তিনি যে নবী পরিবারের একজন তাও প্রকাশ কছেন। এ ওগগত বৈশিষ্ট্য প্রকাশ যদি জনসংস্কারের উদ্দেশ্যে হয় এবং নিজের প্রেট্ড জাহির করার জন্ম। না হয়, তবে তা কুরআনের নিবিদ্ধ নিজের তচিতা নিজে প্রকাশ করার অন্তর্ভূক নয়। কুরআনে বলা হয়েছে প্রিট্রামিন করার অন্তর্ভূক নয়। কুরআনে বলা হয়েছে প্রিট্রামিন করার অন্তর্ভূক নয়। কুরআনে বলা হয়েছে প্রিট্রামিন করার অন্তর্ভূক নয়। কুরআনে বলা হয়েছে

মাসআলা : প্রচারক ও সংখ্যারকের অবশ্য কর্তব্য হচ্ছে স্বীয় প্রচারকৃত্তিকে সব কাজের অন্যে রাখা। প্রচারকর্মের এ একটি ওকত্পূর্ব মূলনীতি, যা আলোচ্য আরাতসমূহে ব্যক্ত হয়েছে। কেউ তার কাছে কোনো কার্বোপলকে আগমন করলে তার

আসল কর্তবা বিশ্বত হওয়া উচিত নয়, যেমন হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর কাছে কয়েদীরা স্বপ্নের বাাখ্যা জিজ্ঞেস করতে এসেছিল। তিনি উত্তরদানের পূর্বে দাওয়াত এবং প্রচারের মাধ্যমে তাদেরকে হেদায়েত উপহার দিলেন। এরূপ বোঝা উচিত্ত নয় যে, দাওয়াত ও প্রচার জনসভা, মিম্বর অথবা মজ্জেই হয়। ব্যক্তিগত সাক্ষাত ও একান্ত আলোচনার মাধ্যমেই বরং এ কাছ আরও বেশি কার্যকর হয়ে থাকে।

মাসআলা: পথপ্রদর্শন ও সংক্ষারের ক্ষেত্রে প্রজ্ঞা ও বুদ্ধিমন্তা সহকারে এমন কথা বলা উচিত, যা সম্বোধিত ব্যক্তির চিন্তাকর্ত্বণ করতে পারে যেমন হযরত ইউসুন্ধ (আ.) কয়েদীদেরকে দেখিয়েছেন যে, তিনি যা কিছু গুণগত বৈশিষ্ট্য অর্জন করেছেন, তা কুফ্রি ধর্ম পরিত্যাগ করে ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করারই ফলশ্রুতি। এরপর তিনি কুফর ও শিরকের অনিষ্টকারিতা চিন্তাকর্যক জঙ্গিতে বর্গনা করেছেন।

মাসজালা : এ থেকে প্রমাণিত হলো যে ব্যাপারে সম্বোধিত ব্যক্তির জন্যে কষ্টকর ও অপ্রিয় এবং তা প্রকাশ করা জরুরি, ত তার সামনে যতদূর সম্বব এমন ভঙ্গিতে প্রকাশ করতে হবে যে, তার কষ্ট যথাসম্বব কম হয়; যেমন স্বপ্নের ব্যাখ্যায় এক ব্যক্তিয় মৃত্যু নির্দিষ্ট ছিল কিন্তু হযরত ইউসুফ (আ.) তা অস্পষ্টভাবে ব্যক্ত করেছেন। এরূপ নির্দিষ্ট করে বলেননি যে, তোমাঠে শুলীতে চভানো হবে। –তাফসীরে ইবনে কাসীর, মাযহারী।

মাসআলা : হয়রত ইউসুফ (আ.) কারাগার থেকে মুক্তি পাওয়ার জন্য কয়েদীকে বললেন, যখন বাদশার কাছে যাবে তথ্য আমার কথা আলোচনা করবে যে, সে নিরপরাধ কারাগারে আবদ্ধ রয়েছে। এতে বোঝা গেল যে, বিপদ থেকে নিষ্কৃত লাভ্যে জন্য কোনো ব্যক্তিকে চেষ্টা তদ্বীরের মাধ্যমে স্থির করা তাওয়াকুলের পরিপন্থি নয়।

#### অনবাদ •

- এই নুমাট অর্থাৎ মিসরের তৎকালীন সম্রুট আর-রয়েত ইবনে আল ওলীদ বলল, আমি স্বপ্রে দেখলাম, সাতটি স্থলকায় গাভী, তাদেরকে সাতটি শীর্ণকায় গাতী ভক্ষণ করতেছে। গিলে ফেলতেছে, আর সাতটি সবুজ শীষ ও অপর সাতটি আছে শীষ। ওঙ শীষগুলো সৰজ শীষগুলোকে লেপটিয়ে রয়েছে এবং তাদের উপর প্রবল হয়ে রয়েছে। হে প্রধানগণ আমার এই স্বপু সম্পর্কে সমাধান দাও, আমাকে উহার ব্যাখ্যা বলে দাও। যদি তোমরা স্বপ্লের ব্যাখ্যা করতে পার। তবে তার ব্যাখ্যা দাও। ৣর্নি-এটা এই স্থানে و مُضَارعُ হলেও مُضَارعُ অর্থে ব্যবহৃত। তাই এটার তাফসীর 🚅 👸 উল্লেখ করা হয়েছে। - عَجَانُ ، वहतठन, अर्थ भीर्गकाय ؛ عُجَانُ
  - 88. তারা বলল, এটা অর্থহীন স্বপু । আর আমর অর্থহীন স্বপ্নের ব্যাখ্যায় অভিজ্ঞ নই। विकंडी \_অৰ্থ আবোল তাবোল ।
  - ৪৫. এরা দইজনের মধ্যে অর্থাৎ ঐ দুইজন সেবকের মধ্যে যে জন মুক্তি পেয়েছিল অর্থাৎ পানীয় সরবরাহের দায়িতে নিয়োজিত জন এবং দীর্ঘকাল পরে যার হযুরত ইউসুফের কথা শ্বরণ হলো সে বলল, আমি এটার তাৎপর্য তোমাদেরকে জানিয়ে দিব। সূতরাং তোমরা আমাকে প্রেরণ কর। 🎢 া -এতে মূলত 🗅 إِذْغَارُ তিতে ،-এ পরিবর্তন করে পরবর্তী ،-টিতে করা হয়েছে। অর্থ স্বরণ করল। 🛍 -এই স্থানে অর্থ বহুকাল।
  - ৪৬ অনন্তর তারা তাকে প্রেরণ করল। সে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর নিকট আসল । বলল, <u>হে</u> <u>ইউসুফ</u> হে অতি সত্যবাদী, সাতটি স্থলকায় গাভী : তাদেরকে সাভটি শীর্ণকায় গাভী ভক্ষণ করতেছে এবং সাতটি সবজ্ঞ শীষ ও অপর সাতটি ৩৯ শীষ সম্বন্ধে তুমি আমাদেরকে সমাধান দাও যাতে আমি লোকদের নিকট রাজা ও সভাসদদের নিকট ফিরে যেতে পারি আর যাতে তারা এর তাৎপর্য সম্পর্কে অবগত হতে পারে। انصدینیٔ - অর্থ অতি সত্যবাদী ।.

- الْهُ لِيسُدِ انْنَتْيَ أَرْى أَيْ رَأَيْتُ سَيْعَ بَقَرَاتِ سِمَانِ يَّاكُلُهُنَّ يَبِتَلِعُهُنَّ سَبِعٌ مِنَ البَقَر عِجَافُ جَمْعُ عَجْفَاءٍ وُسُبِعَ سُنْبُلَاتِ خُصْر وَّأُخُرَ أَيْ سَبْعَ سُنْبُلَاتٍ يَابِسَاتِ ء قَدْ إِلْتَوَتْ عَلَى الْخُصْرِ وعَلَتْ عَلَيْهَا بَّأَيُّهَا الْمَلَا اقْتُونِي فِي رُنِهَايَ بَيِّنُوا لِيْ تَعْبِيْرَهَا إِنْ كُنْتُمْ للرُوْيا تغيرُونَ فاغيرُوهَا .
- ٤٤. قَالُوا لَهٰذِهِ اصنفاا الخلاط احلام ووَما نَحْنُ بِتَاوِيُلِ الْأَخْلَامِ بِعُلِمِينَ
- وَصَالَ الَّذِي نَسَجَسا مِسنَّعُسسَا أَيْ مِسنَ الْفَتَيَيِّنِ وَهُوَّ السَّاقِي وَاذُّكُرَ فِيهِ إِيدَالُ التُّاءِ فِي الْأَصْلِ دَالًّا وَإِذْ غَامُهَا فِي الدَّالِ أَيْ تَذَكُر بَعَدُ أُمُّ فِي حِيْنَ كَالَ يُوسُفُ أَنَا أنَبُثُكُمْ بِتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ فَأَرْسِلُوا راكبه فأنى بُوسُف.
- ٤٦. فَقَالُ بَا كُوسُفُ أَشُّعًا ال الْكَثِيرُ الصَدْقُ اَفْتِنَا فِيْ سَبْع بَقَرْتِ سِمَان يَّاكُلُهُنُّ سَبِعٌ عِجَافُ وَّسَ سُنْبُلُتِ خُضِرِ وَاخْرَ يُبِسِنِ لُعَلُمُ أرْجِعُ إِلَى النَّاسِ أي الْعَلِكِ وَاصْحَابُه لُعَلُّهُمْ بِعَلْمُونَ تَعَبِيْرُهَا.

24. قَالُ تَنْزُرُعُونَ آي ازْرَعُوا سَبْعُ سِنِيْنَ دَابُ ۽ بِسُكُونِ الْهَمَنَةِ وَفَعْجِهَا مُتَتَابِعَةً وَهِي تَأُونِلُ السَّبْعِ السِّمَانِ فَمَا حَصَدْتُهُمْ فَذُرُوهُ آتُرُكُوهُ فِي سُنَبُلِهُ لِنَا لَا يَفْسُدَ إِلَّا قَلِيلًا مِسَّا تَأْكُلُونَ وَدَنَا لَا يَفْسُدَ إِلَّا قَلِيلًا مِسَّا تَأْكُلُونَ

وَ مُم يَاتِيْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ أَي السَّبْعُ اللَّهِ مَعْدِ ذَلِكَ أَي السَّبْعُ النَّخْصِبَاتُ سِبْعُ شِدَادُ مُجْدِبَاتٌ صِعَابٌ وَهِي تَأْوِيلُ السَّبْعِ الْعِجَافِ يَّاكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَهُنَّ مِنَ الْحَبِّ الْمَذَرُوعِ فِي الْمَدَرُوعِ فِي الْمَدِينَ الْمُخْصِبَاتِ أَي تَأْكُلُونَهُ فِيلُهِنَّ السَّنِينَ الْمُخْصِبَاتِ أَي تَأْكُلُونَهُ فِيلْهِنَّ الْمَحْمِنُونَ تَكُخُونَ تَكُومُونَ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

4. ثُمَّ يَأْتِى مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ أَي السَّنبِعِ الْمُحْدِبَاتِ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ بِالْمُحْدِبَاتِ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ بِالْمُحْدِبَاتِ عَامٌ فِيهِ يَعْمِرُونَ الْأَعْنَابَ وَغَيْرَهَا لِخَصْبِهِ.
 وغيرها لِخصْبِه.

৪৭. সে অর্থাৎ হয়রত ইউসুফ (আ.) বলল, তোমরা সাহ বংসর একাদিক্রমে চাষ করবে। এটা হলো বুলকরে সাতটির তাৎপর্য। তোমরা যে শস্য সংগ্রহ করবে উহার মধ্যে যে সামান্য পরিমাণ তোমরা ভক্ষণ করবে তা ব্যতীত সমস্ত শস্য শীষ সমেত রেখে দিবে এতে আর তা নষ্ট হবে না। আর যে পরিমাণ ভক্ষণ করবে সেই পরিমাণ শস্য কেবল মাড়িয়ে নিবে। ত্র্যত্তিত করে হার করে না। আর যে পরিমাণ ভক্ষণ করবে সেই পরিমাণ শস্য কেবল মাড়িয়ে নিবে। ত্র্যত্তিত করেছে। অর্থ চাষ কর। তাফসীরে ্র্রার নির্দেশাত্ত্বক হয়েছে। অর্থ চাষ কর। তাফসীরে ্র্রার নির্দেশাত্ত্বক শব্দ ত্র্যতিত করা হয়েছে। ত্র্যতিত করা হয়েছে। ত্র্যতিত করা ব্যাবহুত ভ্রাররপেই পঠিত রয়েছে। অর্থ একাদিক্রমে। ত্র্যত্ত্বাক্তরপর পঠিত রয়েছে। অর্থ একাদিক্রমে।

৪৮. এটার পর প্রাচুর্যের সাত বৎসরের পর <u>আসবে</u>
কঠিন সাত বৎসর খরা ও বিপদের সাত বৎসর ।
এটা হলো সাতটি শীর্ণকায় গাভীর তাৎপর্য।
প্রাচুর্যের সাত বৎসর উৎপাদিত শস্য হতে যূ
সঞ্চয় করে রেখেছিলে তা এই সময় <u>খাবে তবে</u>
সামান্য কিছু যা তোমরা হেফাজত করবে সঞ্চয়
করে রাখবে তা ব্যতীত।

৪৯. এটার পর অর্থাৎ থরার সাত বৎসরের পর <u>আসবে এমন বৎসর যখন মানুদের জন্য প্রচুর বৃষ্টিপাত হবে এবং তারা</u> স্বচ্ছলতার ফলে আঙ্গুর ইত্যাদির রুস নিংড়িয়ে বের করবে।

৫০. ঐ প্রেরিত ব্যক্তিটি যখন ফিরে আসল এবং স্বপ্নের তাৎপর্য সম্পর্কে খবর দিল তখন সমাট বলন্তামরা তাকে অর্থাৎ যে ব্যক্তি এই স্বপ্নের ব্যাখ্যা দিয়েছ তাকে আমার নিকট নিয়ে আস। যখন দৃত তার নিকট হযরত ইউসুফ (আ.)-এর নিকট আসল এবং বের হতে বলল, তখন সে হযরত ইউসুফ (আ.) স্বীয় নির্দোষিতা প্রকাশের উদ্দেশ্যে বলন, তুমি তোমার প্রভুর নিকট ফিরে যাও এবং তাকে বল, যে নারীগণ হাত কেটে ফেলেছিল তাদের কী ব্যাপার হয়েছিল তা জিজ্ঞাসা করতে। নিশ্চয় আমার প্রভু আমার মালিক আজীজ-মিসর তাদের ছননা সম্পর্কে স্মাক অবগত। বি—্অর্থ অবস্থা।

- خَطْبُكُنَّ شَانُكُنَّ اذْ رَاوَدْتُنَ بُوسُفَ عَنْ نَّفْسِهِ د هَلْ وَجَذْتُنَّ مِنْهُ مَيْلًا إِلَيْكُنَّ قُلْنَ حَاشَ لِلَّهِ مَا عَلِمُنَا عَلَيْهِ مِنْ سُوِّعِ مَ قَالَت امْرَاتُ الْعَزِيْزُ أَلْتُنَ حَصْصَ وَضَحَ الْحَقُّ رَانَا رَاوَدْتُّهُ عَنْ نَّفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصُّدِقيْنَ فِي قَوْلِهِ هِيَ رَاوَدَتُنِي عَنْ نَفْسَى فَاخْبَرَ يُوسُفُ بِلْالكَ .
- ٥٢. فَقَالَ ذٰلِكَ أَى طَلَبُ الْبَرَاءَةِ لِيَعْلَمَ الْعَزِيْرُ أَنِينَ لَمْ أَخُنْهُ فِي آهْلِهِ بِالْغَيْبِ حَالُّ وَانَّ اللُّهَ لاَ يَهُدِي كَيْدَ الْخَاتِّنِينَ ثُمُّ تَوَاضَعَ لِلَّهِ.
- ৫১. অনন্তর ঐ দৃত ফিরে আসল এবং সম্রাটকে ঐ কথা জানাল। তখন স্মাট ঐ নারীদেরকে একত্রিত করে বলল, তোমরা যথন হযরত ইউসুফ (আ.)-কে কুকর্মে প্ররোচিত করেছিলে তথন তোমাদের কী বিষয় হয়েছিল: তার মধ্যে কি তোমাদের প্রতি কোনো আসক্তি দর্শন করেছিলে? তারা বলন, আল্লাহর অদ্ভূত মাহাস্ক্য: আমরা তার কোনো দোষ আছে বলে জানিনা : আজীজ অর্থাৎ সভাসদের প্রী বলল, সত্য প্রকাশ পেল। উদঘাটিত হলো। আমিই তাকে কুকর্মে প্ররোচিত করেছিলাম: 'নারীটি আমাকে প্ররোচিত করেছিল' তার এই কথায় সে তো সত্যবাদীদের অন্তর্ভুক্ত।
- ৫২. হযুরত ইউসুফকে এই বিষয়ে সংবাদ জানানো হলো বললেন, এটা অর্থাৎ আমার তরফ হতে এই যে, নির্দোষিতা প্রমাণের দাবি এই জন্য যে, যাতে আজীজ জানতে পারে যে, আমি অনুপস্থিতিতে তার পরিবারের বিষয় কোনো খেয়ানত করিনি ৷ আর নিশ্বয় আল্লাহ বিশ্বাসহন্তাদিগের ষড়যন্ত্র সফল করেন না بالكيب এটা মূলত عنائ বা অবস্থা ও ভাববার্টক পদর্রূপে এই স্থানে ব্যবহৃত হয়েছে।

### তাহকীক ও তারকীব

এতে ইদিত রয়েছে যে, مُضَارِعُ । এর অর্থে হয়েছে । অতীত কালের দৃশ্য টেনে আনার ভিবিতে দারা ব্যক্ত করেছেন।

न्दत - بَقَرَةً अमिरि : عَجَافُ عَجَافُ : ﴿ وَمُعَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَجَافُ : كَفُولُـهُ عَجَافُ रसरह।

এর. عُمُراً وَ وَعَلَى وَ وَعُمِنَ وَ وَعُمِنَ وَ وَعُمِنَ وَ وَعُمِنَ وَ وَعَلَى وَعَالَ এবং . وَعَلَ وَعَالَ বহুবচন 🚅 আসে।

ক্তর এটা سِمَانٌ বিপরীত, এ কারণেই يَجَانُ । তার অন্তর্গত بَجَانُ । টার্কু ক্রি নাই النَّقْيض عَلَى النَّقْيض اللَّهِ ্রা এর উপর কিয়াস করে 🗓 عبر বহুবচন নেওয়া হয়েছে।

: बाक करत फिरारह : فَوْلُـهُ سَبْعُ وَاللَّهُ अरत وَمُنْتِكُونُ कर क्यांत्र करत وَسَبْعُ بَشَرَاتٍ कर মুফাসসির (র.) যা প্রকাশ করে দিয়েছেন।

শ্বদ্ধ, গাড়ীর অবস্থা বর্ণনা করেছেন যে, সাডটি দুর্বল গাড়ী সাডটি মোটাডাজা সবল গাড়ীকে খেয়ে ফেলেছে, কিন্তু धता वर्गना करत्नि। यात्क भूकामित (त.) أُلْتُونُ वाता वर्गना करत्नि। यात्क भूकामित (त.) وأُلْتُونُ

উত্তর, ুর্না এর অবস্থার উপর কেয়াস করে হুর্না এর অবস্থা বর্ণনা করাকে ছেড়ে দিয়েছেন।

। अरु नेहीं के बेंबें : अरु नेहीं के इस्प्रात श्रिक देविक तरहर । فَوْلُهُ فَاعْبِرُوْهَا

এতে ইন্নিত রয়েছে যে, اَشْغَانُ উহা মুবতাদার খবর। কান্সেই বাক্যটি غَبْرُ مُفَيْدُ وَهَا عَلَيْكُ فَهُولُكُ فَهُدِهِ পোল। وَمَنْفَعُ اللّهُ এর বছবচন; অর্থ হলো ঘাসের আটি যাতে তাজা ও শুষ্ক সবধরনের ঘাসই থাকে। এখানে পেরেশানিমূলক স্বপ্ন উদ্দেশ্য যাতে ওয়াসওয়াসা এবং مُدِيْثُ النَّفُسُ عام এর দখল থাকে।

- এর বহুবচন; স্বপ্লুকে বলা হয় ؛ مُثَمَّ أَخُدُكُمُ أَخُدُكُمُ

ों) أَنْيَنْكُمْ আমেল ও عَالَ का**लেই** عَالِيَهْ ਹੀ - وَاوْ এর মধ্য وَاوْكَرَ का**लেই وَاوْكَمْ आ**মেল ও عَالَ **يُوْسُفُ** মাম্বের মধ্যে فَصْل -এর প্রশ্ন রহিত হয়ে গেল।

। यह मारुखन राग्नरः : فَوْلُهُ يُوْسُفُ

श्यक बरमरह; عُولُ अंदि वर्रक करहारह त्य, يُغَاثُ अक्षि عُيثُ अंदि बर्रक करहारह त्य, أَ هُولُـهُ بِـاللَّمُطَو

ছারা করে ইঙ্গিত করেছেন যে, وَيَّنَى : আজীজ উদ্দেশ্য । সৃষ্টিকর্তা كَتَيْدِيُّ । আজীজ উদ্দেশ্য । সৃষ্টিকর্তা আছাই উদ্দেশ্য নন ।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে, অতঃপর আল্লাহ তাআলা হয়রত ইউসুষ্ণ (আ.)-এর মুক্তির জন্য অদৃশ্য যবনিকার অন্তরাল থেকে একটি উপায় সৃষ্টি করলেন। বাদশাহ একটি স্বপু দেখে উদ্বেগাকুল হলেন এবং রাজ্যের জ্ঞানী ব্যাখ্যাতা ও অতীন্ত্রিরবাদীদেরকে একত্র করে স্বপ্লের ব্যাখ্যা জিজ্ঞেস করলেন। স্বপুটি কারও বোধগম্য হলো না। তাই সবাই উত্তর দিল এক বিলুক একার কর্ত্বিন্ত্র কর্ত্বিন এর অর্থ এমন পুঁটিল্ব আবেড কিন্তুন এর বহুবচন। এর অর্থ এমন পুঁটিল্ব থাতে বিভিন্ন প্রকার আবর্জনা ও ঘাসখড় জমা থাকে। অর্থ এই যে, এ স্বপুটি মিশ্র ধরনের। এতে কল্পনা ইত্যাদি শামিল রয়েছে। আমরা এরূপ ব্যাখ্যা জানি না। সঠিক স্বপু হলে ব্যাখ্যা দিতে পারতাম।

এ ঘটনা দেখে দীর্ঘকাল পর হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর কথা মুক্তিপ্রাপ্ত সেই কয়েদীর মনে পড়ল। সে অগ্রসর হয়ে বলন, আমি এ স্বপ্নের রাখ্যা বলতে পারব। তখন সে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর গুণাবলি, স্বপ্ন রাখ্যায় পারদর্শিতা এবং মন্তব্য হয়ে কারাগারে আবদ্ধ হওয়ার কথা বর্ণনা করে অনুরোধ করল যে, তাকে কারাগারে তার সাথে সাক্ষাতের অনুমতি দেওয়া হোক। বাদশাহ এ সাক্ষাতের ব্যবস্থা করলেন এবং সে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর কাছে উপস্থিত হলো। কুরআন পাক এসব ঘটনা একটিমার শব্দ এই কারা বর্ণনা করেছে। এর অর্থ আমাকে পাঠিয়ে দিন। হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর নামোরের স্বকারি মঞ্জুরি অভংপর কারাগারে পৌছা এসব ঘটনা আপান আপান বোঝা যায়। তাই এগুলো পরিকার উল্লেখ করা প্রয়োজন মনে করা হয়নি; বরং এ বর্ণনা তব্বু করা হয়েছে এইটি ত্রু আর্থাই করা প্রথমে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর নামোরের করা প্রথমে হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর ত্রু করা প্রথমি করা ও কারে প্রথম বর্ণনা তব্বু করা হয়েছে অর্থাই করা ও কারে সাকা হওয়ার করা স্বীকার করেছে। অভংপর দরবাত্ত করেছে যে, আমাকে একটি স্বপ্নের ব্যাখ্যা বলে দিন। স্বপ্ন এই যে, বাদশাহ সাতটি মোটাতাজা গাভী দেখেছেন। এগুলোকেই অন্য সাতটি শীর্ণ গাভী থেয়ে যাছে। তিনি আরও সাভটি গ্রেষ্ক সীয় ও সাতটি শুর্ছ শীয় দেখেছেন।

আমি ফিরে : قُـُولُــهُ لَـعَلَــُّى اَرْجِـعُ الِــَى النَّسَاسِ لَـعَلَّـهُمْ يَـعُـلُـمُوْنَ যাব এবং তাদের কাছে ব্যার্থ্যা বর্ণনা করব। এতে সম্ভবত ভারা আপনার জ্ঞানগরিমা সম্পর্কে অবগত হবে।

তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, 'আলমে মিছাল' তথা প্রত্যাকৃতি জগতে ঘটনাবলি যে আকারে থাকে, স্বপ্লে তাই দৃষ্টিগোচর হয়। এ জগতের প্রত্যাকৃতিসমূহের বিশেষ অর্থ আছে। স্বপ্ল ব্যাখ্যা শাস্ত্র প্রোপুরিই এ সব অর্থ জানার উপর নির্তরশীল। আল্লাহ তা'আলা হযরত ইউসুফ (আ.)-কে এ শাস্ত্র প্রোপুরি শিক্ষা দান করেছিলেন। তিনি স্বপ্লের বিবরণ তলে ব্যেথ নিলেন যে, সাতটি মোটাতাজা গাভী ও সাতটি সবুজ শীষের অর্থ হচ্ছে প্রচুর ফলন সম্পন্ন সাত বছর। কেননা মৃতিকা

চযায় ও ফসল ফলানোর কাজে গাজীর বিশেষ ভূমিকা থাকে। এমনিভাবে সাতটি দীর্ণ গাজী ও সাতটি ভঙ্ক দীরের অর্থ হন্দে, প্রথম সাত বছরের পর ভরাবহ দুর্ভিক্ষের সাতটি বছর আসবে। দীর্ণ সাতটি গাজী মোটাভাজা সাতটি গাজীকে থেয়ে ফেলার এর্থ এই যে, পূর্ববর্তী সাত বছরে খাদাশস্যের যে ভারার সঞ্জিত থাকবে, তা সবই দুর্ভিক্ষের সাত বছরে নিপ্রশেষ হয়ে যাবে। তথু বীজের জনা কিছু খাদাশস্য বেঁচে যাবে।

বাদশাহর স্বপ্নে বাহাত এন্ডটুকুই ছিল যে, সাত্ত বছর ভালো ফলন হবে, এরপর সাত বছর দুর্ভিক্ষ হবে। কিন্তু হযরত ইউনুফ (আ.) আরও কিছু বাড়িয়ে বললেন যে, দুর্ভিক্ষের বছর অভিক্রান্ত হয়ে গেলে এক বছর ধূব বৃষ্টিপাত হবে এবং প্রচুর ফলন উৎপন্ন হবে। এ বিষয়টি হযরত ইউনুফ (আ.) এভাবে জানতে পারেন যে, দুর্ভিক্ষের বছর যথন সর্বমোট সাভটি, তখন আলাহর চিরাচরিত রীতি অনুযায়ী আইম বছর বৃষ্টিপাত ও উৎপাদন হবে। হযরত কাতাদাহ (রা.) বলেন, আলাহ তা আলা ওহীর মাধামে হযরত ইউনুফ (আ.)-কে এ বিষয়ে জাত করেছিলেন, যাতে স্বপ্নের ব্যাখ্যার অভিরিক্ত কিছু সংবাদ তারা লাভ করে, তাঁর জ্ঞান পরিমা প্রকাশ পায় এবং তাঁর মুজির পথ প্রপত্ত হয়। তদুপরি হযরত ইউনুফ (আ.) তধু স্বপ্নের বাযাখ্যা করেই লাভ হনরে এব কালা করে, তাঁর জ্ঞান পরিমা প্রকাশ পায় এবং তাঁর মুক্তির পথ প্রপত্ত হয়। তদুপরি হযরত ইউনুফ (আ.) তধু স্বপ্নের বাযাখ্যা করেই লাভ হনরি, বরং এর সাথে একটি বিজ্ঞজনোচিত ও সহানুভূতিমূলক পরামর্শও দিয়েছিলেন যে, প্রথম সাত্র হছরে যে অভিরিক্ত পায় উৎপন্ন হবে, তা গামের পীর্ষের মধ্যেই সংরক্ষিত রাখতে হবে যাতে পুরানো হওয়ার পর গমে পোকা না লাগে অভিজ্ঞতার আলোকে নেখা গেছে যে, শৃস্য যতুদিন পীর্ষের মধ্যে থাকে, ততদিন ভাতে গোকা লাগে না।

ভয়াবহ খবা ও দুর্ভিক্ষের সাত বছরের পর পর পর পর করের থা ও দুর্ভিক্ষের সাত বছরের পর পর পর করের থা ও দুর্ভিক্ষের সাত বছরের পর ও শক্তিশালী গাভীগুলোকে খেয়ে ফেলছে। ভাই ব্যাখ্যায় এর সাথে মিল রেখে বলেছেন যে, দুর্ভিক্ষের বছরগুলো পূর্বত্তী বছরগুলোর সঞ্জিত শস্যভাগার খেয়ে ফেলবে, যদিও বছর এমন কোনো বন্ধু নয়, যা কোনো কিছুকে ভক্ষণ করতে পারে। উদ্দেশ্য এই যে, মানুষ ও জীব-জন্ধুতে দুর্ভিক্ষের বছরগুলোতে পূর্ব-সঞ্জিত শস্যভাগার খেয়ে ফেলবে।

কাহিনীর গতিধারা দেখে বোঝা যায় যে, এ বাক্তি স্বপ্নের ব্যাখ্যা নিয়ে ফিরে এসেছে এবং বাদশাহকে তা অবহিত করেছে। বাদশাহ বৃত্তান্ত তদে নিশ্চিন্ত ও হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর গুণ-গরিমায় মুগ্ধ হয়েছেন। কিন্তু কুরআন পাক এসব বিষয় উল্লেখ করা দরকার মনে করেনি। কারণ এগুলো আপনা থেকেই বোঝা যায়। পরবর্তী ঘটনা বর্ণনা করে বলা হয়েছেন ঠুঁএটি। নিট্রা করিব কার বাদশাহ আদেশ দিলেন যে, হ্যরত ইউসুফ (আ.)-কে কারাগার থেকে বাইরে নিয়ে এসো। অতঃপর বাদশাহর জনৈক দৃত এ বার্তা নিয়ে কারাগারে পৌছল।

হযরত ইউসৃষ (আ.) দীর্ঘ বন্দীজীবনের দুরুবহ যাতনায় অতিষ্ঠ হয়ে পড়েছিলেন এবং মনে মনে মুক্তি কামনা করছিলেন। কছে কাজেই বাদশাহর প্রেরিত বার্তাকে সূবর্গ সুযোগ মনে করে তিনি তৎক্ষণাং প্রস্তুত হয়ে বের হয়ে আসতে পারতেন। কিছু আল্লাহ তা আলা পয়গয়রগণকে যে উচ্চ মর্যাদা দান করেছেন, তা অন্যের পক্ষে অনুধাবন করাও সম্ভব নয়। তিনি দৃতকে উত্তর দিলেন المنافق المنافق

এবানে এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, হযরত ইউস্ফ (আ.) এবানে হস্ত কর্ডনকারিণী মহিদাদের কথা উল্লেখ করেছেন, আজীজ-পন্মীর নাম উল্লেখ করেনেনি অথচ দেই ছিল ঘটনার মৃদ্য কেন্দ্রবিদ্ধ । বদা বাহলা, এতে ঐ নিমকের কদর করা হয়েছে, যা হযরত ইউস্ফ (আ.) আজীজের গৃহে দাদিত হয়ে খেয়েছিলেন । প্রকৃত ভদ্র স্বভাবের পোকেরা স্বভাবতই এরপ নিমকহালালী করার চেষ্টা করে থাকেন। –(তাফসীরে কুরতুবী)

আবেক কারণ এই যে, নিজের পবিক্রতা প্রমাণ করাই ছিল আসল উদ্দেশ্য । এ মহিলাদের মাধ্যমেও এ উদ্দেশ্য অর্জিত হতে পারত এবং এতে তাদের তেমন কোনো অপমান ছিল না তারা সত্য কথা খীকার করলে তথু পরামর্শ দানের দোব তাদের ঘাড়ে চাপত। আজীজ-পাছীর অবস্থা এরপ ছিল না। সরাসরি তার বিক্লমে অতিযোগ করা হলে তাঁকে থিরেই তদক কার্য অনুষ্ঠিত হতো। ফলে তার অপমান বেলি হতো। হবরত ইউসুফ (আ.) এর সাথে সাথে আরও বলকেন, তিত্যুক্ত কর্মাণ আমার পালনকর্তাতে তাদের যিধ্যা ছলচাতুরী অবহিতই বয়েছেন। আমি চাই যে, বাদশাহও বান্তব সত্য সম্পর্কে বরণত হোনে। এ বাকো সৃষ্ক তলিতে নিজের পবিক্রতাও বর্গিত হয়েছে।

হষরত আবৃ হুরাররা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বুখারী ও তিরমিধীর এক হাদীসে রাস্পুরাহ 🚃 -এর উচ্চি বর্ণিত রয়েছে হে, যদি আমি এত দীর্ঘকাল কারাগারে থাকতাম, অভঃপর আমাকে মুক্তিদানের জন্য ডাকা হতো, তবে আমি তৎকশাৎ সম্বত হয়ে যেতাম।

ইমাম তাবারীর রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে হয়রত ইউসৃষ্ণ (আ.)—এর ধৈর্য, সহনশীলাতা ও সন্ধরিতা বান্তবিকই বিশ্বয়কর। কারাগারে য়বন তাঁকে বাদশার স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিল্কেস করা হয়, তখন আমি তাঁর জায়গায় থাকলে বলতাম যে, আগে আমাকে কারাগার থেকে মুক্ত কর, এরপর ব্যাখ্যা দেব। দ্বিতীয়বার য়খন মুক্তির বার্তা নিয়ে দৃত আগমন করে, তখন তাঁর জায়গায় থাকলে তৎক্ষণাৎ কারাগারের দরজার দিকে পা বাড়াতাম। —(তাফসীরে কুরতুবী)

এ হাদীসে লক্ষণীয় বিষয় এই যে, হয়রত ইডসুফ (আ.)-এর ধৈর্য, সহনশীলতা ও সচ্চরিত্রতার প্রশংসা করাই হাদীসের উদ্দেশ্য। কিন্তু এর বিপরীতে রাস্লুল্লাহ 🏯 -এর নিজের কর্মপন্থা বর্ণিত হয়েছে, যা আমি থাকলে দেরি করতাম না এর অর্থ কিন্তু যদি এর অর্থ এই হয় যে, তিনি হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর কর্মপন্থাকে উত্তম এবং নিজের কর্মপন্থাকে অনুত্তম বলেছেন: তবে এটা শ্রেষ্ঠতম পরগায়রের অবস্থার সাথে সঙ্গতিসম্পন্ন নয়। এর উত্তরে বলা যায় যে, নিঃসন্দেহে রাস্লুল্লাহ 😂 শ্রেষ্ঠতম পরগায়র। কিন্তু কোনো আংশিক কাজে অন্য পরগায়রও শ্রেষ্ঠতম হতে পারেন।

এ ছাড়া তাঞ্চনীর কুরতুবীতে বলা হয়েছে- এরূপ অর্থ হতে পারে বে, হবরত ইউনুক্ষ (আ.)-এর কর্মণস্থার মধ্যে ধৈর্য সহনদীলতা ও মহান চরিত্রের অনন্যাসাধারণ প্রমাণ রয়েছে, তা যথাস্থানে প্রশংসনীয় কিন্তু রাসূলুক্সাহ — নিজের যে কর্মপন্থা বর্ণনা করেছেন, উন্মতের শিক্ষা ও জনগণের হিতাকাক্ষার দিক দিয়ে তাই উপযুক্ত ও উত্তম ৷ কেননা বাদশাহদের মেজাঙের কোনো দ্বিরতা নেই ৷ এরূপ ক্ষেত্রে শর্ত যোগ করা অথবা দেরি করা সাধারণ লোকদের পক্ষে উপযুক্ত হয় না ৷ কারণ বাদশাহর মত পান্টে যেতে পারে ৷ ফলে কারাবাসের বিপদ যথারীতি অব্যাহত থাকতে পারে ৷ হয়রত ইউসুক্ষ (আ.) তো পয়্রগাম্বর হওয়ার কারণে আল্লাহর পক্ষ থেকে এ কথা জেনেও থাকতে পারেন যে, এ বিলম্বের কারণে কোনো ক্ষতি হবে না ৷ কিন্তু সাধারণ লোক তো এ ন্তরে উন্নীত নয়! রাহমাতৃত্বিল আলামীন — এর মেজাজ ও অভিক্রচিতে সর্বসাধারণের কল্যাণ চিন্তার গুরুত্ব ছিল অধিক ৷ তাই তিনি বলেছেন, আমি এরপ সুযোগ পেলে দেরি করতাম না ৷

হাত কেনে বিদ্যালয় দিয়ে ডেকে নিতে আদে, তৰন তিনি দৃতকে উত্তর দেন যে, প্রথমে ঐ মহিলাদের অবস্থা তদন্ত করে হাত কেটে কেনে নিতে আদে, তৰন তিনি দৃতকে উত্তর দেন যে, প্রথমে ঐ মহিলাদের অবস্থা তদন্ত করে হােক যারঃ হাত কেটে কেনে ছিল। এতে অনেক রহস্য নিহিত ছিল। আলাহ তা আলা পরগায়রদেরকে যেমন পূর্ণ ধার্মিকতা দান করেছিলেন, তেমনি তাঁদেরকে পূর্ণ বৃদ্ধিমন্তা ও বিভিন্ন ব্যাপারাদি সম্পর্কে পূর্ণ দৃরদৃষ্টিও দান করেছিলেন। রাজকীয় পরগাম পেয়ে হয়রত ইউসৃষ্ক (আ.) অনুমান করে নেন যে, কারামুক্তির পর মিসরের বাদশাহ তাঁকে কােনে সম্মানে ভূষিত করেন। তবন এটাই ছিল বৃদ্ধিমন্তা যে, যে অপকর্মের অপবাদ তার প্রতি আরোপ করা হয়েছিল এবং যে কারণে তাঁকে কারাগারে প্রেরণ করা হয়েছিল তার স্বরূপ বাদশাহ ও অন্য সবার দৃষ্টিতে ফুটে উঠুক এবং তাঁর পরিক্রতার ব্যাপারে কারও মনে কােনেরপ সন্দেহ না লাকুক। নতুবা এর পরিপাম হবে এই যে, রাজকীয় সম্মানের কারণে জনসাধারদের মুখ বছ হয়ে গেলেও তাদের অন্তরে এ ধারণা ঘুরপাক বাবে যে, এ ব্যক্তিই যে মালিকের ব্রীর প্রতি কুমতলবের হাত প্রসারিত করেছিল। কােনে সময় এ জাতীয় ধারণা ঘারা স্বয়ং বাদশাহরও প্রভাবান্থিত হয়ে যাওয়ার মতাে পরিস্থিতি সৃষ্টি হওয়া অসম্বর্ক কিছু নয়। তাই মুক্তির পূর্বে এ ব্যাপারে সাফাই ও তদন্তকে তিনি জকরে মনে করলেন। উল্লিখিত দু আয়াতের ছিতীয় আয়াতে স্বয়ং হমরত ইউসুফ (আ.) এর কর্ম ও মুক্তি বিলম্বিত করার দৃটি কারণ বর্ণনা করেছেন।

প্রথম কারণ : الله النَّهُ عَلَمُ أَنْتُ بُالْفَتُهُ عَلَيْ النِّنُ مُ أَنْتُ بُالْفَتُهُ وَالْفَائِمُ وَمُ الْفَائِمُ أَنْتُ بُالْفَتُهُ وَالْفَائِمُ اللهِ ﴿ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَل عموم اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

তাঁকে নিশ্চয়তা দানের জন্য উদর্য্যীব হওয়ার কারণ এই যে, আজীজে-মিসরের মনে আমার প্রতি সন্দেহ থাকলে এবং রাজকীয় সন্মানের কারণে আমাকে কিছু বলতে না পারলে তাতে একটি অস্বস্তিকর পরিস্থিতির উদ্ধব হবে। আমার রাজকীয় সন্মানও তার কাছে অপ্রিয় থাকবে এবং চুপ থাকা তার জন্য আরও কষ্টকর হবে। যে ব্যক্তি কিছুকাল পর্যন্ত প্রভূ ছিল, তার মনে কষ্ট দেওয়া হযরত ইউসুফ (আ.) পছন্দ করেননি। এ ছড়ো আজীজে-মিসর তার পবিত্রতার ব্যাপারে নিশ্চিত হয়ে গেলে অন্যানের মুখ আপনা থেকেই বন্ধ হয়ে যেত। बेजीब कावल : يَازَّ اللَّهُ لَا يَهُلِيُّ كَيْدُ الْمُعَالَيْنِيُّ وَ الْمُعَالَيْنِيُّ وَ اللَّهُ لا يَهُلُو إِنَّ اللَّهُ لا يَجْدُونُ يَعْدُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعَالِّمِينَ اللَّهُ الْمُعَالِّمِينَ الْمُعَالِّمِينَ

ার দৃটি অর্থ হতে পারে। এক. তদন্তের মাধ্যমে বিশ্বাসঘাতকদের বিশ্বাসঘাতকতা ফুটে উঠবে এবং সরাই জানতে পারবে যে, শ্বোসঘাতককে পরিপামে লাঞ্চনাই ভোগ করতে হয়। ফলে তবিষ্যাতে সরাই এহেন কাছ থেকে বৈঁচে পাকার সমস্ত চেষ্টা ফরে। দৃষ্টি, যদি এ ঘোলাটে পরিস্থিতিতে হযরত ইউসুফ (আ.) -এর রাজকীয় সম্মানে তৃষিত হতেন, তবে সনারা ধারণা কতে পারত যে, বিশ্বাসঘাতকরাও বড় বড় পদমার্যাদা লাত করতে পারে। ফলে তাদের বিশ্বাসে ফ্রটি দেখা দিত এবং শ্বাসঘাতকরাও কৃষ্ণক মন থেকে মুছে যেত। যোটকথা, উল্লিখিত কারণসমূহের পরিপ্রেক্ষিতে হযরত ইউসুফ (আ.) মুক্তির রেগাম পাওয়া মান্তই কারাণার থেকে বের হয়ে পড়া পছন্দ করেন নি; বরং রাজকীয় পর্যায়ে তদন্ত দাবি করেছেন।

ালোচা প্রথম আয়াতে এ তদন্তের সারমর্ম উল্লেখ করা হয়েছে وَالْمَا خَطْبَكُنُ اِذْ رَاوُدْتُنَ بُوسُفُ مَنْ نَفْسِ ত কর্তনকারিণী মহিলাদেরকে উপস্থিত করে প্রশ্ন করলেন : কি ব্যাপারে ঘটেছে যখন তোমবা হয়রত ইউসুফের কাছে মতলবের খায়েশ করেছিলে। বাদশাহর এ প্রশ্ন থেকে জানা যায় যে, স্বস্থানে তার মনে এ বিশ্বাস জন্মেছিল যে, দোষ হয়রত উস্কের নয় মহিলাদেরই। তাই তিনি বলেছেন: তোমরা তার কাছে কুমতলবের খায়েশ করেছিলে। এরপর মহিলাদের উন্তর্গরেশ করা হয়েছে।

্ষরত ইউসুন্ধ (আ.) তদন্তের দাবিতে আজীজ-পত্মীর নাম চাপা দিয়েছিলেন। কিছু আন্তাহ যখন কাউকে ইচ্ছত দান করেন, প্রন তার সততা ও সাক্ষাই প্রকাশ মানুষের মুখ আপনা থেকেই বুলে যায়। এ ক্ষেক্সে আজীজ-পত্মী সাহসিকতার পরিচয় নয়ে নিজেই সত্য প্রকাশ করে দিয়েছে।

্ব পর্যন্ত বর্ণিত হয়রত ইউসূফ (আ.)-এর অবস্থা ও ঘটনাবলিতে অনেক উপকারিতা, মাস'আলা ও মানবজীবনের ক্রুত্পূর্ণ গর্থনর্দেশ রয়েছে। তন্মধো ইতিপূর্বে আটটি বিষয় বর্ণিত হয়েছে। আরও কিছু মাস'আলা ও পর্থনির্দেশ নিম্নে বর্ণিত হলো। াসন্ধালা: আন্তাহ তা'আলা তাঁর প্রিয় বাদাদের উদ্দেশ্য পূর্ণ করার জন্য নিজেই অদৃশ্য ব্যবস্থা এহণ করেন। তাঁরা কোনো ই জীবের কাছে স্কণী হোন এটা তিনি পছন্দ করেন না। এ কারণেই হয়রত ইউসুফ (আ.) যথন মুক্তিপ্রাপ্ত কয়দিকে বললেন,

্যাদশাহর কাছে আমার কথা বলো, তখন আল্লাহ তা'আলা তাকে অনেক দিন পর্যন্ত বিশ্বত করে রাখেন এবং অদৃশ্য ধরনিকার প্ররাল থেকে এমন ব্যবস্থা করেন, যাতে হযরত ইউসুফ (আ.) কারও কাছে ঋণী না হন এবং পূর্ণ মান-সম্ভুমের সাথে গারবার থেকে মুক্তির উদ্দেশ্যও পূর্ণ হয়।

এ ব্যবস্থা ছিল এই যে, মিসরের বাদশাহকে একটি উচ্চোজনক স্বপ্ন দেখানো হলো, যার ব্যাখ্যা দিতে দরবারের স্বাই মক্ষমতা প্রকাশ করেল। ফলে হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর কাছে যেতে হলো।

নাসআলা : এতে সছরিক্রতার শিক্ষা রয়েছে। মুক্তিপ্রাপ্ত কয়েদী বাদশাহর কাছে বলে নেওয়ার মতো কাঞ্চটাও না করার দক্ষ হয়রত ইউসূক (আ.)-কে অভিরিক্ত সাত বছর পর্যন্ত বন্দী জীবনের দুঃসহ যাতনা ভোগ করতে হয়। সাত বছর পর ফবন সে বপ্লের ব্যাখ্যা নেওয়ার জন্য আগমন করল, তখন তিনি স্বভারতই তাকে ভ⊄সনা করতে পারতেন এবং বলতে পারতেন যে, তোমার ছারা আমার এতটুকু কাজও হলো নাঃ কিন্তু হয়রত ইউস্ফ (আ.) তা করেন নি। তিনি পয়গছরসুক্ত চ'বনের পরিচয় দিয়ে এ বিষয়টি উল্লেখ পর্যন্ত করেন নি –(তাফসীরে ইবনে কাসীর, কুরতুরী!

যাসআলা : সাধারণ লোকদের পারলৌকিক মঙ্গল চিন্তা করা এবং তাদেরকে পরকালে ক্ষতিকর কাজকর্ম ,ধকে বাঁচিরে রাখা বেমন পরণাধর ও আলেমদের কর্তবা, তেমনি মুসলমানদের অর্থনৈতক অবস্থার প্রতি লক্ষা রাখাও তাদের নায়িত্ব। হবরত ইউসুক (আ.) এ ক্ষেত্রে তথু বপ্লের ব্যাখ্যা দিরেই ক্ষান্ত হন নি; বরং বিজ্ঞজনোচিত ও হিতাকাক্ষার পরামর্শন্ত দেন বে, উৎপন্ন গম শীবের মধ্যেই থাকতে দেবে এবং খোরাকীর পরিমাণে বের করবে বাতে দেসব শস্য নট্ট না হরে বায়। কর্মনির ক্ষমেন্টাক ক্ষমিন্টাক ক্যমিন্টাক ক্ষমিন্টাক ক্ষমিন

মাসআলা : অনুসরণযোগ্য আপেম সমাজের এদিকেও লক্ষ্য রাখা উচিত যে, তাদের সম্পর্কে জনগণের মধ্যে যেন কোনে মিধ্যা বা ভ্রান্ত ধারণা সৃষ্টি না হয়। কেননা কু-ধারণা মূর্বতাপ্রসৃত হলেও তা দাধ্য়াত ও প্রচারকার্যে বিঘু সৃষ্টি করে। জনগণের মধ্যে সংখ্রিষ্ট ব্যক্তির কথার ওজন থাকে না। –িতাফসীরে কুরতুবী

রাসূলুরাহ 
বলেন, অপবাদের স্থান থেকে বৈচে থাক। অর্থাৎ এমন অবস্থা ও ক্ষেত্র থেকেও নিজেকে দূরে সরিয়ে রাধ, 
যেখানে কেউ তোমার প্রতি অপবাদ আরোপ করার সুযোগ পায়। এ নির্দেশ সাধারণ মুসলমানদের জন্য। তবে আক্ষে
শ্রেণিকে এ ব্যাপারে হিতণ সাবধান হতে হবে। রাসূলুরাহ 
যাবতীয় তনাহ থেকে মুক্ত ও পবিত্র ছিলেন, তা সর্ব্বেও চিন্ন
এ ব্যাপারে বিশেষ রকম যত্মবান ছিলেন। একবার তাঁর একজন স্ত্রী তাঁর সাথে মদীনার এক গলিতে হেঁটে যাক্ষিলেন। জনৈর
সাহাবীকে সত্মুখ থেকে আসতে দেখে তিনি দূর থেকেই বলে দিলেন, আমার সাথে আমার অমুক স্ত্রী রয়েছে। উদ্দেশ্য, যাতে
তিনি অনাত্মীয়াঁ কোনো মহিলার সাথে পথ অতিক্রম করেছেন বলে কেউ সন্দেহ না করে। এ ক্ষেত্রে হযরত ইউস্ফ (আ.) ও
কারাগার থেকে মুক্তি এবং রাজকীয় আহ্বান পাওয়া সর্ব্বেও মুক্তির পূর্বে জনগণের মন থেকে সন্দেহ দূর করার চেষ্টা
করেছেন।

মাসআলা : অধিকারের ভিত্তিতে যার প্রতি সন্মান প্রদর্শন করা জরুরি যদি অনিবার্য পরিস্থিতিতে তার বিরুদ্ধে কোনো কার্যক্রম গ্রহণ করতেও হয়, তবে এতেও সাধ্যানুযায়ী অধিকার ও সম্মানের প্রতি লক্ষ্য রাখা অনুতার দাবি। হযরত ইউসুফ (আ.) সীয় পবিত্রতা সপ্রমাণ করার জন্য থবন ঘটনার তদন্ত দাবি করেন, তখন আজীজ ও তাঁর পত্মীর নাম উল্লেখ করার পরিবর্তে ঐ মহিলাদের কথা বলেছেন, যারা হাত কেটে ফেলেছিলেন। [কুর্তুবী] কেননা উদ্দেশ্য এতেও সিদ্ধ হতে পারত।

মাসআলা : এতে উত্তম চরিত্রের একটি শিক্ষা রয়েছে যে, যাদের হাতে সাত অথবা বার বছর পর্যন্ত কারাভোগ করতে হয়েছিল, মুক্তির পর ক্ষমতা পেয়েও হয়রত ইউস্ফ (আ.) তাদের উপর কোনো প্রতিশোধ গ্রহণ করেন নি। অধিকন্তু তিনি তাদেরকে এতটুকু কট দেওয়াও পছন্দ করেন নি, যেমন بِلْفُنْتُ بِالْفُنْتُ وَالْفُنْتُ وَالْفُلْتُ وَالْفُلْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُالِقُلْفُ وَالْفُلْفُونُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُونُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرْتُ وَالْفُرُ

# তেরোতম পারা : اَلْجُزْءُ الثَّالِثُ عَشَرَ

٥٣. فَقَالُ وَمَا ٱبْرَئُ نَفْسِى ع مِنَ الزَّلُ إِلَّ السَّلِ إِلَّ السَّلُ اللَّ اللَّهُ الْمُو السَّفُورُ الْمُحْسِدَةُ الْمُمُ اللَّهُ مَا السَّفُورُ إِلَّا مَا بِمَعْلَى مَنْ دُحِمَ دُبَئَ وَ فَعَصِمَهُ إِنَّ دَمِنَ عَلَى مَنْ دُحِمَ دُبَئَ وَ فَعَصِمَهُ إِنَّ دَبَئَ عَلَى مُؤَدِّدً رُجْعَةً .

٥٤. وَقَالَ الْمَلِكُ الْتُونِي بِهَ ٱسْتَخْلِصُهُ لِنَفْسِي عِ أَجْعَلُهُ خَالِصًا لِنَي دُونَ شَرِيْكٍ فَجَاءُهُ الرُّسُولُ وَقَالَ آجِبِ الْمَلِكَ فَقَامَ وَدَّعَ أَهُلُ السِّيجْيِنِ وَدَعَالُهُمْ ثُمَّ اغْتَسَلَ وَلَيِسَ ثِيابًا حِسَانًا وَدَخَلُ عَلَيهِ فَلَعَّا كَلُّمَهُ قَالَ لَهُ إِنَّكَ الْيَوْمُ لَدَيْنًا مَكِبُنُ أَمِينَ ذُوْمَكَانَةٍ وَامَانَةٍ عَلَى أَمْرِنَا فَمَاذًا تَرَى أَنْ نَفَعَلَ قَالَ إِجْمَعِ الطُّعَامَ وَازْرَعْ زَرْعًا كَثِيبًا فِي لَمِنْ السِّينِينَ الْمُخْصَبَةِ وَادَّخِرِ الطُّعَامَ فِي سُنْبُلِهِ فَسَاتِي إِلَيْكَ الْخَلْقُ لِيَمْتَارُوا مِنْكَ فَقَالَ مَنْ لِي بِلْمَا ٠ ٥٥. قَالُ يُوسِفُ اجْعَلْنِيْ عَلَى خُزَانِنِ الْأَرْضِ: اَرْضَ مِصْرَ إِنِّي حَفِينَظُ عَلِيهُ وَوْجِنُو وَعِلْم بِالْمُرِهَا وَقِيلًا كَاتِبُ وَحَاسِبُ.

মনুবাদ :

৫৩, হযরত ইউস্ফ (সা.) আরাহ তা আলার প্রতি বিনঃ
প্রকাশ করত বললেন, পদশ্বনা হাত আমি নিজেব
পবিক্রতা ঘোষণা করি না। মানুদ্ধর মন অবলাই
মন্দের নির্দেশ দেয়, তবে যার প্রতি আমার প্রতিপালক
দ্যা করেছেন, সে বাতীত। অর্থাৎ তাকে তিনি রক্ষা
করেন। আমার প্রতিপালক ক্ষাশীল, পরম দয়ালু,

তিন্তি প্রবিদ্ধান করেন।

তিন্তি বিবিদ্ধান দয়ালকারী।

ত্রিত বিবিদ্ধান দয়ালকারী।

ত্রিত বিবিদ্ধান বিবেশত ব্রেছে।

ত্রিত বিবিশ্বত ব্রেছে।

ত্রিত ব্রেছে বিবার বিবিশ্বত ব্রেছে।

ত্রিত ব্রেছে বিবার বিবার

৫৪, সমাট বলল, তাকে আমার নিকট নিয়ে আসু আমি তাকে আমার একান্ত সভাসদ করে নিব। তাকে এককভাবে আমারই করে নিব। অন্য কেউ আর তাতে শরিক থাকবে না : হযরত ইউসুফ (আ.)-এর নিকট সম্রাটের দৃত আসল। বলল, সম্রাট আপনাকে ডেকেছেন তথন ভিনি উঠলেন, কারাবাসীদেরকে বিদায়ী সম্ভাষণ জানালেন এবং তাদের জন্য দোয়া করলেন। অতঃপর গোসল করলেন, সুন্দর ও উত্তম বঙ্গ পরিধান করলেন। পরে রাজ দরবারে প্রবেশ করলেন। সম্রাট তার সাথে কথা বলাকালে তাকে বলল, 'আজ তুমি আমাদের নিকট মর্যাদাশালী ও বিশ্বাসভাজন হলে: অর্থাৎ আমাদের বিষয়াদিতে অস্ত্রোভাজন ও আমাদের নিকট মর্যাদার অধিকারী হলে, এখন আমাদের কি করা কর্তব্য বলে মনে করু হযরত ইউস্ফ (আ.) বললেন, খাদ্য মওজদ করতে থাকুন, প্রাচুর্যের বৎসরগুলোতে অধিক হারে খাদ্য উৎপাদনের ব্যবস্থা নিন এবং শীষ সমেত খাদ্য মওজদ করুন। অচিরেই বহু লোক খাদোর তালালে আপনার নিকট ধনা দিবে। স্থাট বললেন, এই বিরাট দায়িত্ত আঞ্চম দেওয়ার জন্য কাকে পাবে: -

৫৫. হয়রত ইউসুফ (আ.) বললেন্ আমাকে এই দেশের মিসর ভূমির কোষাধ্যক্ষের দায়িত্ব দিন। আমি সংরক্ষণকারী ও অভিজ্ঞ। এই বিষয়ে আমার জ্ঞানও কর্তবি এবং আমি সংরক্ষণে পারদলী। কেউ কেউ বলেন তার অর্থ প্রলা আমি লিখক ও চিসার ক্ষক্র

من ٥٦ هه. <u>هجان عَلَيْهِ بِالْخَلَاسِ مِنَ ٥٦ ه</u>. وَكُذَٰلِكَ كَانِعَامِنَا عَلَيْهِ بِالْخَلَاسِ مِنَ البِسَجْنِ مَكَّنًا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ ۽ اَرْضَ مِصْرَ يَعْبُونُ يَنْزِلُ مِنْهَا حَبِثُ يَشَاءُ ط بُعُدَ النِضِينِ وَالْحَبْسِ وَفِي الْقِصَّةِ الْ الْمَلِكَ تَوَجُّهُ وَخُتُمَةً وَ وَلَاهُ مَكَانَ الْعَزِيْزِ وَعَزَلَهُ وَمَاتَ بِعَدُ فَزُوَّجِهُ إِمْ أَتَهُ زُلَيْخًا فَوَجَدُهَا عَنْذُراء ولكنت لنه ولكديثن وأقبام الْعَدْلَ بِمِصْرَ وَدَانَتْ لِنُهُ الرِّقَابُ نُصِيبً برَحْمَتِنَا مَنْ نَسْاءُ وَلَا نُضِيعُ أَجْرُ المحسنين.

أُمُنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ.

তাকে পুরস্কৃত করেছি সেভাবে ইউসুফকে আমি বে <u>দেশে</u> অর্থাৎ মিশরে <u>প্রতিষ্ঠিত করলাম।</u> বন্দিত্ব ও কঠিন অবস্থার মধ্যে নিপতিত হওয়ার পর এখন 😤 এই দেশের যে স্থানে ইচ্ছা বসবাস করতে পারতঃ যাকে ইচ্ছা আমি দয়া করি এবং সৎকর্মপরায়ণদের শ্রমফল বিনষ্ট করি না। أَنْجُبُواْ বসবাস করা, অবতরণ করা। বিবরণে পাওয়া যায় যে, মিসর সম্রাট তাকে স্বীয় তাজ ও নামান্ধিত মোহর দিয়ে দেন। উক্ত আজীজে মিসরকে পদচ্যুত করত তদস্থলে তাকে নিয়োগ করেন। কিছুদিন পর আজীজে মিসর মারা যায়। তখন তার স্ত্রী জুলায়খার সাথে তার বিবাহ হয়। তিনি তাকে কুমারী ও সতীচ্ছেদ ছিনুহীন অবস্থায় পেলেন। পরে তার দুই সন্তান জন্মহণ করে। তিনি মিসরের সর্বস্তরে ন্যায় ও ইনসাফ প্রতিষ্ঠা করেন। সকল লোক তার প্রতি অনুগত ছিল।

٥٧ . وَلاَجْرُ الْأَخِرَةِ خَيْرٌ مِنْ أَجْرِ الكُذْبَا لِلَّذِينَ জন্য দুনিয়া হতে পরকালের পুরস্কারই উত্তম।

## তাহকীক ও তারকীব

أَغْلُبُ वर जिंहा अर्थार وَمَالُ عَالَمُ عَالَى عَالَمُ अरल وَمَالُ وَلِيُعَالَمُ वर ताकाि : فَعُولُمُ وَمَا أُبْرِي نُفْسِيعً থেকে أُلْبُرُا وَيُعْلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا আজীজে মিসর -এর স্ত্রীর ব্যাপারে পবিত্রতা ও নিম্পাপতা উদেশ্য হয়েছে। মৃতলাক পদশ্বলন ও বিচ্যুতিসমূহ থেকে নয় মোটকথা হলো এই যে, পূর্বে আমি 🕍 🔐 করেছি এর দ্বারা নফসের পবিত্রতা উদ্দেশ্য নয় ।

षाता वाड़ إَسْتَغْرَنُ विन मुखाननित (त.) ﴿ وَنُسْ (.त.) حَبْسُ اللَّهِ مُنْ ضِمْنِ جَمِيْعِ الْأَثْرَادِ কবতেন তাবে উলম হাতো।

ठी वार्थर الله مَا رَجَم ,कमना : قَفُوله के पाता وَيَقَ وَبِي الْعَقُولِ हाता نَفُس कमना : قَفُوله مَا بِمَعْشي مَنْ क्षित : مُنْ مَعْمَة رَبِينِ रहाँ ज्वत त्राहे पूत्रता مَنْ مِي وَهُ عَنْ رَضَيَة رَبِينِ रहाँ ज्वत त्राहे برَمَان क्षा رانُهَا إمارَةٌ فني كُلُ وُقْتِ إِلَّا وَقَتْ الْعِضْمَةِ - عَيْدَ الْعِضْمَةِ - عَيْدَ عَجْدَ عَجَد

مَنْ يَضَمَنُ مَٰذَا لِأَجُلَى अर्थाए : قَنُولُهُ فَقَالَ مَنْ لِنَي بِلَهَذَا بَعْدَ الْعَزَّل अर्था९ : قَنُولُنَهُ وَمَاتَ بَنَعْدَهُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

নিজের পবিত্রতা বর্ণনা করা দুরন্ত নয়, কিছু বিশেষ অবস্থায় : পূর্ববর্তী আয়াতে হয়রত ইউসুক (আ.)-এর এ উতি বর্ণিত হয়েছিল। আমার বিক্তারে আনীত অভিযোগের পূরোপুরি তদন্তের পূর্বে আমি কারাগার থেকে মুক্তি পছল করি না যাতে আজীজ ও বাদশাহর মনে পুরোপুরি বিশ্বাস জনো যে, আমি কোনো বিশ্বাসঘাতকতা করিনি এবং অভিযোগটি নিছক মধ্যা ছিল। এ উজিতে একটি অনিবার্থ প্রয়োজনে নিজের মুখেই নিজের পবিত্রতা বর্ণিত হয়েছিল, যা বাহ্যত নিজের তচিতা নিজে বর্ণনা করার শামিল। এটা আল্লাহ ভাতালার পছলনীয় নয়। যেমন কুরআনে বলা হয়েছেল, যা বাহ্যত নিজের তচিতা নিজে বর্ণনা করার শামিল। এটা আল্লাহ ভাতালার পছলনীয় নয়। যেমন কুরআনে বলা হয়েছেল মা বাহ্যত নিজের বর্ণনা করার শামিল। এটা আল্লাহ ভাতালার পছলনীয় নয়। যেমন কুরআনে বলা হয়েছেল মুটা নিজেনেরকে তচিতছ রালাং বহং আল্লাহ ভাতালারই অধিকার আছে, তিনি যাকে ইক্ষা, তচিতদ্ধ নাব্যান্ত করবেন। সূরা নজমেও এ বিষয়বন্তু সংবলিত একটি আয়াত রয়েছেল করিন বর্ণবিক পরহেজ্বগার ও আল্লাহভীক।

তাই আলোচ্য আয়াতে হযরত ইউন্ফ (আ.) আপন পবিত্রতা প্রকাশ করার স্বাবে সাথেই এ সতাও ফুটিয়ে তুলেছেন থে, আমার একথা বলা নিজের আল্লাহনীক্রতা ও পবিত্রতা প্রকাশ করার জন্য নয়; বরং সত্য এই যে, প্রত্যেক মানুষের মন, যার মৌন উপাদান চার বন্ধু যথা- অগ্লি, পানি, মৃত্তিকা ও বায়ু যারা গঠিত হয়েছে, এমন আপন বতাবে প্রত্যেককে মন্দ কাজের দিকেই আকৃষ্ট করে। তবে ঐ মন এর বাতিক্রম, যার প্রতি আমার পালনকর্তা অনুষ্ঠাহ করেন এবং মন্দ শৃহা থেকে পবিত্র রাখেন। পরগাঘরগণের মন এরুপই হয়ে থাকে। কুরআন পাকে এরুপ মনকে 'নফদে মৃত্যায়িন্নাহ' আখ্যা দেওয়া হয়েছে। মোটকথা এমন কঠোর পরীক্ষার সময় ওনাহ থেকে বঁঠে যাওয়াটা আমার কোনো সন্তাগত পরাকাষ্ঠা ছিল না, বরং আল্লাহ তা আলারই রহমত ও পথ প্রদর্শনের ফল ছিল। তিনি যদি আমার মন থেকে হীন প্রবৃত্তিকে বহিষ্কার করে না দিতেন, তবে আথিও সাধারণ মানুষের মতো কু-প্রবৃত্তির হাতে পরাতৃত হয়ে যেতাম।

কোনো কোনো হাদীসে আছে, হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর এ কথা বলার কারণ এই যে, তার মনেও এক প্রকার কল্পনা সৃষ্টি হয়েই গিয়েছিল, যদিও তা অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল। কিন্তু নবুয়তের মাপকাঠিতে এটাও পদম্বলনই ছিল। তাই একথা ব্যক্ত করেছেন যে, আমি নিজের মনকে সম্পূর্ণ মুক্ত ও পবিত্র মনে করি না।

মোটকথা উদ্বিধিত আয়াত এবং হাদীস ছারা জানা যায় যে, মানব মন মন্দ কাজেই উদ্বুদ্ধ করে । কিন্তু সূরা কিরামায় এ মানব মনকেই 'লাউওয়ামা' উপাধি দিয়ে এটাকে সম্মানিত করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা এর কসম খেরেছেন- بَنَّ الْمُنْ النَّامُانُ وَلَا الْمُنْسَانُ وَالْمُنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَلَا الْمُنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَلَا الْمُنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَالْمَنْسَانُ وَلَا وَلَا مُنْسَانِينَا وَالْمَنْسَانُ وَلَا مُنْسَانُ وَلَّالُ مِنْسَانُ وَلَّالِكُونَا لِمُنْسَانُ وَلَّالُ وَلَا لَمْنَالُ وَالْمُعْلَى الْمُؤْلِقَ وَلَا لَمْنَالُ وَالْمُلِكُونَا لِلْمُؤْلِقَ وَلَا لَمُؤْلِمُ وَلَا لَمُؤْلِمُ وَالْمُعَلَّالَ وَالْمُعْلَى وَلِمُ وَلَا لَا لَمُنْسَانُ وَلَا الْمُؤْلِمِ وَالْمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُونِي وَالْمُؤْلِمُ وَلَا لَالْمُؤْلِمُ وَلَا لَا لَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلَّالِمُ وَلِي وَلِمُ وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلَّالِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَلِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلْمُ وَلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُولِمُ وَ

এর বাাখা এই যে, প্রত্যেক মানব মন আপন সন্তার দিরে المَّارُ بِالسَّرِ عَلَيْكُ الْمُ الْمُعْلِيْكُ الْمُعْلِيْكُ وَالْمُعْلِيدُ الْمُعْلِيدُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ যখন আল্লাহ ও পরকালের ভয়ে মনের আদেশ পালনে বিরত থাকে, তখন তা گُواْتُ হয়ে যায়। অর্থাৎ মন্দ কাঞ্চের জন্য তিরন্ধাকারী ও মন্দ কাজ থেকে তওবাকারী। যেমন সাধারণ সাধু -সজ্জনদের মন এবং যখন কোনো মানুষ নিজের মনের বিরুদ্ধে সাধনা করতে করতে মনকে এ ন্তরে পৌছিয়ে দেয় যে, তার মধ্যে মন্দ কাজের কোনো স্পৃহাই অবশিষ্ট থাকে ন্ তখন তা 'মৃতমায়িন্না' ? য়ে যায় অর্থাৎ প্রশান্ত ও নিরুছেগ মন। পুণ্যবানরা চেষ্টা ও সাধনার মাধ্যমে এ ন্তর অর্জন করতে পারে, কিন্তু তা সদাসর্বদা অব্যাহত থাকা নিশ্চিত নয় : পয়গাম্বরগণকে আল্লাহ তা'আলা আপনা আপনি পূর্বসাধনা ব্যতিরেকেই এ মন দান করেন এবং তারা সদাসর্বদা এ স্তরেই অবস্থান করেন। এভাবে মনের তিনটি অবস্থার দিক দিয়ে তিন প্রকার ক্রিয়াকর্মকে তার সাথে সম্পৃক্ত করা হয়েছে।

जाशाल्व (गाय عَمُورٌ وَحِيمٌ वना स्टार्छ। अर्थाए आभात भाननकर्ण अछाख क्रमानीन, महानू। إِنَّ رَبِّي عَمُورٌ وُحِيمٌ আছে যে, নফসে আমারা যখন স্বীয় গুনাহের জন্যে অনুতপ্ত হয়ে তওবা করে এবং 'লওয়ামা' হয়ে যায়, তখন আল্লাহ ডা'আলা অত্যন্ত ক্ষমাশীল, তিনি ক্ষমা করে দেবেন। 🚅 শব্দে ইঙ্গিত রয়েছে যে, নফসে মৃতমায়িন্না প্রাপ্ত হওয়াও আল্লাহ তা আলাহ রহমত তথা দয়ারই ফল :

অধাৎ বাদশাহ যখন হযরত ইউসুফ (আ.)-এর দাবি অনুযায়ী মহিলার কাছে ঘটনার তদন্ত করন্দেন এবং জুলায়খাও অন্যান্য সব মহিলা বাস্তব ঘটনা স্বীকার করল, তখন বাদশাহ নির্দেশ দিলেন। হযরত ইউসুফ (আ.)-কে আমার কাছে নিয়ে এসো, যাতে আমি তাকে একান্ত উপদেষ্টা করে নেই। নির্দেশ অনুযায়ী তাকে সসমানে কারাগার থেকে দরবারে আনা হলো ৷ অতঃপর পারম্পরিক আলাপ আলোচনার ফলে তার যোগ্যতা ও প্রতিভা সম্পর্কে নিচ্চিত হয়েই বাদশহ বললেন, আপনি আজ থেকে আমার কাছে অত্যন্ত সন্মানার্হ এবং বিশ্বস্ত ।

ইমাম বগজী (র.) বর্ণনা করেন, যখন বাদশাহর দৃত দ্বিতীয়বার কারাগারে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর কাছে পৌঁছল এবং বাদশাহর পয়গাম পৌছাল, তখন হযরত ইউসুফ (আ.) সব কারাবাসীদের জন্য দোয়া করলেন এবং গোসল করে নতুন কাপড় পরিধান করলেন। তিনি বাদশাহর দরবারে পৌছে এ দোয়া করলেন-

خَسْرِيَ رَبِّيْ مِنْ دُنْمَا وَحَسْمِيْ رَبِيِّي مِنْ خَلَقِهِ عَرَّ جَارُهُ وَجَلٌ تَنَاتُنَا وَلَا اللهُ غَيْرُهُ

অর্থাৎ আমার দুনিয়ার জন্য আমার পালনকর্তাই যথেষ্ট এবং সকল সৃষ্ট জীবের মোকাবিলায় আমার পালনকর্তা আমার জন্য যথেষ্ট। যে তার আশ্রয়ে আসে, সে সম্পূর্ণ নিরাপদ। তিনি ব্যতীত অন্য কোনো উপাস্য নেই।

দরবারে পৌছে আল্লাহ তা'আলার দিকে রুজু হয়ে দোয়া করেন এবং আরবি ভাষায় সালাম করেন, আসসালামু আলাইকৃম ওয়া রাহমাতুল্লাহ এবং বাদশাহর জন্য হিব্রু ভাষায় দোয়া করলেন। বাদশাহ অনেক ভাষা জানতেন, কিন্তু আরবি ও হিব্রু ভাষা তার জানা ছিল না। হযরত ইউসুফ (আ.) বলে দেন যে, সালাম আরবি ভাষায় এবং দোয়া হিব্রু ভাষায় করা হয়েছে।

এ রেওয়ায়েতে আরো বলা হয়েছে যে, বাদশাহ হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সাথে বিভিন্ন ভাষায় কথাবার্তা বলেন। তিনি তাকে প্রত্যেক ভাষায়ই উত্তর দেন এবং আরবি ও হিব্রু এদুটি অতিরিক্ত ভাষায় গুনিয়ে দেন। এতে বাদশাহর মনে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর যোগ্যতা গভীরভাবে রেখাপাত করে।

অতঃপর বাদশাহ বললেন, আমি আমার স্বপ্লের ব্যাখ্যা আপনার মুখ থেকে সরাসরি শুনতে চাই। হযরত ইউসুফ (আ.) প্রথমে স্বপ্নের এমন বিবরণ দিলেন, যা আজ পর্যন্ত বাদশাহ নিজেও কারো কাছে বর্ণনা করেননি। এরপর ব্যাখ্যা বললেন।

বাদশাহ বললন, আমি আশ্চর্য বোধ করছি যে, আপনি এসব বিষয় কি করে জানলেন, অতঃপর তিনি পরামর্শ চাইলেন যে, ্রথন কি করা দরকার? হযরত ইউসুফ (আ.) বললেন, প্রথমে সাত বছর খুব বৃষ্টিপাত হবে। এসময় অধিকতর পরিমাণে চাষাবদে করে অতিরিক্তি ফসল উৎপাদনের ব্যবস্থা করতে হবে। জনগণকে অধিক ফসল ফলানোর জন্য নির্দেশ দিতে হবে। উংপত্ন ফদলের একটা উল্লেখযোগ্য অংশ নিজের কাছে সঞ্চিতও রাখতে হবে।

একজন অর্থমন্ত্রীর মধ্যে যেসব গুণ থাকার দরকার, উপরিউক্ত দৃটি শব্দের মধ্যে হয়রত ইউসুফ (আ.) তার সবগুলোই বর্ধনা করে দিয়েছেন। কেননা অর্থমন্ত্রীর জন্য সর্বপ্রথম প্রয়োজন হচ্ছে সরকারি ধনসম্পদ বিনষ্ট হতে না দেওয়া; বরং পূর্ণ হেফাজত সহকারে একপ্রিক করা এবং অনাবশ্যক ও ভ্রান্ত খাতে ব্যয় না করা। ছিতীয় প্রয়োজন হচ্ছে যেখানে যে পরিমাণ ব্যয় করা জকরি, সেখানে সেই পরিমাণে ব্যয় করা এবং এক্ষেত্রে কোনো কমবেশি না করা। ছিতীয় প্রয়োজনের গ্রথম প্রয়োজনের এবং

বাদশাহ যদিও হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর গুণাবলিতে মুদ্ধ ও তার ধর্মপরায়ণা ও বৃদ্ধিমন্তায় পুরোপুরি বিস্থাসী হয়ে গিয়েছিলেন, তথাপি কার্যত তাকে অর্থমন্ত্রীয় পদ সোপর্দ করলেন না; বরং এক বছর পর্যন্ত একজন সম্মানিত অতিথি হিসেবে দরবারে রেখে দিলেন।

এক বছর অভিবাহিত হওয়ার পর শুধু অর্থ মন্ত্রণালয়ই নয়; বরং যাবতীয় সরকারি দায়িত্ব ও তাকে সোপর্দ করে দেওয়া হলো। সম্ববত এ বিলম্বের কারণ ছিল এই যে, নিকট সান্নিধ্যে রেখে চরিত্র ও অভ্যাস সম্পর্কে পুরোপুরি অভিন্তরণা অর্জিত না হওয়া পর্যন্ত তাকে এত বড় পদ দান করা উপযুক্ত ছিল না। যেমন পেখ সাদী (র.) বলেন—

> چو یوسف کسے در ملاح وتمیز بینا سال ہاید که گردد عزیز

অর্থাৎ কোনো ব্যক্তির মধ্যে যদি হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর সমতুল্য যোগ্যতা ও শিষ্টাচার থাকে, তার পক্ষে এক বছর কালের মধ্যেই মন্ত্রী পর্যায়ের মর্যাদা লাভ সম্ভব।

কোনো কোনো তাকসীরবিদ দিখেছেন, এ সময়েই জুলায়খার স্বামী কিডফীর মৃত্যুবরণ করে এবং বাদশাহর উদ্যোগে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর সাথে জুলায়খার বিবাহ হয়ে যায়। তখন হয়রত ইউসুফ (আ.) জুলায়খাকে বললেন, তুমি যা চেয়েছিলে, এটা কি তার চেয়ে উত্তম নয়া জুলায়খা স্বীয় দোষ স্বীকার করে ক্ষমা প্রার্থনা করেন।

আল্লাহ তা আলা সসন্থানে তাদের মনোবাঞ্ছা পূর্ণ করলেন এবং বুব আমোদ আহলাদে তাদের দাম্পত্য জীবন অভিবাহিত হতে 
লাগল। ঐতিহাসিক বর্গনা অনুযায়ী তাদের দুজন পুত্র সন্তানও জন্মহণ করেছিল। তাদের নাম ছিল ইকরায়ীম ও মানশা।
কোনো কোনো বেওয়ায়েতে আছে, বিবাহের পর আল্লাহ তা আলা হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর অন্তরে জুলায়খার প্রতি এ গভীর 
তালোবাসাা সৃষ্টি করে দেন, যা জুলায়খার অন্তরে হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর প্রতি ছিল না। এমন কি একবার হ্যরত ইউসুফ (আ.) জুলায়খাকে অভিযোগের বরে বললেন, এর কারণ কি দে, তুমি পূর্বের ন্যায় আমাকে তালোবাসানা; জুলায়খা আরক্ত 
করল, আপনার অসিলার আমি আল্লাহ তা আলার তালোবাসা অর্জন করেছি। এ তালোবাসার সামনে সব সম্পর্ক ও চিব্রাভাবনা 
সাম হত্তে গেছে। এ ঘটনাটি আরো কিছু বর্ণনাসহ তাকসীরে কুরতুবী ও মাহহারীতে বর্গিত হরেছে।

হবরত ইউসুক (আ.)-এর পদ প্রার্থনা বিশেষ রহস্যের উপর ভিত্তিশীল ছিল : হবরত ইউসুক (আ.)-এর ব্যাপারটি এই প্রেক্ষাপট থেকে ভিন্ন। কারণ তিনি জানতেন যে, বাদশাহ কাফের। তার কর্মচারীরাও তেমনি। এদিকে দুর্ভিক্ষের পদধ্বনি শোনা যাচ্ছে। এমতাবস্থায় স্বার্থনাদী মহল জনগণের প্রতি দয়র্দ্রে হবে না। ফলে লাখো মানুষ না খেয়ে মারা যাবে। এমন কোনো ভিতীয় ব্যক্তি ছিল না, যে গরিবের প্রতি সুবিচার করতে পারে। তাই তিনি নিজেই এ পদের জন্য আবেদন করলেন। তবে এর সাথে নিজের কি ংগগত বৈশিষ্ট্যও তাকে প্রকাশ করতে হয়েছে, যাতে বাদশাহ সন্তুষ্ট হয়ে তাকে একাদন করলে। তবে এর সাথে নিজের কিংলা পদ দেখে যে, এ কর্তব্য যথায়থ পালন করার মতো অন্য কেউ নেই এবং তিনি নিজে তা বিভদ্ধভাবে সম্পান্ন করতে পারবেন বলে বিশ্বাস করেন, তবে সে পদের জন্য দরখান্ত করা তার জন্য জায়েজ তো বটেই বরং ওয়াজিব। কিন্তু প্রতাব-প্রতিপত্তি ও অর্থকড়ি ল'ত নয় বরং জনদেবা এখানে প্রধান উদ্দেশ্য থাকতে হবে। এর সম্পর্ক বাজরিক ইচ্ছার সাথে, যে সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা খুব উত্তমভাবে পরিজ্ঞাত। - ক্রিকুত্বী

খোলাফায়ে রাশেদীন স্বেচ্ছায় খেলাফতের দায়িত্ব পালন করেছেন। এর কারণও তাই ছিল যে, তারা জানতেন, অন্য কেউ এ দায়িত্ব সঠিকভাবে সম্পন্ন করতে পারবে না। সাহাবায়ে কেরামের মধ্যে হযরত আদী (রা.), হযরত মু'আবিয়া (রা.), হযরত আদ্বাহ ইবনে ভ্বায়ের (রা.) প্রমুখের মতানৈকাও এ বিষয়ের উপর ভিন্তিশীল ছিল যে, তাদের প্রত্যেকের ধারণা ছিল যে, তৎকালীন প্রেচ্ছিতে খেলাফতের দায়িত্ব প্রতিপক্ষের তুলনায় তিনি অধিক সৃষ্ঠ্বভাবে পালন করতে পারবেন। প্রভাব-প্রতিপত্তি কিংবা অর্থকডি অর্জন কারো মূল লক্ষ্য ছিল না।

ঘটনা এ ভাবে বর্ণনা করা হয় যে, এক বছর অভিজ্ঞতা অর্জনের পর বাদশাই দরবারে একটি উৎসবের আয়োজন করেন। রাজ্যের সমস্ত সন্ত্রান্ত পদাধিকারী ব্যক্তি ও কর্মকর্তা এতে আমন্ত্রিত হন। হযরত ইউসুফ (আ.)-কে রাজমুকুট পরিহিত অবস্থায় দরবারে হাজির করা হয় এবং গুধু অর্থ দফতরের দায়িত্ব নয়- যাবতীয় রাজকার্যই কার্যত হযরত ইউসুফ (আ.)-কে সোপর্দ করে বাদশাহ নির্জনবাদী হয়ে যান। -[কুরতুবী, মাযহারী]

হয়রত ইউসুফ (আ.) এমন সৃশৃত্ধন ও সৃষ্ঠুভাবে রাজকার্য পরিচালনা করলেন যে, কারো কোনো অভিযোগ রইল না : গোটা দেশ তার প্রশংসায় মুখর হয়ে উঠল এবং সর্বত্র শান্তি শৃত্ধনা ও স্বাচ্ছন্দ্য বিরাজ করতে লাগল। রাষ্ট্রের দায়িত্ব পালনে স্বয়ং হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর কোনোরূপ বাধাপিবত্তি কিংবা কষ্টের সন্মুখীন হননি :

তাফসীরবিদ মুজাহিদ (র.) বলেন, এসব প্রভাব-প্রতিপত্তি ও রাজক্ষমতা দ্বারা হযরত ইউসুফ (আ.)-এর একমাত্র লক্ষ্য ছিল আল্লাহ তা'আলার বিধি-বিধান জারি করা এবং তার দীন প্রতিষ্ঠিত করা। তিনি কোনো সময় এ কর্তব্য বিস্কৃত হননি এবং অব্যাহতভাবে বাদশাহকে ইসলামের দাওয়াত দিতে থাকেন। তার অবিরাম দাওয়াত ও প্রচেষ্টার ফলে শেষ পর্যন্ত বাদশাহক মুসলমান হরে যান।

ু অর্থাৎ পরকালের প্রতিদান ও ছওয়াব দুনিয়ার وَ مُولَمُ وَكُجُرُ الْأَضِرَةِ ضَيْلِ لِلَّذِيْنَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ নিয়ামতের চেয়ে বহুতাং শ্রেষ্ঠ তাদের জন্য থারা স্পিমানদার এবং যারা তাকওয়া ও পরহেজগারী অবলম্বন করে।

জনগণের সুখশান্তি নিশ্চিত করার জন্য হ্যরত ইউসুফ (আ.) এমন কাজ করেন, যার নজির খুঁজে পাওয়া দুদ্ধ। স্থানুর বাখ্যা অনুযায়ী সুখ-শান্তির সাত বছর অতিবাহিত হওয়ার পর দুর্ভিক্ষ দেখা দিন। হযরত ইউসুফ (আ.) পেট তরে খাওয় ছেড়ে দিলেন। সবাই বলন, মিসর সম্রাজ্যের যাবতীয় ধনভাগুর আপনার কজায়, অথচ আপনি কুধার্ত থাকেন, এ কেমন কথা। তিনি বলনেন, সাধারণ মানুষের কুধার অনুভৃতি যাতে আমার অন্তর থেকে উধাও হয়ে না যায়, সেজনা এটা করি। তিনি পাই বার্চিনেরকে নির্দেশ নিরেন, নিনে মাত্র একবার দ্বিপ্রহরের খাদ্য রান্না করবে, যাতে রাজ পরিবারের সদস্যবর্গও জনসাধারণের কুধার অংশহার করে।

অনুবাদ •

लग अहे हीमन यह ७ वृडिक लग . وَدُخُـكُتُ سِنْوُ الْفَحْمِطِ وَاصَابُ ارْضَ كِنْعَانُ وَالسَّاعَ وَجَاَّءً إِخْوَةً بِرُسُفَ الَّا بنْ بَامِينُ لِيكُ تَارُوا لِمَا بَلُغُهُمْ أَنَّ عَزَيزَ مِصْرَ يُعْطِي الطُّعَامَ بِثَمَنِهِ فَدَخَلُوْا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ أَنُّهُمْ إِخْرَتُهُ وَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ لَا يَعْرِفُونَهُ لِيبُعْدِ عَهْدِمِمْ بِهِ وَظُنِّهِمْ هَلَاكُهُ فَكُلُّمُوهُ بِالْعِبْرَانِيُّةِ فَقَالَ كَالْمُنْكُر عَلَيْهِمْ مَا أَقْدَمَكُمْ بِلَادِي فَقَالُواْ لِلْمِيْرَةِ فَقَالَ لَعَلَّكُمْ عُيُونٌ قَالُوا مَعَاذَ اللَّهِ قَالَ فَيَمِنُ آيَنَ أَنْتُمْ قَالُواْ مِنْ بِلَادِ كِنْعَانَ وَٱبُونَا يَعْقُوبُ نَبِيُّ اللَّهِ قَالَ وَكَهُ أُولاَدُ غَيْدَكُمُ قَالُوا نَعَمَ كُنَّا إِثْنَى عَشَرَ فَذَهُبُ اصْغَرُنَا هَلَكَ فِي الْبَرِيَّةِ وَكَانَ أَحَبُّنَا إِلَيْهِ وَيَقِي شَقِيقُهُ فَاحْتَبَسَهُ لِيتَسَكِّي بِه عَنْهُ فَأَمَرَ بِإِنْزَالِهِمْ وَاكْرَامِهِمْ .

দেয়। শাম ও কিন্তান মঞ্চলও তার কবল থেকে রক্ষা পেল না। বিন্যামীন বাতীত হয়রত ইউস্ফ (আ )-এব অন্যান্য ভাতাগণ যখন জানতে পার্ল আজীজ মিসর মলোর বিনিময়ে খাদ্য দেন তখন তারা খাদ্যলাভের আশায় আসল ও তার নিকট উপস্থিত হলো। সে তাদেরকে চিনল যে, তারা তার ভাই কিন্তু তাদের নিকট সে অপরিচিত রয়ে গেল। তাদের ধারণা ছিল হয়রত ইউসুফ (আ.) মারা গেছে। অনেক কাল অভিবাহিত হয়ে গিয়েছিল। ফলে তারা তাকে চিনতে পারেনি ৷ তারা তার সাথে হিব্রু ভাষায় কথাবার্তা বলল ৷ তিনি অপরিচিত ভাব রেখেই বললেন কি উদ্দেশ্যে আমার দেশে তোমাদের আগমনং তারা বলল, খাদ্য সংগ্রহের উদ্দেশ্যে এসেছি। তিনি বললেন, তোমাদেরকে গুণ্ডচর বলে অনুমিত হয় : তারা বলল, আল্লাহর পানাহ! আল্লাহ তা'আলা আয়োদেবকে এই ধবনের কাজ হতে রক্ষা করুন। তিনি বললেন, কোন দেশ হতে তোমরা এসেছুং তারা বলল, কেনআন হতে, আমাদের পিতা হলেন আল্লাহ তা আলার নবী হযরত ইয়াকব (আ.) : তিনি বললেন তোমরা ব্যতীত তার আরো সন্তান আছে কিং তারা বলল হাঁা! আমরা বারজন ছিলাম : কনিষ্ঠ জন বনে হাবিয়ে যায়। সে পিতার নিকট সর্বাপেক্ষা প্রিয় ছিল ৷ তার সতোদর ভাইটিকে পিতা সান্ত্রনা লাভের জন্য কাছে রেখে দিয়েছেন। হযরত ইউসুফ (আ.) তাদেরকে উত্তমভাবে মেহমানদারি করতে ও তাদের প্রতি সমান প্রদর্শন করতে অধীনন্তদেরকে হকম দিলেন।

٥. وَلَمَّا جَهُزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ وَفَلَى لَهُمْ كَيْلَهُمْ قَالَ انْتُونِي بِأَخ لَّكُمْ مِّنْ ابَيْكُمْ : أَى بِنْبَامِينَ لِأَعْلَمَ صِدْقَكُمْ فِيمَا قُلْتُمْ أَلَا تَدُونَ أَنِي أُونِ الْكَيْلَ أُتِيتُ مِنْ عَبْر بَخْس وَأَنا خَبْرُ الْمُنْزِلِيْنَ.

৫৯. এবং সে যখন তাদের রসদের ব্যবস্থা করে দিল তাদেরকে মাপে পর্ণমাত্রায় দিয়ে দিল তখন সে বলল তোমরা আমার নিকট তোমাদেরকে বৈমাত্রীয় স্রাতা বিনয়ামীনকে নিয়ে এসো যাতে আমি তোমাদের বন্ধব্যের সভ্যতা সম্পর্কে জানিতে পারি ৷ তোমরা কি দেখ না যে, আমি মাপে পূর্ণমাত্রায় দেই ৷ অর্থাৎ কোনো রূপ ক্ষতি বাহ্রাস না করে তা পরিপূর্ণভাবে দেই। আর আমি উমম অতিথি সেবক:

- .٦. فَإِنْ لُمْ تَأْتُونِي بِهِ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِنْدِي أَيْ مِبْرَةَ وَلَا تَقْرَبُونَ نَهْيُ أُو عَطَفُ عَلَى مَحَلَ فَلَا كَيْلُ أَيْ تُحْرُمُوا وَلَا تُقْرَبُوا .
- ٦١. قَالُوا سَنُرَاوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ سَنَجْتَهِدُ فِي طَلَبِهِ مِنْهُ وَإِنَّا لَفْعِلُونَ ذٰلِكَ.
- ٦٢. وَقَالُ لِيفِقُ لِيتِهِ وَفِي قِرَا وَ لِفِتْلِيهِ غِلْمَانِهِ اجْعَلُوا بِضَاعَتَهُمْ ٱلَّتِي ٱتُوا بِسهَا ثُمَنَ الْعِيبُرةِ وَكَانَتُ دَرَاهِمُ فِي رِحَالِهِمْ أَوْعِينَتِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَا إِذَا انْفَلُبُوا الْنَي اَهْلِهِمْ وَفَرَغُوا اُوعِيتَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُلُونَ إِلَيْنَا لِأَنَّهُمْ لَا يستُجلُّونَ إمْسَاكُهَا.
- ٦٣. فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَّى أَبِينَهُمْ قَالُوا لِلَّابَانَا مُنعَ مِنُا الْكُيلُ إِنْ لَمْ تُرْسِلُ معَنَا اخَانَا رِالَيْهِ فَأَرْسِلُ مَعَنَّا اخَانَا نَكْتُلُ بِالنُّون وَالْيَاءِ وَانَّا لَهُ لَحُفظُونَ.
- .٦٤ ها. قال هُلُ مَا أَمَنُكُم عَلَيْهِ إِلَّا كُمَا . قَالَ هُلُ مَا أَمَنُكُم عَلَيْهِ إِلَّا كُمَا أَمِنْتُكُمْ عَلَى أَخِيْهِ يُوسُفَ مِنْ قَبِلُ ط وَقَدْ فَعَلْتُمْ بِهِ مَا فَعَلْتُمْ فَاللَّهُ خَبِّرٌ خُفِظًا م وَفِي قِرَاءةٍ حُفِظًا تُمُسِيرُ كَفَوْلِهِمْ لِللَّهِ دَرُهُ فَارِسًا وَهُو اَرْحُمُ الرُّجِمِيْنَ فَارْجُوْ أَنُ يَمِينُ بِحِفْظِهِ .

- ৬০, কিন্তু তোমরা যদি আমার নিকট তাকে নিতে না আস ত্তবে আমার নিকট তোমাদের জন্য কোনো ওজন কর হবে না। অর্থাৎ কোনো খাদ্য তোমরা পাবে না। এবং তোমরা আমার নিকটবর্তীও <u>হবে না।</u> বাচক শব্দ। পূর্বোল্লিখিত نَعُلُ عَيْلُ اللهِ সাথে তাঁর তোমরা বাদ্য تُعْرَمُوا وَلا تُعْرَبُوا عَطُف হতে বঞ্জিত হবে এবং আমার নিকটবর্তীও হতে পারনে ন:
- ৬১. তারা বলল, তার বিষয়ে আমরা তার পিতাকে প্ররোচিত করব। তার নিকট হতে তাকে নিয়ে আসতে চেষ্টা করব এবং আমরা নিশ্চয়ই তা করব।
- ৬২. ভৃত্যগণকে বলন, তাদের পুঁজি অর্থাৎ তারা খাদ্যের বিনিময়ে যে মলা নিয়ে এসেছে তাদের মালপত্তের মধ্যে রেখে দাও। আর তা ছিল কতিপয় দিরহাম বা রৌপা মুদ্রা ৷ যাতে তারা স্বজনগণের নিকট যখন প্রত্যাবর্তন করবে এবং তাদের পাত্রসমূহ খালি করবে তখন তা বঝতে পারে। ফলে তারা পুনরায় আমাদের নিকট আসতে পারে। কেননা তারা তা নিজেদের নিকট রেখে দেওয়া হালাল বলে মনে করবে না। لِغِتْلِيَّة अপর এক কেরাতে نى রপে পঠিত রয়েছে। অর্থ- ভূত্যগণ। لِغَمْبَانِدِ رخالهم এস্থানে তার অর্থ তাদের পাত্রসমূহ।
- ৬৩. অতঃপর তার<u>া যখন তাদের পি</u>তার নিকট ফিরে আসন তখন বলল, হে পিতা যদি আমাদের সাথে আমাদের ভার নিষিদ্ধ করে দেওয়া হয়েছে। সুতরাং আমাদের ভ্রাতাকে আমাদের সাথে পাঠিয়ে দিন। যাতে আমরা রসদ প্রা মেপে নিতে পারি। আমরা অবশাই তার রক্ষণাবেক্ষণ করব। তা ু ভিত্তম পুরুষ বহুবচন ও ু নোম পুরুষ একবচন পুংলিঙ্গ] উভয়ব্ধপে পঠিত রয়েছে
  - আস্থাভাজন মনে করব, যেরূপ আস্থা পূর্বে তার ভাতা ইউসফ সম্বন্ধে তোমাদের উপর করেছিলাম। আর তার সাথে তোমরা যা করার করেছিলে। আল্লাহ তা আলাই রক্ষণাবেক্ষণে শ্রেষ্ঠ আর তিনিই শ্রেষ্ঠ দয়ালু। সূতরাং তার নিকটই আশা করবে। তার রক্ষণাবেক্ষণ করে তিনিই অনুগ্রহ করবেন। مَل اَسِتُمُ - এস্থানে প্রশ্নবাধক শদ না বোধক 🗘 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। منظاً এটা অপর ما روامو که این میرون م

٦٥. وَلَمَّا فَتَحُوا مَنَاعَهُمْ وَجُدُوا بِضَاعَتُهُمْ رُدُّتْ إِلَيْهِمْ مَا قَالُوا يَكَابُانَا مَا نَبْغِيْ مِ مَا إِسْتِفْهَامِيَّةُ أَى أَيَّ شَيْ نِسَطْلُهُ مِنْ إِكْرَام الْمَلِكِ أَعْظُمَ مِنْ هٰذَا أَوْ تُرِئَ بِالْفُوقَانِيُّةِ خِطَابًا لِيَعْقُوبَ وَكَانُوا ذَكُرُوا لَهُ إِكْرَامَهُ لَهُمْ لَمِذِهِ بِضَاعَتُنَا رُدُّتْ إِلَيْنَا وَنَعِيرُ أُهُلُنَا نَأْتِنَي بِالْعِيْرَةِ لَهُمْ وَهِيَ الطُّعَامُ وَنَحْفَظُ أَخَانًا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيْرِ مَ لِأَخِبْنَا ذَٰلِكَ كَبُلُ بَسِبَكُ سَهَلٌ عَلَى الْمَلِكِ لِسكَخَانِهِ.

. قَالَ لَنْ أُرْسِلُهُ مُعَكُم حَتَّلَى تُكُونُون مَوْثِقًا عَهٰدًا مِنَ اللَّهِ بِأَذَ تَحُلِفُوا لَتَأْتُنَّنِيُّ بِهَ إِلَّا أَنْ يُكُاطَ بِكُمْ ، بِأَنْ تَمُوتُوا أَوْ تُعَلَّبُوا فَكَا تُطِينُوا أَلِاثِيَانَ بِهِ فَاجَابُوهُ إِلَى ذَٰلِكَ فَلُكًا أَتُوهُ مَوْثِقَهُمْ بِذَٰلِكَ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نُقُولُ نَحَنُ وَأَنْتُمْ وَكِيلُ شَهِيدُ وَارْسَلَهُ مُعَهُمْ.

. २४ . وقال ينبني لا تدخلوا مصر من باب وَّاحِدٍ وَّادْخُلُوا مِنْ ابْوَابٍ مُّتَغَيِّفَةٍ ﴿ لِنَلْا تُصِيبُكُمُ الْعَيْنُ.

৬৫. যখন তারা তাদের মালপত খুলল, তখন তার দেখতে পেল তাদের পুঁজি তাদেরকৈ প্রত্যার্পণ করা হয়েছে। তারা বলল, হে আমাদের পিতা, আমরা আর কি প্রত্যাশা করতে পারিং এই আমাদের পুঁজি আমাদেরকে ফিরিয়ে দেওয়া হয়েছে। পুনরায় আমর আমাদের পরিবারবর্গের খাদ্য আনব। আমাদের ভাতার রক্ষণাবেক্ষণ করব এবং এই ভাতার মাধ্যমে আরো এক উট্ট বোঝাই পণ্য অতিরিক্ত নিয়ে আসব। এটা তো সামান্য পরিমাণই। অর্থাৎ সম্রাটের দানশীলতার পক্ষেতাতার জন্য অতি সহজ। 💪 : वा श्रमुरवाधक رَسْتِيفُهَا بِيَّة अपि مَا अप्तराधक وَنَبُغَيْ অর্থাৎ সমাটের নিকট হতে তা হতে অধিক বড আর কি অনুগ্রহ ও সন্মান আমরা আশা করতে পারি? অপর এক কেরাতে তা تنفز সহ বিতীয় পুরুষ تنفز অর্থ, তুমি আর কি আশা করতে পারং] পঠিত রয়েছে, এমতাবস্থায় এস্থানে তাদের পিতা হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে সম্বোধন করা হয়েছে বলে বিবেচা হবে। তারা ইতিপূর্বে তার নিকট তাদের প্রতি সম্রাটের অনুগ্রহ ও মর্যাদাদানের কথা উল্লেখ করেছিল। 🕰 র্ম্মি অর্থ- আমরা আমাদের পরিবারের জন্য 🚣 অর্থাৎ খাদ্য নিয়ে আসব।

৬৬. বলল, আমি তাকে কখনোই তোমাদের সাথে পাঠাব না, যতক্ষণ না তোমরা আল্লাহ তা'আলার পক্ষ হতে দৃঢ় প্রতিশ্রুতি দাও যে, অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার নামে শপথ কর যে, তোমরা তাকে আমার নিকট নিয়ে আসবে, তবে তোমরা যদি অসহায় হয়ে পড় অর্থাৎ তোমরা মারা যাও বা পরাজিত হয়ে যাও, ফলে তাকে নিয়ে আসার যদি সমর্থা না থাকে তবে অনা কথা। তারা এই প্রতিশ্রুতি প্রদান করল। অতঃপর যখন তারা তার নিকট উক্ত প্রতিশ্রুতি দিল তখন সে বলল আমরা অর্থাৎ আমি এবং তোমরা <u>যে</u> বিষয়ে কথা বলতেছি সে বিষয়ে আল্লাহ তা'আলাই তন্তাবধায়ক সাক্ষী। হুঁই অর্থ- প্রতিক্রতি।

হে আমার পুত্রগণ, তোমরা মিসরে এক ঘার দিয়ে প্রবেশ করিও না। ভিন্ন ভিন্ন দ্বার দিয়ে প্রবেশ করবে। কারণ তোমাদের উপর যেন কারো নন্ধর না লাগে :

وَمَّا أُغُنِّنِي أَذْفَعْ عَنْكُمْ بِقَوْلِي ذٰلِكَ مِّنَ اللُّهِ مِنْ زَائِدَةً شَنَّ إِلَّا قَدَّرَهُ عَلَيْكُمْ وَإِنَّمَا ذُلِكَ شَفَقَةً إِنِ مَا الْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ عَ وَحَدَهُ عَلَيْهِ تَوكُّلْتُ بِهِ لَئِفْتُ وَعَلَيْهِ فَلْبَتَوكُل . المتوكِّلُونَ .

ٱبُوهُمْ ﴿ أَيْ مُتَكَفِّرِقِيثُنَ مَا كَأَنَ يُغَيِّنَيُّ عَنْهُمْ مِنَ اللَّهِ أَىْ قَضَائِهِ مِنْ شَيْ إِلَّا لْكِنْ حَاجَةٌ فِى نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا وَهِيَ إِرَادَةُ دَفْعِ الْعَيْنِ شَفَقَةً وَإِنَّهُ لَذُو عِلْمِ لِّمَا عَلَّمنُهُ لِتَعْلِيهِ نَا إِيَّاهُ وَلَٰكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ وَهُمُ الْكُفَّارُ لَا يَعْلَمُونَ إِلْهَامَ اللَّهِ لِاولِيكائِيهِ .

আমার এই কথার মাধ্যমে আল্লাহর তরফ হতে কিছু হলে আমি তোমদের জন্য কিছু করতে পারি ন। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার তরফ হতে নির্ধারিড তাকদীর আমি প্রতিহত করতে পারব না। তবে এই কথা তোমাদের প্রতি আপত্য স্নেহ বশত বললাম। কোনো বিধান হতে পারে না এক আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত। আমি তার উপরই নির্ভর করি আস্থা রাখি। আর নির্ভরকারীরা তার উপরই নির্ভর করুক ৷ 🗘 🚣 এই স্থানে زَانِدَهُ টি زَانِدَهُ वा অতিরিক্ত। مُنْ এই স্থানে 🗓 শব্দটি না বোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। যেভাবে নির্দেশ দিয়েছিলেন সেভাবে অর্থাৎ ভিন্ন ভিন্ন ভাবে তারা যখন প্রবেশ করল তখন আল্লাহ তা'আলার

হুকুমের বাইরে ফয়সালার বাইরে তা তাদের কোনো কাজে আসল না তবে তা ইয়াকুবের মনের একটা কামনা ছিল যা সে পুরণ করেছে। আর তা হলো আপতা স্নেহবশত কু নজর হতে তাদেরকে রক্ষা করার অভিপ্রায়। অবশ্যই সে জ্ঞানী ছিল। কারণ আমি তাকে শিক্ষা দিয়েছিলাম। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ অর্থাৎ কাফেরগণ আল্লাহ তা'আলার ওলীগণের প্রতি তার रें अशास्त्र कथा जात्न ना عُكِمًا وكاتِهُ (अशास्त्र कथा) عُكِمًا عُلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَل भनि र्दे वर्ष रावञ्चा । वर्षात दे শন্দটি مَصْدَرُكُمْ বা ক্রিয়ার উৎস ব্যঞ্জর্ক এই দিকে ইঙ্গিত করণার্থে তাফসীরে أياً، এর উল্লেখ করা হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

वि राता के वे हैं। के के के के के के के के के विकास करते जिला के विकास के विकास के विकास के विकास के विकास के व অর্থাৎ প্রফুল্লতা ও সুখকর বছর শেষ হয়ে যখন দুর্ভিক্ষ ও অভাব অনটনের বছর গুরু হলো এবং এর প্রভাব কেনান, শাম প্রভৃতি অঞ্চলেও অনুভূত হলো। হযরত ইয়াকৃব (আ.) এবং তার পরিবারেও এর প্রভাব পড়ল। তখন হযরত ইয়াকৃব (আ.) ষীয় সন্তানদেরকে বললেন, আমি জানতে পেরেছি যে, মিশরের ন্যায়নীতিবান বাদশাহ ন্যাযামূল্যে শষ্য বিক্রি করেছেন। তোমরাও সেখানে যাও এবং তোমাদের প্রয়োজন অনুপাতে শষ্য নিয়ে আস । সুতরাং হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভাই जामलन, जर्था९ (وَجَاء اخْرُهُ يُوسُكُنُ)

বলা হয় সেই শষ্যদানাকে যাকে এক শহর হতে অন্য শহরে স্থানাত্ত مِبْرَه : لِيكَشْتُرُوا الْمِيْرَةُ অর্থাৎ : قَاوَلُـهُ يَـمُتَـالُووْا করাহয়।

ड०- تَكُرُ كُتِّلُ अववा ثُونُ رِقَايَة उरा । आत এत नून राला : فَوَلُمُ لاَ تَظَرُبُونِ अववा تُكُرُّ كَتُلُ अववा تُجُرِّرُ अववा عَمَانُ عَلَيْهُ وَمِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْمُ وَمِي अववा عَمَان अव अलक सरपाह । बवे नुतर مُجُرِّرُ अव अलक सरपाह । बवे नुतर क्रिके

शता कन करताहन : عُوْلُهُ تُحْرَمُوا वाता कन करताहन : ثَلاَ كُبُلَ لَكُمُ . अञ्च : قَوْلُهُ تُحْرَمُوا

.as عَطْفُ النِّبِيْلِ عَلَى الْإِسْمِ اللهِ عَلَى الْمِسْمِ ( عَالَمُ ) عَطْفُ النِّبِيْلِ عَلَى الْأَسْمِ ( عَالَمَ عَلَى النَّبِيِّةِ عَلَى النَّبِيِّةِ عَلَى النَّبِيِّةِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ا

न्हान مَانِع مُرْصُولُه : इस्राह مَصْدُرِيَّة हि مَا 38- لِمَا ﴿ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ لِمُتَّعَلِّمِيمُ

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

া পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে, হয়রত ইউসুফ (আ.) আরাহ তা আলার কৃপায় মিসরের পূর্ব শাসন ক্ষমতা লাভ করলেন। আলোচ্য আয়াতসমূহে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতানের আদাশস্যের জনা মিসরে আগমন উল্লেখ করা হয়েছে। প্রসক্তমে একথাও বলা হয়েছে যে, দশ ভাই মিসরে আগমন করেছিল। হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর সহোদর ছোট ভাই তাদের সাথে ছিল না।

কাহিনীর মধ্যবর্তী অংশ কুরআন বর্ণনা করে নি। কারণ তা আপনা আপনি বৃঝ্য যায়।

ইবনে কাছীর সৃন্ধী, মূহামদ ইবনে ইসহাক (র.) প্রমূখ ভাফসীরবিদের বরাতে যে বিবরণ দিয়েছেন, তা ঐতিহাসিক ও ইসরাইলী রেওয়ায়েত থেকে গৃহীত হলেও কিছুটা গ্রহণযোগ্য। কারণ কুরআনের বর্ণনারীতিতে এর প্রতি ইসিত পাওয়া যায়। তারা বলেছেন, হযরত ইউসৃষ্ণ (আ.)-এর হাতে মিসরের শাসনভার অর্পিত হওয়ার পর স্বপ্লের ব্যাখ্যা অনুযায়ী প্রথম সাত বছর সমগ্র দেশের জন্য প্রভৃত সুখ-স্বাচ্ছন্য ও কল্যাণ নিয়ে আনে। অচেল ফসল উৎপন্ন হয় এবং তা অধিকতর পরিমাণে অর্জন ও সঞ্চয়ের চেষ্টা করা হয়। এরপর স্বপ্লের ছিতীয় অংশ প্রকাশ পেতে থাকে। ভয়াবহ দুর্ভিক্ষ দেখা দেয় এবং তা দীর্ঘ সাত বছর অব্যাহত থাকে। হয়রত ইউসৃষ্ণ (আ.) পূর্ব থেকেই জ্ঞাত ছিলেন যে, দুর্ভিক্ষ সাত বছর পর্যন্ত অবিরাম অব্যাহত থাকবে। তাই দুর্ভিক্ষের প্রথম বছরে তিনি দেশের মওজুদ শস্যভাগ্যর বুব সাবধানে সঞ্জিত ও সংরক্ষিত রাখনেন।

মিসরের অধিবাসীদের কাছে তাদের প্রয়োজন পরিমাণে খাদ্যপস্য পূর্ব থেকে সঞ্চিত্ত করানো হলো। এখন দুর্ভিক্ষ ব্যাপক আকারে ছড়িয়ে পড়ল এবং চতুর্দিক থেকে বৃত্তক্ষ্ব জন-সাধারণ মিসরে আগমন করতে লাগল। হযরত ইউসুফ (আ.) একটি বিশেষ পদ্ধতিতে খাদ্যপস্য বিক্রম করতে শুক্ত করলে। অর্থাৎ এক বান্ধিকে এক উট বোঝাই খাদ্যপস্য দিতেন এর বেশি দিতেন না। কুরতুরী এর পরিমাণ এক ওসক অর্থাৎ খাট বা' নিখেছেন, যা আমাদের ওজন অনুযায়ী দু'শ সের অর্থাৎ পাঁচ মণের কিছু বেশি হয়।

ভিনি এ কাজকে এডটুকু গুরুত্ব দেন যে, বিক্রয় কার্যের তদারকি নিজেই করভেন। তথু মিসরেই দুর্ভিক্ষ সীমাবন্ধ ছিল না; ববং দূর-দূরান্ত অঞ্চল এর করাল্যাসে পতিত হয়েছিল। হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর জনাভূমি কেনান ছিল ফিলিজীনের একটি অংশ। অদ্যাবধি তা 'বলিল' নামে তা একটি সমৃদ্ধ শহরের আকারে বিদ্যামান রয়েছে। এখানে হবরত ইবরাহীম, ইসহাক, ইয়াকুব ও ইউস্ফ (আ.)-এর সমাধি অবস্থিত। এ বাসভূমিও দূর্ভিক্ষের করাল রাস থেকে মুক্ত ছিল না। ফলে হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর পরিবাবেও অনটন দেবা দেয়। সাথে সাথেই মিসরের এ সুখ্যাতি সর্বত্র ছড়িয়ে পড়ে যে, সেখানে মূল্যার বিনিময়ে বাদ্যালাস্য পাওয়া যায়। হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর কানে এ সংবাদ পৌছে যে, মিসরের বাদ্যাহ অত্যন্ত সং ও দয়ালু বাকি। তিনি জনসাধারণের মধ্যে খাদ্যালস্য বিকরণ করেন। অতঃপর তিনি পুরুদেরকে বললেন, ভোমরাও যাও এবং মিসর থেকে খাদ্যাল্যানিয়ে এলো।

একথাও জানাজানি হয়ে গিয়েছিল যে, একজনকে এক উটের বোঝার চেয়ে বেশি খাদ্যশস্য দেওয়া হয় না। তাই তিনি সব পুত্রকেই পাঠাতে মনস্থ করদেন। সর্ব কনিষ্ঠ পুত্র বিনয়ামিন ছিল হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর সহোদর। হযরত ইউসৃফ (আ.) নিখোজ হওয়ার পর হযরত ইটাকৃব (আ.)-এর স্নেহ ও ভালোবাসা তার প্রতি কেন্দ্রীভূত হয়েছিল। তাই সাজ্বনা ও দেখাশোনার জন্য তাকে নিজের কাছে রেখে দিদেন।

দশভাই কেনান থেকে মিসর পৌছল। হযরত ইউসুফ (আ.) শাহী পোশাকে রাজ্যাধিপতির বেশে তাদের সামনে এলেন। শৈশবে সাত বছর বয়সে ভ্রাতারা তাকে কাফেলার লোকজনের কাছে বিক্রয় করে দিয়েছিল কিন্তু এখন আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েত অনুযায়ী তার বয়স ছিল চল্লিশ বছর। -[কুরতুবী ও মাযহারী]

বলাবাত্ল্য এত দীর্ঘ সময়ে মানুষের অঙ্গাবয়ব পরিবর্তিত হয়ে কোথা থেকে কোথায় পৌছে যার। তাদের ধারণাও এ কথা ছিল না যে, যে বালককে তারা গোলামরূপে বিক্রয় করেছিল, সে কোনো দেশের মন্ত্রী বা বাদশাহ হয়ে যেতে পারে। তাই তারা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে চিনল না, কিন্তু হয়রত ইউসুফ (আ.) তাদেরকে চিনে ফেললেন, مَا الْمُحْمَدُ وَمُمُ لَمُ لَمُ الْمُحْمَدُ وَمُو اللهُ اللهُ

হব্যত ইউসুফ (আ.)-এর চিনে নেওয়া সম্পর্কে সুন্ধীর বরাত দিয়ে ইবনে কাসীর আরো বর্ণনা করেন যে, দশ ভাই দরবারে পৌছলে হ্যরত ইউসুফ (আ.) তাদেরকে এমনভাবে জিঞ্জাসাবাদ করলেন, যেমনিভাবে সন্দেহযুক্ত লোকদেরকে করা হয়, যাতে তারা সম্পূর্ণ সত্য উদঘটিন করে দেয়। প্রথমত জিঞ্জেস করলেন, তোমরা মিসরের অধিবাসী নও। তোমাদের ভাষাও হিক্র। এমতাবস্থায় এখানে কিরুপে এলেং তারা বলল, আমাদের দেশে তীষণ দূর্ভিক্ষ। আমরা আপনার প্রশংসা তমে বাদ্যশস্যের জন্য এখানে এসেছি। দ্বিতীয়ত প্রশ্ন করলেন, তোমরা যে সত্য বলছ এবং তোমরা কোনো শক্রব চর নও একথা কিরুপে বিশ্বাস করবং তারা বলল, আল্লাহর পানাহ। আমাদের ছারা এরূপ করনো হতে পারে না। আমরা আল্লাহর নবী হ্যরত ইয়াকুব (আ.)-এর সন্তান। তিনি কেনানে বসবাস করেন।

হয়বত ইয়াকৃব (আ.)-এর ও তার পরিবারের বর্তমান হাল অবস্থা জানা এবং ওদের মুখ থেকেই অতীতের কিছু ঘটনা বর্গিত হোক। তাদেরকে প্রশ্ন করার পেছনে এটাই ছিল হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর লক্ষ্য। এরপর তিনি জিজ্ঞেস করলেন, তোমাদের পিতার আরো কোনো সন্তান আছে কিঃ তারা বলল, আমরা বারো ভাই ছিলাম। তলাধ্যে ছোট এক ভাই জঙ্গলে নিথোঁজ হয়ে গেছে। আমাদের পিতা তাকেই সর্বাধিক আদর করতেন। এরপর তার ছোট সহোদর ভাইকে আদর করতে তরু করেন। এ সাত্ত্বনার জন্য তাকে আমাদের সাথে এ সফরে পাঠান নি।

এসব কথা শুনে হ্যরত ইউসুফ (আ.) তাদেরকে রাজকীয় মেহমানের মর্যাদায় রাখা এবং মথারীতি খাদ্যশস্য প্রদান করার আদেশ দিলেন।

বন্টনের ব্যাপারে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর রীতি ছিল এই যে, একবারে কোনো এক ব্যক্তিকে এক উটের বোঝার চেয়ে বেশি খান্যশস্য দিতেন না। হিসাব অনুযায়ী যখন তা শেষ হয়ে যেত, তখন পুনর্বার দিতেন।

ভাইদের কাছে সব বিবরণ জানার পর তার মনে এরূপ আকাক্ষণ উদয় হওয়া স্বাভাবিক ছিল যে, তারা পুনর্বার আসুক। এই জন্য একটি প্রকাশ্য ব্যবস্থা গ্রহণ করে তিনি স্বয়ং ভাইদেরকে বলনেন–

إِنْسُونِي بِأَجْ لَكُمْ مِنْ أَبِينِكُمْ أَلاَ تَرُونَ أَنِينَ أُوفِي الْكَبِلَ وَانَا خَيْرُ الْسُنْولِينْ.

অর্থাৎ তোমরা যখন পুনর্বার আসবে, তখন তোমাদের সেই ভাইকেও নিয়ে আসবে। তোমরা দেখতেই পাছে যে, আর্মি কিভাবে পুরোপুরি খাদ্যশস্য প্রদান করি এবং কিভাবে অভিথি আপ্যায়ন করি।

এরপর একটি সাবধানবাণীও তনিয়ে দিলেন مَثَاثُونِي بِهَ فَكُلُّ كَبُلُ لَكُمْ وَعَبْرِيْ وَلَا تَغَرَّرُونِ अर्थार তোমরा रि ভাইকে সাথে না আন তবে আমি তোমাদের কাউকেই খাদ্যশস্য দেব না। কিননা আমি মনে করব যে, তোমরা আমার সাং মিধ্যা বলেছ । এভাবে তোমরা আমার কাছে অসেবে না :

এপর একটি গোপন ব্যবস্থা এই করলেন যে, তারা খাদ্যশস্যের মূল্য বারদ গেসর নগদ অর্থকড়ি কিংবা অলঙ্কার জয়া নিয়েছিল, সেগুলো গোপনে তাদের আসবাবপত্তের মধ্যে রেখে দেওয়ার জন্য কর্মচারীদেরকে আদেশ দিলেন, যাতে বাড়িতে

শৌছে যখন তারা আসবাৰ খুলবে এবং নগদ অর্থ ও অলঙ্কার পাবে, তখন যেন পুনর্বার খাদাপস্য নেওয়ার জন্য ফলে শং
ইবনে কাসীর হয়রও ইউসুফ (আ.)-এর এ কাজের কয়েকটি সন্তারা কারণ বর্ণনা করেছেন, এক, হয়রও ইউসুফ (আ.) মনে
করলেন যে, তাদের কাছে এ নগদ অর্থ ও অলঙ্কার ছাড়া সম্ভবত আর কিছুই নেই। ফলে পুনর্বার খাদাশস্য নেওয়ার জন্য তার:
আসতে পারবে না। দুই, তিনি পিতা ও ভাইদের কাছ থেকে খাদাশস্যের মূল্য এহণ করা পছন্দ করেননি। তাই শাহী ভাগ্রারে
নিজের কাছ থেকে পণ্যমূল্য জমা করে দিয়েছেন এবং তাদের অর্থ তাদেরকে ফেরত দিয়েছেন। তিন. তিনি জানতেন যে,
তাদের অর্থ যখন তাদের কাছে ফিরে যাবে এবং পিতা তা জানতে পারবেন, তখন তিনি আল্লাহর নবী বিধায় এ অর্থকে
ফিসরীয় রাজভাগ্রারের আমানত মনে করে অবশাই ফেরত পাঠাবেন। ফলে ভাইদের পুনর্বার অসা আরো নিভিত হয়ে যাবে।
মোটকথা, হয়রত ইউসুফ (আ.) কর্তৃক এসব ব্যবস্থা সম্পন্ন করার কারণ ছিল এই যে, তবিষ্যাতেও ভাইদের আগমন বেন
অবাহত থাকে এবং ছোট সহোদর তাইয়ের সাথেও তার সাক্ষাৎ ঘটার সুযোগ উপস্থিত হয়।

জনুধাবনযোগ্য মাসজালা : হযরত ইউসুফ (আ.)-এর এ ঘটনা থেকে বুঝা যায় যে, যদি দেশের অর্থনৈতিক দুরবস্থা এমন চরমে পৌছে যে, সরকার ব্যবস্থা গ্রহণ না করলে অনেক লোক জীবন ধারণের অত্যাবশ্যাকীয় দ্রবসামগ্রী থেকে বঞ্জিত হয়ে পড়বে, তবে সরকার এমন দ্রব্য সামগ্রীকে শীয় নিয়ন্ত্রণে নিয়ে নিতে পারে এবং খাদ্যশস্যের উপযুক্ত মূল্য নির্ধারণ করে দিতে পারে। ফিকহবিদগণ এ বিষয়টি পরিষ্কারতাবে বর্ণনা করেছেন।

হবরত ইউসুক (আ.)-এর অবস্থা সম্পর্কে পিতাকে অবহিত না করা আল্লাহ তা'আলার আদেশের কারণে ছিল : হযরত ইউসুক (আ.)-এর ঘটনার একটি চরম বিস্নয়কর ব্যাপার এই যে, একদিকে পিতা আল্লাহর নবী হযরত ইয়াকৃব (আ.) তার বিরহ-ব্যাথায় অস্রু বির্জন করতে করতে অস্ক হয়ে গেলেন এবং অন্যদিকে হযরত ইউসুক (আ.) স্বয়ং নবী ও রাসূল, পিতার প্রতি স্বভাবগত ভালোবাসা বাতীত তার অধিকার সম্পর্কেও সচেতন ছিলেন। কিছু সুদীর্ঘ চল্লিশ বছর সময়ের মধ্যে তিনি একবারও বিরহ-যাতনায় অস্থির ও মুহ্যমান পিতাকে কোনো উপায়ে স্বীয় কুশল সংবাদ পৌছানোর কথা চিত্তাও করলেন না। সংবাদ পৌছানো তখনো অসম্ভব ছিল না, যখন তিনি গোলাম হয়ে মিসরে পৌছেছিলেন। আর্জীজে মিসরের গৃহে তার সব রকম স্বাধীনতা ও সুযোগ-সুবিধার সামগ্রী বিদ্যান ছিল। তখন কারো মাধ্যমে পত্র অথবা খবর পৌছিয়ে দেওয়া তার পক্ষেত্র করার বিশ্বয়ত আল্লাহ তা আলা থখন তাকে সম্প্রান বেংক মুক্তি দেন এবং মিসরের শাসনক্ষমতা তার হাতে আদে, তখন নিজে গিয়ে পিতার কাছে উপস্থিত হওয়ার তার সর্বপ্রথম কাজ হওয়া উচিত ছিল। এটা কোনো কারণে অসমীটীন হলে কমপক্ষেদ্ত প্রেরণ করে পিতাকে নিক্তমণ করে দেওয়া তো ছিল তার জন্য নেহায়েত মামুলি ব্যাপার।

কিছু আপ্তাহ তা'আলার পয়গান্বর হ্যরত ইউসুফ (আ.) এরপ ইচ্ছা করেছেন বলেও কোথাও বর্ণিত নেই। নিজে ইচ্ছা করা তো দূরের কথা, যখন বাদ্যাপায় নেওয়ার জন্য ভ্রাতারা আগমন করল, তথনো আসল ঘটনা প্রকাশ না করে তাদেরকে বিদায় করে দিলেন। এ অবস্থা কোনো সামান্যতম মানুষের কাছ থেকে কল্পনা করা যায় না। আল্লাহ তা আলার মনোনীত পয়গান্বর হয়ে তিনি তা কিরপে বরদাশত করলেন।

এ বিশ্বয়কর নীরবতার জন্তর্যাবে সব সময় মনে একথা জাগ্রত হয় যে, সম্ভবত আল্লাহ তা'আলা বিশেষ রহস্যের অধীনে হয়বত ইউসুফ (আ.)-কে আত্মপ্রকাশে বিরত রেখেছিলেন। তাফসীরে কুরতুবীতে পরে সুস্পষ্ট বর্ণনা পাওয়া গেল যে, আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে হয়বত ইউসুফ (আ.)-কে নিজের সম্পর্কে কোনো সংবাদ গৃহে প্রেরণ করতে নিষেধ করে দিয়েছিলেন।

আরাহ তা আলার রহস্য একমাত্র তিনিই জানেন। মানুষের পক্ষে তা বুঝা কিরুপে সম্ভব। তবে মাঝে মাঝে কানো বিষয় কারো বোধগম্য হয়েও বায়। এখানে বাহাত হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর পরীক্ষাকে পূর্ণতা দান করাই ছিল আসদ রহস্য। এ কারণেই ঘটনার গুরুতে যখন হয়রত ইয়াকৃব (আ.) বুঝাতে পেরেছিলেন যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে বাঘে খায়নি; বরং এটা তার ভাইদের দৃষ্কৃতি, তখন স্বাতাবিকভাবেই সেখানে পৌছে সরেজমিনে তদন্ত করা তার কর্তব্য ছিল। কিন্তু আল্লাহ তা আলার তার মনকে এ দিকে যেতে দেন নি। অতঃপর দীর্ঘদিন পর তিনি ছেলেদেরকে বললেন, তোমরা যাও, ইউসুফ ও তার ভাইকে তালাশ কর। আল্লাহ তা আলা যখন কোনো কান্ধ করতে চান, তখন তার কারণাদি এমনিভাবে সন্মির্বেশিত করে দেন।

আলোচ্য আয়াতসমূহে ঘটনার অবশিষ্টাংশ বর্ণিত হয়েছে যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা যখন মিসর থেকে খাদ্যশস্য নিয়ে গৃহে প্রত্যাবর্তন করল, তখন পিতার কাছে মিসরের অবস্থা বর্ণনা করতে গিয়ে এ কথাও বর্গল, আজীজে মিসর তবিষ্যতের জন্য আমাদেরকে খাদ্যশস্য দেওয়ার ব্যাপারে একটি শর্ত আরোপ করেছেন। তিনি বলেছেন যে, ছোট ভাইকে সাথে আনলে খাদ্যশস্য পাবে, অন্যথায় নয়। তাই আপনি তবিষ্যতে বিনয়ামিনকেও আমাদের সাথে প্রেরণ করুন যাতে তবিষ্যতেও আমরা খাদ্যশস্য পাই। আমরা তার পুরোপুরি হেফাজত করব। তার কোনোরূপ কষ্ট হবে না।

পিতা বনলেন, আমি কি তার সম্পর্কে তোমাদেরকে তেমনি বিশ্বাস করব, যেমন ইতিপূর্বে তার ভাই হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ব্যাপারে করেছিলাম? উদ্দেশ্য এখন তোমাদের কথায় কি বিশ্বাস! একবার বিশ্বাস করে বিপদ ভোগ করেছি। তখনও হেফাজতের ব্যাপারে তোমরা এ ভাষাই প্রয়োগ করেছিলে।

এটা ছিল তাদের কথার উত্তর। কিন্তু পরে পরিবারের প্রয়োজনের পরিপ্রেক্ষিতে পয়গাম্বরসূলত তাওয়াঙ্কুলে ফিরে গেলেন যে, লাভ-ক্ষতি কোনোটাই বান্দার ক্ষমতাধীন নয় যতক্ষণ আল্লাহ তা আলা ইচ্ছা না করেন। আল্লাহ তা আলার ইচ্ছা হয়ে গেলে তা কেউ ট্লাতে পাবে না। তাই সৃষ্ট জীবনের উপর ভরসা করাও ঠিক নয় এবং তাদের কথার উপর নির্ভর করাও অসমীচীন। তাই বললেন, النائد كَنْ اللّهُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ حَانِكُ خَنْدُ كُونِ كُونُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كُلْ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ كَانِكُ خَنْدُ خَنْدُ كُونُ كُونُ خَنْدُ كُونُ كُونُ خَنْدُ كُونُ كُ

এবং তিনি সর্বাধিক দয়ালু। তাঁর কাছেই আশা করি, তিনি আমার বার্ধক্য, বর্তমান দৃঃখ ও দৃশ্ভিন্তার প্রতি লক্ষ্য রেখে আমাকে অধিক কষ্টে নিপতিত করবেন না।

মোটকথা হযরত ইয়াকৃব (আ.) বাহ্যিক অবস্থা ও সন্তানদের ওয়াদা অঙ্গীকারের উপর ভরসা করলেন না। তবে আল্লাহ তা আলার ভরসায় কনিষ্ঠ ছেলেকেও সাথে প্রেরণ করতে সম্মত হলেন।

بُنَّ فَتَحُوا مَنَاعَهُمْ وَجُدُوا مِضَاعَتُهُمْ رُدُنَ الْبَهِمْ فَالُوا يَا اَبَانَ مَا يَبَغَوْ فَدَ بِضَاءَ الْرُدُودُ وَلِلْكُ كَبِلَ الْبَهْرِ وَلِلْكُ كَبِلَ اللهِ معاملة معاملة معاملة وحام معاملة معاملة وحام المعاملة وحام المعام

ं বংকোর এক অর্থ বর্গিত হলো। এ বাকোর এ দশটি দা' বোধক অর্থ নিলে বাকোর আয়াতটির অর্থ নিলেও হতে পারে যে, তারা পিতাকে বলন এখন তো আমাদের কাছে খাদাশস্য আনার জন্য মূলাও রয়েছে। আমরা আপনার কাছে কিছুই চাই না, ওপু ভাইকে আমাদের সাথে পাঠিয়ে দিন।

প্রেষ্ট কর্মা ওবন পিতা উত্তর দিলেন কর্মানিক সাথে ততক্ষণ পর্যক প্রায়ানিক সাথে ততক্ষণ পর্যক পরিক্রামনিক সাথে ততক্ষণ পর্যক পরিচারে নার বিজ্ঞান কর্মানিক সাথে এরপ ওয়ালা অস্টারের আনকে নাও যে, তোমরা অবশাই তাকে সাথে নিয়ে আসবে। কিন্তু সতাসশীলের দৃষ্টি থেকে এ বিষয় কোনো সময় উধাও হয় না যে, মূনুহ বহাত যত শক্তি সামর্থাই রাষুক, আল্লাহর শক্তির সামনে সে নিতান্তই অপারণ ও অক্ষম। সে কাউকে নিরাপনে কিরিয়ে আনার কত্যুকু ওয়াদা অস্টাকারই বা করতে পারে। কারণ তা পানন করার পূর্ণ শক্তি তার নেই। তাই হয়বত ইয়াকুব (আ.) এ অস্টাকারের সাথে একটি ব্যক্তিক্রমও ক্তৃত্বে দিলেন ক্রিয়ে টি টিটি কর্মিত পড়ে যাও। তাফসীরবিদ মুজাহিদ বলেন, এর অর্থ এই যে, তেমরা সবাই মৃত্যুমুধে পতিত হও। কাতাদার মতে অর্থ এই যে, তোমরা সম্পূর্ণ আক্ষম ও পরাভূত হয়ে পড়।

অর্থাৎ ছেলেরা যখন প্রাণ্টিত পদ্মার ওয়াদা অস্থীকার করন অর্থাৎ সন্মই কমম থেল এবং পিতাকৈ আছান্ত করন অর্থাৎ সন্মই কমম থেল এবং পিতাকৈ আছান্ত করর জন্য কঠোর ভাষায় প্রতিজ্ঞা করল, তখন হয়রত ইয়াকৃব (আ.) বললেন, নিন্মামিনের হেফাজতের জন্য হরফ নেওয়া ও হলফ করার যে কাজ আমরা করেছি, আল্লাহ তাআলার উপরই তার নির্ভর। তিনি শক্তি দিলেই কেউ কারো হেফাজত করতে পারে এবং দেয় অঙ্গীকার পূর্ণ করতে পারে। নতুবা মানুষ অসহায়; তার ব্যক্তিগত সামর্থ্যাধীন কোনো কিছু নয়।

নির্দেশ ও মাস'আলা : আলোচ্য আয়াতসমূহে মানুষের জন্য অনেক নির্দেশও মাসআলা বিদামান রয়েছে। এগুলো স্বরণ রাখা নবকার।

#### সন্তান ভুলক্রটি করলে সম্পর্কছেদের পরিবর্তে সংশোধনের চিন্তা করাই একান্ত বিধেয় :

মাসআলা: ), হয়বত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রান্ডারা ইভিপূর্বে যে ভূল করেছিল, ভাতে অনেক কবীরা ও জ্বয়ন্য গুলাই সংঘটিত হয়েছিল। উদাহরণত এক, মিধ্যা কথা বলে হয়বত ইউসুফ (আ.)-কে তাদের সাথে বেলাধুলার জন্য প্রেরণ করতে পিতাকে সমত করা। দৃই, পিতার সাথে অঙ্গীকার করে তা ভঙ্গ করা। তিন, কচি ও নিশাপ ভাইয়ের সাথে নির্দয় ও নিষ্ঠুর ব্যবহার করা। চার, বৃদ্ধ পিতাকে নিদারুপ মনোকট্ট দানে ক্রন্ধেপ না করা। গাঁচ, একটি নিরাপরাধ লোককে হত্যা করার পরিকল্পনা ছয়, একজন মুক্ত ও বাধীন লোককে জ্বোর-জবরদন্তি ক্রীতদাসরূপে বিক্রি করে দেওয়া।

এগুলো ছিল চরম অপরাধ। ইযরত ইয়াকুব (আ.) যখন জ্বানতে পারলেন যে, তারা মিথ্যা ভাষণ দিয়েছে এবং স্বেজ্যা ও সঞ্জানে ইযরত ইউসুফ (আ.)-কে কোথাও রেখে এসেছে। তখন বাহাত এটা ছেলেদের সাথে সম্পর্ক ক্ষেন করার কিংবা প্রদেরকে বাড়ি থেকে বের করে নেওয়ার মতো বিষয় ছিল। কিছু তিনি তা করেন নি; বরং তারা যথারীতি পিতার কাছেই থাকে। এমনকি, মিসর থেকে খাদ্যশস্য আনার জন্য পিতা তাদেরকেই প্রেরণ করেন। তদুপরি দ্বিতীয়বার তার ছোট ভাই সম্পর্কে পিতার কাছে আবেদন নিবেদন করার সুযোগ পায় এবং অবশেষে তাদের কথা মেনে নিয়ে ছোট ছেলেকেও তাদের হাতেই সমর্পণ করেন।

এ থেকে জ্লানা গোল যে, সন্তান কোনো গুলাই ও ফ্রাটি করে ফেললে পিডার কর্তব্য হক্ষে শিক্ষা ও উপদেশ দানের মাধ্যমে তার সংশোধনে করা এবং যতক্ষণ পর্যন্ত সংশোধনের আশা থাকে ততক্ষণ পর্যন্ত সম্পর্কক্ষেদ না করা। হয়রত ইয়াকৃব (আ.) তাই করেছিলেন। অবশেষে ছেলেরা সবাই কৃত অপরাধের জন্য অনুভৱ হয়েছে এবং গুলাহের জন্য তববা করেছে। হাঁ, যদি সংশোধনের আশা না থাকে এবং তাদের সম্পর্ক বজায় রাখার মধ্যে ধর্মীয় ফরিব আশা না থাকে এবং তাদের সম্পর্ক বজায় রাখার মধ্যে ধর্মীয় ফরিব আশানা থাকে এবং তাদের সম্পর্ক বজায় রাখার মধ্যে ধর্মীয় ফরিব আশানা থাকে এবং তাদের সম্পর্ক বজায় রাখার মধ্যে ধর্মীয় ফরিব আশানা থাকে এবং তাদের সম্পর্ক বজায় রাখার মধ্যে ধর্মীয় ফরিব আশান

क्यों कार्यंत क्यों-क्य (व्य क्यू-क्र (व्

মাসআলা : ২. এখানে হ্যরত ইয়াকুব (আ.) সদাচরণ ও সন্ধরিত্রতার অনুপম দৃষ্টান্ত স্থাপন করেছেন। ছেলেদের এহেন কঠিন অপরাধ সত্ত্বেও তিনি এমন আচরণ দেখিয়েছেন যে, তারা পুনর্বার ভাইকে সাথে নিয়ে যাওয়ার অনুরোধ জানাতে সাহসী হয়েছেন।

মাসআলা : ৩. এমতাবস্থায় সংশোধনের উদ্দেশ্যে অন্যায়কারীকে একথা বলে দেওয়াও সমীচীন যে, বিগত আচরণের কারণে তোমার কথা প্রত্যাখ্যান করাই উচিত ছিল, কিছু আমি তা ক্ষমা করে দিছি। এতে সে লক্ষ্ণিত হয়ে ভবিষ্যতে পুরোপুরি তওবা করার সুযোগ পাবে। যেমন হযরত ইয়াকৃব (আ.) প্রথমে বলে দিয়েছিলেন যে, বিনয়ামীনের ব্যাপারেও কি আমি তোমাদেরকে তেমনি বিশ্বাস করব যেমন ইউসুন্দের ব্যাপারে করেছিলামা কিছু বলার পর অবস্থার প্রেক্ষিতে তাদের তওবার কথা জেনে তিনি আলাহ তা আলার উপর ভবসা করেছেন এবং ছোট ছেলেকে তাদের হাতে সঁপে দিয়েছেন।

মাসআলা : ৪. কোনো মানুষের ওয়াদা ও হেফাজতের আশ্বাসের উপর সত্যিকারভাবে ভরসা করা ভূল। প্রকৃত ভরসা তধু আল্লাহ তা'আলার উপর হওয়া উচিত। তিনিই সত্যিকার কার্যনির্বাহী এবং কারণ উদ্ভাবক। কারণ সরবরাহ করা অতঃপর তাতে ক্রিয়া শক্তিদান করার ক্ষমতা তারই। এ কারণেই হয়রত ইয়াকৃব (আ.) বলেছেন فَاللَّهُ خَبُرُ عَانِظًا

কাবে আহবার বলেন, এবার হযরত ইয়াকৃব (আ.) গুধু ছেলেদের উপর ভরসা করেন নি, বরং ব্যাপারটি আল্লাহ তা আলার হাতে সোপর্ন করেছেন। তাই আল্লাহ তা আলা বললেন, আমার ইজ্জত ও প্রতাপের কসম, এখন আমি আপনার উভয় সন্তানকেই আপনার কাছে ফেরত পাঠাব।

মাসআলা : ৫. যদি অন্য ব্যক্তির মাল অথবা কোনো বস্তু আসবাব পত্রের মধ্যে পাওয়া যায় এবং বলিষ্ঠ আলামত দ্বারা বোঝা যায় যে, সে তাকে দেওয়ার জন্য ইচ্ছা পূর্বক আসবাবপত্রের মধ্যে রেখে দিয়েছে তবে তা গ্রহণ করা এবং তাকে নিজ কাজে ব্যয় করা জায়েজ। হযরত ইউসুফ (আ.) ভ্রাতাদের আসবাবপত্রের মধ্যে যে পণ্যমূল্য পাওয়া গিয়েছিল সে সম্পর্কে বিলষ্ট আলামতের সাক্ষ্য ছিল এই যে, ভুল অথবা অনিচ্ছা বশত তা হয়নি; বরং ইচ্ছাপূর্বক তা ফেরত দেওয়া হয়েছে। তাই হয়রত ইয়াকুব (আ.) তা ফেরত পাঠানোর নির্দেশ দেন নি। কিছু যে ক্ষেত্রে ভুলবশত এসে যাওয়ার সন্দেহ থাকে, সেখানে মালিকের কাছে জিজ্ঞাসাবাদ করা বাতীত তা ব্যবহার করা বৈধ নয়।

মাসআলা : ৬. কোনো ব্যক্তিকে এরূপ কসম দেওয়া উচিত নয়, যা পূর্ণ করা তার সাধ্যাতীত। যেমন, হযরত ইয়াকৃব (আ.) বিনয়ামীনকে সুস্থ ও নিরাপদে ফিরিয়ে আনার কসম দেওয়ার সাথে সাথে একটি অবস্থার ব্যতিক্রম প্রকাশ করেছেন যে, যদি তারা সম্পূর্ণ অপারগ ও অক্ষম হয়ে পড়ে কিংবা সবাই ধ্বংসের মুখে পতিত হয়, তবে ভিন্ন কথা।

এ কারণেই রাসূল্লাহ 🚎 যথন সাহাবায়ে কেরামের কাছ থেকে স্বীয় আনুগত্যের অঙ্গীকার নেন, তথন নিজেই তাতে সাধ্যের শর্ত যুক্ত করে দেন। অর্থাৎ আমরা সাধ্যানুযায়ী আপনার পুরোপুরি আনুগত্য করব।

মাসআলা: ৭. হযরত ইউসুফ (আ.) ভ্রাতাদের কাছ থেকে এরূপ ওয়াদা অঙ্গীকার নেওয়া যে, তারা বিনয়ামীনকে ফিরিয়ে আনবে এ থেকে বুঝা যায় যে, [ব্যক্তির জামানত] বৈধ। অর্থাৎ কোনো মোকন্দমার আসামীকে মোকন্দমার তারিখে আদালতে হাজির করার জামানত নেওয়া জায়েজ।

এ মাস'আলায় ইমাম মালেক (র.) দ্বিমত প্রকাশ করেছেন। তিনি শুধু আর্থিক জামানতকে বৈধ মনে করেন এবং ব্যক্তির জামানতকে অবৈধ আখ্যায়িত করেন।

হয়েছে (থ. হর্ষরত ইয়াকৃব (আ.) তার সর্বকনিষ্ঠ পুত্র বিনয়ামীনের ব্যাপারে তার বৈমাত্রেয় ভাইদের থেকে অঙ্গীকার গ্রহণ করেছেন। এরপর তিনি বলেছেন, আমাদের একথার উপর হয়ং আল্লাহ তা'আলা সান্ধী। এমন অবস্থায় তিনি সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন যে, তাদের সঙ্গে বিনয়ামীনকে প্রেরণ করা হবে। যখন তারা সকলে মিশরের দিকে রওয়ানা হলো তখন হয়বত ইয়াকৃব (আ.) সতর্কতামূলক ব্যবস্থা হিসেবে তাঁর পুত্রদেরকে মিশর প্রবেশের সময় একটা পস্থা অবলম্বনের নির্দেশ দিলেন। আলোচ্চ আয়াতে সেই নির্দেশের কথাই উল্লেখ করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে–

رَفَالَ يٰبَنِيَّ لاَ تَدْخُلُوا مِن بَابٍ واجِدٍ وَّادْخُلُوا مِن أَبُوابٍ مُتَفَرِّفَتْمٍ.

অর্থাৎ হে আমার পুত্রগণ! তোমরা সকলে একই ছার দিয়ে প্রবেশ করে। না, বরং ভিন্ন ছাঁরে পৃথক পৃথক তাবে প্রবেশ কর। এখানে একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর বৈমাত্রেয় ভাইয়েরা ইতিপূর্বেও তান নিকট হাজির হয়েছিল। কিছু এবারের উপস্থিতি ছিল বৈশিষ্ট্যপূর্ণ, এবার তারা হযরত ইউসুফ (আ.)-এর উদারতায় অনুপ্রাণিত হয়ে তার নিকট গমন করেছিল।

দ্বভীয়ত এবার তাদের সঙ্গে রয়েছে হযরত ইউসুন্ধ (আ.)-এর আপন কনিষ্ঠ দ্রাতা বিনয়ামীন। এভাবে একই পিতার এগারেজিন সুদ্রী, সৃদর্শন, বলিষ্ঠ যুবকদের এই দল অনেকেরই দৃষ্টি আকর্ষণ করবে, একথা চিন্তা করা অস্বাভাবিক নয়। এতহাতীত মিসরের বাদশাহের দরবারে তাদের বিশেষ মর্যাদা ও মরতবা রয়েছে, এমনি অবস্থায় তাদের প্রতি কোনো প্রকার বননজর হওয়া অস্বাভাবিক নয়। এ জন্যে হয়বত ইয়াকৃব (আ.) তাদেরকে বদনজর থেকে রক্ষা করার জন্যে একটি তদবীর হিসেবে বলেছেন, তোমরা একই হার দিয়ে সকলে প্রবেশ করে। না; বরং তিন্ন তিন্ন হার দিয়ে পৃথক পৃথকভাবে প্রবেশ কর। আল্রামা সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) লিখেছেন, হয়বত ইয়াকৃব (আ.)-এর প্রতিটি পুত্রই ছিল সুন্দর সুস্বাস্থ্যের অধিকারী এবং প্রত্যেকেই ছিল আকর্ষণীয়। এতহাতীত মিশরের বাদশাহর দরবারে তাদের যে উক্ত মর্যাদা ছিল এবই মধ্যে তার প্রচারও হয়েছিল অনেক বেশি। তাই হয়বত ইয়াকৃব (আ.) মনে করলেন, এভাবে তারা যদি একব্রিত হয়ে প্রবেশ করে তবে কারো বদনজর তাদের ক্ষতির কারণ হতে পারে, যেমন হাদীস শরীকে বদনজরের সত্যতার কথা ঘোষিত হয়েছেন তিন আই ক্রান্ট প্রকার প্রবেশ করে। আর এজনাই বদনজর থেকে আত্মরক্ষার উদ্দেশ্যে তিনি তার সন্তানদেরকে নির্দেশ দেন। তোমরা এক সঙ্গে একই হারে প্রবেশ করে। না, বরং বিভিন্ন দ্বার দিয়ে পৃথক পৃথক ভাবে প্রবেশ করে। যাতে করে বদনজর থেকে অহুক্তে বা যে। তদবীর ও তক্ষীর :

একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য যে, এটি একটি তদবীর মাত্র তথা আত্মরক্ষা মূলক ব্যবস্থা। কিন্তু যদি অদৃষ্টের লিখন কিছু থাকে তবে তার ব্যতিক্রম হয় না। আল্লাহ তা'আলা যা শ্বির করে রাখেন তাই হয়। এর অর্থ এই নয় যে, মানুষ নিচেট হয়ে বসে থাকবে; বরং চেটা তাদের অবশাই করতে হবে। চেটা তদবীরে কসুর করা সঠিক পছা নয়। এর পাশাপাশি নিজের চেটা তদবীরের উপর জরসা রাখাও সঠিক পছা নয়; বরং তরসা রাখাত হবে একমাত্র আল্লাহ তা'আলার প্রতি। কেননা তিনিই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী। তার ইচ্ছা এবং মন্তিই কার্যকর হয় সর্বত্র। মোটকথা একদিকে উদ্দেশ্যে সাধনের জন্যে সর্বাত্মক চেটা তদবীর করতে হবে। ফালাক করে। অনাদিকে উদ্দেশ্য সাধনের জন্যে সর্বাত্মক করে ত্বারাক করতে হবে। চেটা তদবীর না করা যেমন ভুল, তেমনিভাবে আল্লাহ পাককে ভুলে গিয়ে তথু চেটা তদবীরের উপর নির্ভর করে থাকাও ভুল। এজনাই হয়বক ইয়াকুব (আ.) বলেছেন, পবিত্র কুরআনের ভাষায়ে "

ইয়াকুব (আ.) বলেছেন, পবিত্র কুরআনের ভাষায় স্থানির নামিক আমি তামানেরকে হক্ষা করতে পারবো না।

এতে মানব জাতির জন্য রয়েছে এক পরম শিক্ষা। নিজেনের হেফাজত বা নিরাপস্তার যথায়থ ব্যবস্থা করা যেমন কর্তব্য ঠিক তেমনিডাবে এ উদ্দেশ্যে সর্বশক্তিয়ান আল্লাহ তা'আলার প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস ও ডরসা রখাও একান্ত কর্তব্য।

-(काश्रयास्त्रस्न উनमानी, नृ. ७५०)

ইমাম রাথী (র.) লিখেছেন, মানুষের নজর যে সত্য এর প্রতিক্রিয়া যে হয়ে থাকে আলোচ্য আয়াতে রয়েছে এর প্রকৃষ্ট প্রমাণ । এজনাই হযরত রাদুলে কারীম 🏯 ইমাম হাসান হুসাইন (রা.)-এর হেফাজতের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলার আল্লয় প্রার্থনা করে বলতেন– أُعِيدُ بِكُلِيمَاتِ اللَّمِ النَّالَقُ أَشْرَ مِنْ كُلِّ كَيْخَانٍ وَمُاشْعٍ يَرِمِنْ كُلِّ صَيْنٍ لَامَةٍ

এমনিভাবে হয়রত ইবরাঁহীম (আ.) তার পুরন্ধয় ইসমাদিল ও ইসহাক (আ.)-এর জন্যে আল্লাহ তা আলার আশ্রয় প্রার্থনা করতেন।

হাদীস শরীফে এই পর্যায়ে আরো কিছু বর্ণনা সংকলিত হয়েছে। ইমাম রাযী (র.) এসব বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন।

-[তাঞ্সীরে কাবীর, খ. ১৮, পৃ. ১৭২]

করেছেন যা পরবর্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে-

আলোচ্য আয়াত দ্বরা একথাও প্রমাণিত হয় যে, যা আল্লাহ তা আলার হকুম তা কার্যকর হবেই, হযরত আয়েশা (রা.) থেকে বর্ণিত হাদীসে প্রিয়নবী 🊃 ইরশাদ করেছেন, আত্মবন্ধামূলক ব্যবস্থা তকদীরের লিখনকে খগ্রাতে পারে না।

–[হাকেম, আহমদ]

এ হানীস হয়রত মা'আজ ইবনে জাবাল ও হয়রত আবৃ হ্রায়রা (রা.) থেকেও বর্ণিত আছে।

অর্থাই আর্থাহ তা আলার হুকুম তো তথু আল্লাহ তা আলারই। অর্থাৎ যা আল্লাহ তা আলার হুকুম হয়েছে তা
অবশ্যই তোমার নিকট পৌছবে। আর এজন্যই হয়রত ইয়াকৃব (আ.) আল্লাহ তা আলার প্রতি ভরসা করার কথা ঘোষণা

عَلَيْهِ تُوكُلُكُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتُوكُيلِ الْمُتُوكِيلُونَ.

অর্থাৎ আল্লার প্রতিই আমি ভরসা করেছি আর ভরসাকারীদের এক আল্লার তা'আলার প্রতিই ভরসা করা উচিত।
 অর্থাৎ আর তাদের পিতা যেখান থেকে তাদেরকে প্রবেশ করার জন্য বলেছিলেন, তারা সেখান থেকে প্রবেশ করে, পিতার নির্দেশ তাদেরকে আল্লার তা'আলার কোনো কিছু থেকেই বাঁচাতে পারতো না, শুধু হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর মনের বাসনা ছিল তা পূর্ণ করেছেন মাত্র।

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন বর্ণিত আছে যে, শহরের চারটি ফটক ছিল। প্রত্যেকটি ফটক দিয়েই তারা প্রবেশ করে এবং এ তদবীরের মাধ্যমে তারা বদনজ্ঞর থেকে রক্ষা পায় সত্য; কিন্তু অদৃষ্টের লিখন কে করবে খণ্ডন তাই দেখা যায় বিনয়ামীন চুরির অপরাধে অভিযুক্ত হলো, আর সকল ভাই এজন্য অপমানিত অপদস্ত হলো।

ভাজালা গুহীর মাধ্যমে হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে এসব বিষয় অবগত করেছেন। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, আল্লাহ তাজালা গুহীর মাধ্যমে হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে এসব বিষয় অবগত করেছেন। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, আল্লাহ তাজালা হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে যে ইলম দান করেছেন তার উপর তিনি আমল করেছেন। আর কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এর অর্থ হলো যেহেতু আল্লাহ তাজালা তাকে ইলম দান করেছেন তাই তিনি এসব বিষয়ে ছিলেন অভিক্র। হযরত সুফিয়ান ছাওরী (র.) বলেছেন, যে আলেম তার ইলমের উপর আমল করে না সে প্রকৃত আলেম নয়। তাজাল তাক হলমে আকলা তাজান না। যেমন হযরত ইয়াকৃব (আ.) জানতেন। অথবা এর অর্থ হলো হযরত ইয়াকৃব (আ.) এসব বিষয়ে যে অবগত ছিলেন অধিকাংশ লোক তা জানে না। আর আলোচ্য আয়াতে অধিকাংশ লোক বলতে মুশরিকদেরকে বুঝানো হয়েছে। কেননা তারা জানতো না আল্লাহ তাজালা তার প্রিয় বালাদেরকে কিতাবে এমন ইলম দান করেন যা দুনিয়া আধেরাত উভয় জাহানে তাদের জন্য হয় উপকারী।

অনুবাদ :

أَخَاهُ قَالُ انِّي أَنَّا أَخُوكَ فَلاَ تَبْتَئِسْ تَحَزَّنْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ مِنَ الْحَسَدِ لَنَا وَأَمَرُهُ أَنْ لَا يُخْبِرَهُمْ وَتَواطَبا مَعَهُ عَلَى أَنَّهُ سَنَحْتَالُ عَلَى أَنْ يُبِقِينَهُ عِنْدُهُ.

٧. فَلَمَّا جُهُزُهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلُ السِّقَايَةَ هِيَ صَاءً مِنْ ذَهَبٍ مُرَصِّعٍ بِالْجَوَاهِرِ فِي رَحْلِ اَخِيْهِ بِنْيَامِيْنَ ثُمُّ أَذُنَ مُوَذِّنُ نَادٰى مُنَادِ بَعْدَ إِنْفِصَالِهِمْ عَنْ مَجْلِسِ يُوسُفَ أَنْتُهَا الْعِيْرُ الْقَافِلَةُ إِنَّكُمْ لُسُرِفُونَ .

٧١. قَالُوا وَ قَدْ اَقْبِلُوا عَلَيْهِمْ مَّاذًا مَا الَّذِيْ تَفْقَدُوْنَ .

٧٢. قَالُوا نَفَقِدُ صُواعَ صَاعَ الْعَلِكِ وَلِعَنْ جًا ، بِهِ حِمْلُ بَعِيْر مِنَ الطُّعَامِ وَأَنَا بِهِ بالْحِمُّل زَّعِيْمٌ كُفِيْلُ.

٧٣. قَالُوا تَالِلُه قَسُمُ فِيْبِهِ مَعْنَى التَّعَجُب لَقَدْ عَلِمْتُمْ مَّا جِئْتِنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سُرِقِيْنَ مَا سَرَقْنَا قَطُّ.

أَي السَّارِقِ إِنَّ كُنْتُمْ كُنْرِيتُنَّ فِي قُولِكُمْ مَا كُنَّا سُرِفِينَ وَوُجِدَ فِيكُمِّ. সম্থে উপস্থিত হলো তখন হয়রত ইউদফ (আ.) তার সহোদরকে নিজের কাছে রেখে দিলেন নিজের নিকট নিয়ে আসলেন, বললেন, আমিই তোমার সহোদর সতবাং তারা যা কবত অর্থাৎ আমাদের প্রতি সুষ্ঠাকরে যাকরত তজ্জনাত্মি দঃখ করিও না। তিনি তাকে আরো নির্দেশ দিলেন যে এই কথা তাদেরকে অপর ভাতাদিগকে জানাইও না। আর তাকে তিনি নিজেব নিকট বোখ দেওয়াব বিষয়ে বিশেষ কৌশল অবলম্বন কর্তেন বলে জানালে তাও সে সমর্থন করন। 👫 🕳 🦞 অর্থ- দুঃখিত হয়ো না।

৭০ অভঃপর সে যখন ভাদের বসদের ব্যবস্থা করে দিল তখন সে তার সভোদর বিন্যামীনের মাল-পরে বাজার পানপাত্র রেখে দিল। এটা ছিল মূল্যবান পাথর অলক্কত একটি স্বর্ণের পিয়ালা অতঃপর অর্থাৎ হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর দরবার হতে তাদের নির্গমনের পর এক আহবায়ক চিৎকার করে বলল এক ঘোষণাকারী ঘোষণা দিয়ে বলল, হে যাত্রীদল হে কাফেলাযাত্রী। নিক্যুই তোমরা চোর **।** 

৭১. তারা তাদের দিকে এগিয়ে বলল, তোমরা কি হারিয়েছুঃ اذري এটা সংযোজক শব্দ زُنْيُ -এর অর্থে এর ন্যবহৃত হয়েছে, তাই তার তাফসীর্রে الَّذِيْ. এর উল্লেখ করা হয়েছে।

৭২, তারা বলল, আমরা রাজার পানপাত্র হারিয়েছি ৷ যে তা এনে দিবে সে এক উষ্ট্র বোঝাই মাল খাদ্য পাবে। আর আমি তার অর্থাৎ উষ্ট্র বোঝাই খাদ্য দানের ব্যাপারে জামিন জামানতদার। है। কর্ অর্থ- है के वा পেযালা ।

৭৩. তারা বলল, আল্লাহর কসম, তো্মরা তো জান আমরা এই দেশে দৃষ্কতি করতে আসিনি এবং আমরা চোরও নই । কখনো আমরা চুরিতে লিঙ হয়নি। كُالُلُ এটা কসম বাচক শব্দ। তবে এখানে তাতে বিশ্বয়ের অর্প বিদয়োন।

.٧٤ ٩٨. قالُوا اي الْمُزَوِّنُ رَاصَحَابُهُ فَمَا جَرَازُهُ তোমরা যদি 'আমরা চুরি করিনি' তোমাদের এই কথায় মিখ্যাবাদী হও তোমাদের কাছে তা পাওয়া যায় ভবে ভার অর্থাৎ চোরের শান্তি কিঃ

٧٥. قَالُوْا جَزَاء مُبَعَداً خَبُره مَن وُجِد فِى رَخْلِه بَسَتَرِقُ ثُمُ اكْد بِعُولِه فَهُو اي رَخْلِه بَسَتَرِقُ ثُمُ اكْد بِعُولِه فَهُو اي السَّرُوقِ لا عَبْرُ وكَانَتْ سِنَهُ الْ يَعْفُونَ كَذَلِكَ الْجَزَاء وكَانَتْ سِنَهُ الْإِيعْفُونِ كَذَلِكَ الْجَزَاء نَجْزِى الظُلِيمِيْنَ بِالسَّرَقَةِ فَصُرِفُوْا إلَى يُوسِنَ أَوْعِيْتِهِمْ.

٧٦. فَبُدا بارْعِيتِهِم فَفَتَسَهَا قَبلَ وِعَاءً أَخِيبِهِ لِنَالَّا يُنُّهُمَ ثُنَّمُ اسْتَخْرَجَهَا أَي السِيقَايَةَ مِنْ وُعَاءً أَخِيبِهِ م قَالَ تَعَالَى كَذْٰلِكَ الْكَيْدُ كِذْنَا لِيُوسُفَ مَ عَكُمْنَاهُ الإختِيالُ فِي أَخْذِ أَخِيْهِ مَا كَانَ يوسف لِيَأْخُذَ اَخَاهُ رَقِينَقًا عَنِ السَّرَقَةِ فِي دِينٍ الْمَلِكِ مُكْمِ مَلِكِ مِصْرَ لِأَنَّ جَزَاءَهُ عِنْدَهُ النَّسُرُبُ وَتَغْرِيْمُ مِسْلَى الْمُسُرُوقِ لَا الْإِسْنِرْقَاقُ إِلَّا أَنْ بَسُنّا ۚ اللّٰهُ مَ اخَذَهُ بِحُكُم أَبِيْهِ أَى لَمْ يَتَعَكَّنْ مِنْ اخْذِهِ إِلَّا بِمُشِيَّةٍ اللَّهُ تَعَالَى بِالنَّهَامِهِ سُؤَالَ إِخْوَتِهِ وَجُوابَهُمْ بِسُنُسْتِهِمْ نَرْفَعُ دُرَجْتٍ مَّنْ نَسْسَاً أَمْ بِالْإِضَافَةِ وَالتَّنُويْنُ فِي الْعِلْمِ كَيُوسُفَ وَفُوفَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ مِنَ الْمَخَلُوقِيسْ عَلِيْمُ اعَلَمُ مِنْهُ حَتَّى بَنْتَهِيَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى.

৭৬, অনন্তর তাদের মাল পত্রের তল্লাশি নেওয়ার জন্য তাদেরকে হ্যরত ইউপুষ্ণ (আ.)-এর নিকট ফিরিয়ে নিয়ে যাওয়া হলো। অতঃপর তারা সহোদরের মাল পত্রের তল্পাশির পর্বে তাদের মালপত্র তল্পাশি করতে ওরু করন। যাতে কোনোরপ সন্দেহ না করতে পারে পরে তার সহোদরের মালপত্র হতে তা অর্থাৎ পানপাত্রটি বের করল। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, এভাবে অর্থাৎ এই কৌশলের মতো আমি ইউসুফের জন্য কৌশন করেছিলাম। অর্থাৎ তার সহোদরকে রাখতে তাকে কৌশল গ্রহণের শিক্ষা দিয়েছিলেন। স্ম্রাটের ধর্ম অর্থাৎ মিসর সম্রাটের বিধানানুসারে হযরত ইউসুফ (আ.) তার সহোদরকে চুরির কারণে দাস বানিয়ে রাখতে পারত না। কেনন তার আইনে চুরির শান্তি ছিল প্রহার করা এবং চুরিকৃত দ্রব্যের দ্বিগুণ জ্বরিমানা করা। দাসক্রপে পরিগণিত করা তার আইন ছিল না। যদি না আরাহ তার পিতার বিধানানুযায়ী তাকে রাখার ইচ্ছা করতেন অর্থাৎ তাকে তার দ্রাতাগণকে এতদৃশ প্রশ্ন করার ইলহাম করত ও তার ভ্রাতাগণ কর্তক নিজেদের আইন অনুসারে জবাব দান যদি আল্লাহ তা আলার পক্ষ হতে ইচ্ছা না হতো তবে তাকে রাখতে তাং সামর্থ্য হতো না। আমি যাকে ইচ্ছা জ্ঞানের ক্ষেত্রে মর্যাদার উনুত করি 🛚 যেমন ইউসুফকে করেছি 🗸 সৃষ্টির মধ্যে প্রত্যেক জ্ঞানবান ব্যক্তির উপর আছে আরে জ্ঞানীজন। আরো অধিকতর জ্ঞানের অধিকারী আর ত আল্লাহ পর্যন্ত যেয়ে শেষ হয়। তাঁনির্সি তা তাঁ অর্থাৎ পরবর্তী শব্দটির প্রতি সম্বন্ধ বাচক রূপে ব তার শেষে তানভীনসহ পঠিত রয়েছে।

٧٧. قَالُوا إِنْ يُسْرِقُ فَقَدُ سُرِقَ أَخُ لُهُ مِنْ قَبِلَ لَا أَيْ يُسُوسُفُ وَكَانَ سَرَقَ لِابَي أُمِهِ صَنَعًا مِنْ ذَهَبِ فَكُسُّوهُ لِثَلَّا يَعْبُدَهُ فَاكَسُرُهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ وَلَمْ يُبَدِّهَا يُظْهِرُهَا لَهُمْ ع وَالضَّعِيْرُ لِلْكَلِمَةِ الَّتِيُّ نِي قَوْلِهِ قَالَ فِي نَفْسِهِ انْتُمْ شُرٌّ مُكَانًا ج مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيْهِ لِسَرَقَتِكُمْ أَخَاكُمْ مِنْ أبيكم وظلم كم له والله أعلم عالم بِمَا تَصِفُونَ تَذْكُرُونَ فِي أَمْرِهِ .

٧٨. قَالُواْ لِأَايُهُا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًّا شَيِخًا كَبِيرًا يُحِبُهُ أَكْثَرَ مِنَّا وَيَتَسَلِّي بِهِ عَنْ وَلَدِهِ الْهَالِكِ ويَحْزِنُهُ فِرَاقُهُ فَخُذْ أَحَدُنَا اسْتَعْبُدُهُ مَكَانَهُ ع بُدلًا مِنْهُ إِنَّا نُرْبِكُ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ فِي افْعَالِكَ.

একজন দেবতোছ। اللَّهِ نَصْبًا عَلَى الْمُصْدَرِ واللَّهِ نَصْبًا عَلَى الْمُصْدَرِ ٧٩ ه. (عَالَ مَعَاذَ اللَّهِ نَصْبًا عَلَى الْمُصْدَرِ حُذِنَ فِعَلُهُ وَالْضِيفَ إِلَى الْمُفَعُولِ أَيّ نَعُودُ بِاللَّهِ مِن أَنْ نُأْخُذُ إِلَّا مَنْ وَجُدْنَا مُتَاعَنَا عِنْدُهُ لَمْ يَفُلُ مَنْ سَرَقَ تَحُرُزُا مِنَ الْكِذُبِ إِنَّا إِذْا إِنْ اخَذْنَا غَنِيرُهُ لَّظَالِمُوْنَ.

৭৭, তারা বলল, সে যদি চুরি করে থাকে তার স্হোদুর হযরত ইউসুফ (আ.) তো পূর্বে চুরি করেছিল। হযরত ইউসুফ (আ.)-এর মাতামহের একটি মূর্তি ছিল। যাতে তার আর উপাসনা হতে না পারে সেই উদ্দেশ্যে তিনি তা বুকিয়ে নিয়ে ভেঙ্গে ফেলে দিয়েছিলেন : কিন্তু ইউসফ প্রকত ব্যাপার নিজের মনে গোপন রাখলেন এবং তা তাদের নিকট প্রকাশ কর্লেন না। মনে মনে বলল পিতার নিকট হতে ভাইকে অভিসন্ধিমূলকভাবে এনে ও উক্ত দ্রাতার উপর নিপীড়ন করার কারণে হযরত ইউসফ (আ.) ও তার সহোদর হতে তোমাদের অবস্থা হীনতর এবং তোমরা যে বিবরণ দিতেছ অর্থাৎ ডার বিষয়ের যা উল্লেখ করেছ সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা সবিশেষ অবহিত। 🚅 🖆 অর্থ তা প্রকাশ করল। এর مُفَوَّلُ বা কুর্মবাচক ضَرِيرُ বা সর্বনাম क बाता পরবতী বাক্য তিঁকে ক্রিক্টি ক্রিটিটিক তে যে ক্রিক্টের বা বক্তবা রয়েছে তৎপ্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। اعْلَمُ । শব্দটি যদিও অর্থাৎ দুই বা ততোধিক বিষয়ের মধ্যে একের উৎকর্ষ বা অপকর্ম বোধক তারতম্য সূচক বিশেষ্য হলেও এই স্থানে সাধারণ إِسْمِ فَاعِلْ বা কর্ত্বাচক বিশেষ্য অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে ৷ এই হেডুই ভার তাফসীরে 🕮 🖆 শব্দের উল্লেখ করা হয়েছে।

৭৮, তারা বলল, হে আজীজ, অভিশয় বৃদ্ধ তার পিতা। তাকে তিনি আমদের অপেক্ষা অধিক ভালোবাসেন। হারানো পুত্রের শোকে তাকে নিয়ে সান্ত্রনা লাভ করেন। তার বিচ্ছেদ তাকে দুঃখ দেয়। <u>সুতরাং তার স্থলে</u> তার পরিবর্তে <u>আপনি</u> আমাদের একজনকে রাখুন। একজনকে দাস করে রাখুন। আপনাকে আমরা আপনার কাজে কর্মে সত্যপরায়ণদের একজন দেখতেছি।

অন্য কাউকেও পাকডাও করার কাজ হতে আমরা আল্লাহ তা'আলার স্বরণ নিতেছি। এরপ করলে অর্থাৎ অন ক্রাউকেও ধরলে আম্বা অবশাই সীমালভ্যনকারী হবে। वा সমধापूछ कर्म معاد वा अप्राप्त معاد الله र्णनकर्ता منفرل कर्ता वावक्ष राग्रस्क धवर منفرن वा कर्म शानक अणि जात اضافت वा प्रश्न राग्रस्क । मूला বাকাটি হলো يُعُودُ باللَّهِ مِنْ أَنْ نَأْخُذُ আমরা অন্যকে ধরা مَنْ رَجُدْنَا مَنَاعَنَا ؛ इर्ड जालाइ जाजानाइ कर्त्र निर्देश 🚅 সে চুরি করেছে বললে মিধ্যায় লিপ্ত হওয়া হতো। তা হতে বাঁচতে যেয়ে 'যার নিকট আমরা আমাদের মাল পেরেছি' এই ধরনের বাক্যঙঙ্গি ব্যবহার করা হয়েছে :

# তাহকীক ও তারকীব

তথা উভয়ে একমত হয়ে গেল। تَرَافَقَ अर्थार تَرَاطَاً : قُنُولُـهُ تَنْوَاطَا مُنْعَهُ

خَوْلُهُ السَّوَقَالِيَةُ : পনি পান করানোর পাত্র, পানি পান করানোর স্থান, পানি পান করানো। এখানে পানির পাত্র উদেশ পরবর্তীতে ঐ পাত্রকে كَبْل বা পরিমাপক পাত্র হিসেবে ব্যবহার শুরু করে দেয়। كَبْل এতে এক লোগাতে وَشُواعَ عَالَمُ النَّهُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ وَالْمُعَالَمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَمُ اللّهِ الْمُعَالَمُ اللّهُ الل

এর তাফসীর। এই তাফসীরের উদেশ্য হলো– আরাহ তা আলার و كِدْنَا لِبُرْسُفَ : এটা عَوْلُهُ عَلَّمَنَاهُ الْإِحْتِيَال দিকে عَلَّمَنَا الْحَدِّدُةُ এর নিসবতের غَلَّمَا الْكَيْدُ آلَّ كِدْنَا لِبُوسُةَ نَعْقَ নিসবতের غَلَّمَ الْعَ

অর্থাং হযরত ইউসুফ (আ.)-এর পিতা হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর পরিয়ত অনুযায়ী। তার পরিয়ত চ্রির শান্তি ছিল গোলাম বানিয়ে ফেলা।

ইন্দ্র নির্মান তিন্তিতে বিনয়ামিনকে গোলাম বানিয়ে আটক রাখতে পারতেন না। কেননা মিসরী আইনে চুরির শান্তি ছিল শান্তি দেওয়া ও চোরাই মালের ছিগুণ আদার করা। আল্লাহ তা আলা ইলহামের মাধ্যমে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর হৃদয়ে একথা ঢেলে দিলেন যে, স্বয়ং তাদেরকেই জিক্সাসা কর যে, চুরির শান্তি কি হতে পারের যাতে করে তারা স্বীয় নীতিমালার আলোকে জবাব দেয়। কেনানী আইনে চুরির শান্তি হলো গোলাম বানিয়ে রাখা। এভাবে হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতৃবৃদ্দ নিজেরাই বিনয়ামিনের শান্তি গোলাম বানিয়ে নেওয়া নির্মান করল।

نَرَى الْمُخُلُوقِيْنَ : कि कि कि यानित मार्या الْمُخُلُوقِيْنَ वार मांजियिनाथ तराहर जांचान वानी نَرَنَ عِلْمَ बात كُلُ وَيْ عِلْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلِيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَمُ عَلِيْمُ عِلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَى اللّهُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلَيْمُ عِلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عَلَيْمُ عِلْمُ عِلَيْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلْمُ عِلَ

विष्य हैं कि निर्मा مَا أَضُورَ عَامِلُهُ عَلَى شُرِيْطُوٓ النَّفْسِيْرِ वाउ : قَوْلُهُ أَوالشُّ مِنْكُ لِلْكَلِمَةِ النَّتِي فِي قَوْلِهِ النخ ضَعَمَ عَامِلُهُ عَلَى شُرِيْطُوۤ النَّفْسِيْرِ عَالِمَة عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ النخَالِيَّةِ के इत्सुह विस्ति विस्त

- ু হন্দ্রীরটা পরবর্তী বাক্য অর্থাৎ انْکُمْ شُکُّ مُکَانًا -এর দিকে ফিরেছে।
- । এর नित्क किरत्राह فَقَدْ سُرَقَ أَخُ لَّهُمْ . ع
- ু মহীরটি عُمَّةُ এর দিকে ফিরেছে। উদেশ্য এই হবে যে, হযরত ইউসুফ (আ.) ঐ وَحَبِيَاعُ এক পরিত্যাগ করেছেন www.eelm.weebly.com

## প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

ক্ষমিত কৰা কৰিব কৰেছে, তজ্জার কাৰোন চিন্তা নেই। অন্য ভাইপথ এ যাবত যে সব দুৰ্ব্যবহার করেছে, তজ্জন স্থান করেছে পাছের করেছে, তজ্জন সংখ্যার করেছে বিল্যায় করেছে পাছের করিছে করেছে করিছে করেছে করিছে করেছে করি

নির্দেশ ও মাসআলা : আলোচ্য আয়াত থেকে কভিপয় মাসআলা ও নির্দেশ জানা যায়-

- ১. চোখ লাগা সত্য। সূতরাং ক্ষতিকর খাদ্য ও ক্ষতিকর ক্রিয়াকর্ম থেকে আছরক্ষার তদবীর করার ন্যায় এ থেকে আছরক্ষার তদবীর করাও সমতাবে শরিয়তসিদ্ধ ও প্রশংসনীয়।
- ২. প্রতিহিংসা থেকে আত্মরক্ষার জন্য বিশেষ নিয়ামত ও গুণগত বৈশিষ্ট্যকে গোপন রাখা দুরস্ত ।
- ছতিকর প্রতাব থেকে আছারক্ষার জন্য বাহ্যিক ও বস্তুভিত্তিক তদবীর করা তাওয়াক্কল ও পয়গায়বগণের পদমর্যাদার
  পরিপত্তি নয়।
- ৪. যদি কেউ অন্য কারো সম্পর্কে আশব্ধা পোষণ করে যে, সে দৃঃখে কটে পতিত হবে তবে তাকে অবহিত করা এবং দৃঃখ কটের হাত থেকে আত্মবন্ধার সম্ভাব্য উপায় বাতলে দেওয়া উত্তম, যেমন হয়রত ইয়াক্ব (আ.) করেছিলেন।
- श्री जमा कारता कारता का ज्वथरा निवासक मृष्टिक विश्वतकत क्षेत्रक अर कार्य लाग याखात ज्ञानका देश जल का मार्थ المَانَ اللهُ व्यथरा اللهُ اللهُ देश मत्रकात, यांक ज्ञानत कारता कि मा दव ।
- ৬. চোখ লাগা থেকে আত্মরক্ষার জন্য যে কোনো সম্ভাব্য তদবীর করা জায়েজ। তন্মধ্যে দোয়া তাবীর ইত্যাদি ছারা প্রতিকার করাও অন্যতম। যেমন রাস্পুল্লাহ হ্রেরড জা'ফর ইবনে আবৃ তালিব (রা.)-এর দু'ছেলেকে দুর্বল দেখে তাবীজ ইত্যাদি ছারা চিকিৎসা করার অনুমতি দিয়েছিলেন।
- ৭. বিজ্ঞ মুসলমানের কর্তব্য হচ্ছে প্রত্যেক কাজে আসল ভরসা আল্লাহ তা'আলার উপর রাখা। কিন্তু বাহ্যিক ও বকুভিত্তিক উপায়াদিকেও উপেক্ষা করবে না এবং সাধ্যানুযায়ী বৈধ উপায়াদি অবলহন করতে ফ্রটি করবে না। হযরত ইয়াক্ব (আ.) তাই করেছিলেন এবং রাস্কুল্লাহ ক্রান্থ তাই পিক্ষা দিয়েছেন। মাওলানা রুমী বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের বিজ্ঞান ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের বলেন করেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের বলেন ক্রান্থ নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের নান্ধ দিয়ের নান্ধ নান্ধ দিয়ের নান্ধ দ
- ৮. এখানে প্রশু হতে পারে যে, হযরত ইউনুফ (আ.) ছোট ভাইকে আনার জন্য চেষ্টা করেছেন এবং যখন সে এসেছে, তখন তার কাছে নিজের পরিচয়ও প্রকাশ করে নিয়েছেন। কিন্তু পিতাকে আনার জন্য কোনো চিস্তাও করেননি এবং তাঁকে স্বীয় কুপল সংবাদ অবগত করানোর কোনো পদক্ষেপও গ্রহণ করেননি। এর কারণ পূর্বে বর্গিত হয়েছে যে, চিন্তুশ বছর সময়ের মধ্যে এমন অনেক সুযোগ ছিল, যখন তিনি পিতাকে স্বীয় অবস্থা ও কুপল সংবাদ দিতে পারতেন, কিন্তু যা কিছু হয়েছে, সব আলাহ তা'আলার নির্ধারিত তাকনীর ও এইবি ইন্নিতেই হয়েছে। হয়তো তখন পর্বন্ত আলার তা'আলার পক্ষ হতে পিতাকে স্বীয় অবস্থা সম্পর্কে অবহিত করার অনুমতি ছিল না। কারণ তখনও প্রিয় পুত্র বিনয়ামিনের বিচ্ছেদের মাধ্যমে পিতার আরো একটি পরীকা বাকি ছিল। এ পরীকা সমান্ত করার জন্যই সব বাবস্থানি সম্পন্ন হয়েছে।

आलाচ আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে. قُولُتُهُ فُلُكُمْ جُهُوْرُهُمْ جُهُلُ السِّفَايَةُ فِي السِّمَا بَهُ وَلَيْ সহোদর ভাই বিনয়ামিনকে রেখে দেওয়ার জনা হয়রত ইউস্ফ (আ.) একটি কৌশল ও তদবীর অবলম্বন করলেন। যখন সব ভাইকে নিয়ম মাফিক খাদ্যশস্য দেওয়া হলো, তখন প্রত্যেক ভাইয়ের খাদ্যশস্য পৃথক পৃথক উটের পিঠে পৃথক পৃথক নামে চাপানো হলো।

বিনয়ামিনের যে খাদ্যাশস্য উটের পিঠে চাপানো হলো, ভাতে একটি পাত্র গোপনে রেখে দেওয়া হলো। কুরআন পাক ও পাত্রটিকে এক জায়ণায় عَنْابَ শদ্দের দ্বারা এবং অন্যত্র অন্তি শদ্দ দ্বারা ব্যক্ত করেছে। عَنْابَ শদ্দের অর্থ পানি পান করার পাত্র এবং وَاَنْ بَالْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

তেওঁ। আবাং কিছুক্ষণ পর জনৈক ঘোষক ডেকে বলল, হে কাম্পেলার লোকজন তোমরা চোর। এবানে بْنُ سُمْ أَذُنْ أَمُونُنْ أَيْتُهُمْ السَّعِيْرُ الْكُمْ لَـسَارِقُونَ काম্পেলার লোকজন তোমরা চোর। এবানে بْنُ শদ ঘারা জানা যায় যে, এ ঘোষণা তৎক্ষণাৎ করা হয়নি; বরং কাম্পেলা রওয়ানা হয়ে যাওয়ার পর হয়েছে, যাতে কেউ জালিয়াতির সন্দেহ না করতে পারে। মোটকথা, ঘোষক হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতাদের কাম্পেলাকে চোর আখ্যা দিল।

ত্ত অর্থাৎ হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর ব্রাতাগণ ঘোষণাকারীদের দিকে মুখ ফিরিয়ে বলল, তোমরা আমাদের চার বলছ। প্রথমে একথা আমাদেরকে বল যে, তোমাদের কি বকু চুরি হয়েছে। কিরিয়ে বলল, তোমরা আমাদের চার বলছ। প্রথমে একথা আমাদেরকে বল যে, তোমাদের কি বকু চুরি হয়েছে। অর্থাৎ ঘোষণাকারীগণ বলল, বাদশাহর পানপাত্র হারিয়েছে। যে ব্যক্তি তা বের করে দেবে, সে এক উটের বোঝাই পরিমাণ বাদ্যশস্য পুরন্ধার পাবে এবং আমি এর জামিন। এবানে প্রথমে প্রশ্ন এই যে, হযরত ইউস্ফ (আ.) বিনয়ামিনকে আটকানোর জন্য এ কৌশল কেন করলেন অথচ তিনি

অবানে অথমে অসু এব থে, ব্যরও বঙৰুদ (আ.) বিনয়ামিনকে আচকানোর জন্য এ কোনল কেন করলেন অবচ তিন জানতেন যে, স্বয়ং তার বিক্ষেদের আঘাত পিতার জন্য অসহনীয় ছিলঃ এমতাবস্থায় অপর ভাইকে আটকে তাঁকে আরো একটি আঘাত দেওয়া তিনি কিরুপে পছন্দ করলেনঃ

দ্বিতীয় প্রশ্ন আরো গুরুত্বপূর্ণ। তা এই যে, নিরাপরাধ ভাইয়ের বিরুদ্ধে চ্রির অভিযোগ আনা গোপনে তাদের আসবাব পরের মধ্যে কোনো বন্তু রেখে দেওয়ার মতো জানিয়াতি করা এবং প্রকাশ্যে তাদেরকে লাঞ্ছিত করা এসব কান্ত অবৈধ। আল্লাং তা'আলার পয়গাম্বর হযরত ইউসুফ (আ.) এগুলো কিভাবে সহ্য করলেন?

কুরত্বী প্রমুখ তাফসীরবিদ বর্ণনা করেন, বিনয়ামিন যখন হযরত ইউসুফ (আ.)-কে নিচ্চিতরূপে চিনে ফেলে, তখন দে নিজেই ভাইকে অনুরোধ করে যে তাকে যেন ভাইদের কাছে ফেরত পাঠানো না হয়; বরং হযরত ইউসুফ (আ.)-এর কাছে রাখা হয়। হযরত ইউসুফ (আ.) প্রথমে এ অজুহাতই পেশ করলেন যে, তাকে এখানে রাখা হলে পিতার মনোকষ্টের অভ থাকবে না। দ্বিতীয়ত তাকে এখানে রাখার একমাত্র উপায় হচ্ছে, তাকে চুরির অভিযোগে অভিযুক্ত করে প্রেফতার করে আটক রাখা। বিনয়ামিন ভাইদের সাথে বসবাস করতে এতই নারাজ ছিল যে, সে এ জ্বাতীয় প্রস্তাবেও সম্মত হয়ে যায়।

কিন্তু এ ঘটনা সত্য হলেও পিতার মনোকষ্ট ভাইদের লাঞ্চুনা এবং তাদেরকে চোর বলা শুধু বিনয়ামিনের সন্মতির কারণে বৈধ হতে পারে না। কেউ কেউ কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন যে, ঘোষক বোধ হয় হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর জজ্ঞাতসারে এবং বিনা অনুমতিতে ভাইদের চোর বলেছিল। এ উজি যেমন প্রমাণহীন তেমনি ঘটনার সাথে বেবাপ্পা। এমনিভাবে কেউ কেই বলেন, ভাতাগণ হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে পিতার কাছ থেকে চুরি করে বিক্রয় করেছিল। তাই তাদেরকে চোর বলা হয়েছে

এটাও একটা নিছক ব্যাখ্যা বৈ নয়। অতএব, এসব প্রশ্নের বিশুদ্ধ উত্তর তাই যা কুবতুৰী, মাযায়ারী প্রস্থুণ গ্রন্থকার নিয়েছেন : ১' এই যে, এ ঘটনায় যা করা হয়েছে এবং যা বলা হয়েছে তা বিনয়ামিনের বাসনার ফলপ্রশতিও ছিল না এবং হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর প্রস্তাবের ফলও ছিল না; বরং এসব কাজ ছিল আল্লাহর নির্দেশে তারই অপার রহস্যের বহিঃপ্রকাশ। এসব কাজের মধ্যমে হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর পরীক্ষার বিভিন্ন তার পূর্ণতা লাভ করছিল। এ উত্তরের প্রতি বয়ং কুরস্মানের এ সায়াতে ইঙ্গিত রয়েছে فَكُمْ يُوْمُونُونَ يُرْمُنُونُ يُرْمُونُ يَرْمُونُونُ يَرْمُونُ يُرْمُونُ وَالْمَالِمُ وَالْمَا

এ আয়াতে পরিকারভাবে এ ফন্দি ও কৌশলকে আল্লাহ তা'আলা নিজের কাজ বলে আব্যায়িত করেছেন। অতএব, এসব কাজ যখন আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে সম্পন্ন হয়েছে তখন এগুলোকে অবৈধ বলার কোনো মানে নেই। এগুলো হয়রত মূসা ও খিজির (আ.)-এর ঘটনায় নৌকা ভাঙ্গা, বালককে হত্যা করা ইত্যাদির মতোই। এগুলো বাহ্যত গুনাহের কাজ ছিল বলেই হয়রত মূসা (আ.) তা মেনে নিতে রাজি ছিলেন না। কিন্তু হয়রত খিজির (আ.) সব কাজ আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে বিশেষ উপযোগিতার অধীনে করে যাজিকোন। তাই এগুলো গুনাহের কাজ ছিল না।

قَالُوا تَاللُّهِ لَقَدْ عَلِيْمُتُمْ مَا جِعْنَا لِنُغْسِدَ فِي الْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَارِقِيْنَ.

অর্থাৎ শাহী ঘোষক যথন হয়রত ইউসুঞ্চ (আ.)-এর ভ্রাতাদেরকে চোর বলল, তথন তারা উত্তরে বলল, সতাসদবর্গও আমাদের অবস্থা সম্পর্কে ওয়াকিফহান আছেন যে, আমরা এখানে অশান্তি সৃষ্টি করতে আসিনি এবং আমরা চোর নই।

রাজকর্মচারীরা বলল, যদি তোমাদের কথা মিথ্যা প্রমাণিত হয়ে যায়, তবে বল সংশ্রিষ্ট ব্যক্তির কি শান্তিঃ

থেকে চোরাই মাল বের হবে, সে নিজেই তার শান্তি। আমরা চোরকে এমনি ধরনের সাজা দেই। উদ্দেশ্য হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর পরিয়তে চোরের শান্তি এই যে, যার মাল চুরি করে সে চোরকে এমনি ধরনের সাজা দেই। উদ্দেশ্য হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর পরিয়তে চোরের শান্তি এই যে, যার মাল চুরি করে সে চোরকে গোলাম করে রাখবে। রাজকর্মচারীরা এভাবে স্বয়ং ভ্রাডানের কাছ থেকে ইয়াকৃবী পরিয়ত অনুযায়ী চোরের শান্তি জেনে নিল, যাতে বিনয়ামিনের আসবাবপত্র থেকে চোরাই মাল বের হলে নিজেনেরই ফারালা অনুযায়ী তাকে হযরত ইউসুক (আ.)-এর হাতে সোপর্দ করতে বাধ্য হয়।

আৰ্থিৎ সরকারি তল্পাশিকারীরা প্রকৃত ছড্যন্ত চেকে রাষার জন্য : অর্থাৎ সরকারি তল্পাশিকারীরা প্রকৃত ছড্যন্ত চেকে রাষার জন্য প্রথমে অন্য তাইদের আস্বাব্দন্ত তালাশি করলো। প্রথমেই বিনয়ামিনের আস্বাব্দত্ত বুলন না, যাতে তানের সহয় ন शः

অর্থাৎ সব পেষে বিনয়ামিনের আসবাবপত্র খোলা হলো তা থেকে শাহী পাত্রটি বের হয়ে এলো। তথন ডাইনের অবস্থা দেখে কেঃ লজ্জায় সবার মাথা হেট হয়ে গেল। তারা বিনয়ামিনকে গালমন্দ দিয়ে বলন, তুমি আমদের মুখে চুনকালি দিলে।

ضَاءَ اللّٰهُ وَمَنْ الْمَالِي إِلَّا أَنْ يَسُاءَ اللّٰهِ وَهُمْ الْمَالِي إِلَّا أَنْ يُسُاءَ اللّٰهِ وَالْ أَنْ يَسُاءَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِلْمِلْمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمُلّٰ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ

ত্রা তুর্ন কুলি ত্রা তুর্ন কুলি ত্রা ত্রা তুর্ন কুলি ত্রা তর দেই, যেমন এ ঘটনার হর্মেড ক্র করে দেই, যেমন এ ঘটনার হর্মেড ইউনুক (আ.)-এর মর্বাদা তার ভাইদের তুলনায় উক করে দেওরা হয়েছে। প্রত্যেক জ্ঞানীর উপরই তদপেকা অধিক জ্ঞানী বিদায়ান বয়েছে।

উদ্দেশ্য এই যে, জ্ঞানের দিক দিয়ে সৃষ্ট জ্ঞীবের মধ্যে একজনকে অন্য জনের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করা হয়েছে। একজন যত বড় জ্ঞানীই হোক, তার মোকাবিলায় আরো অধিক জ্ঞানী থাকে। মানব জ্ঞাতির মধ্যে যদি কেউ এমন হয় যে, তার চেয়ে অধিক জ্ঞানী আর নেই, তবে এ অবস্থায়ও আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান সবারই উর্ধে।

' فَوْلُمَهُ قَالُـوًا اِنْ يَسْرِقَ فَكُفَ سَسَرَقَ اَخُلَهُ : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছিল যে, মিসরে হযরত ইউস্ক (আ.)-এর সহোদর ভাই বিনয়ামিনের রসদপত্রের মধ্যে একটি শাহী পাত্র লুকিয়ে রেখে অতঃপর কৌশলে তা বের করে তাকে চুরির অভিযোগে অভিযুক্ত করা হয়।

আলোচা প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে যে, যখন ভাইদের সামনে বিনয়ামিনের আসবাবপত্র থেকে চোরাই মাল বের হলো এবং লজ্জায় তাদের মাথা হেট হয়ে গেল, তখন বিরক্ত হয়ে বলতে লাগলো — لَنْ مُسْرَقُ فَقَدْ سُرَقَ أَحُ لَكُ مِنْ فَيَلْ وَمَنْ فَيَقَدْ سَرَقَ أَحُ لَكُ مِنْ فَيَلْ وَمَنْ فَيَقَدْ مَرَقَ أَحُ لَكُ مِنْ فَيَلْ وَمِنْ فَيَقَدْ مَرَقَ أَحُ لَكُ مِنْ فَيَلْ وَمِنْ فَيَقَدْ مَرَقَ أَحُ لَكُ مِنْ فَيَلْ مَرَقَ وَمَا وَمَا اللّهِ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِيْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ الللللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ الللّهُ وَمِنْ اللّه

হযরত ইউসুফ (আ.)-এর দ্রাতারা এখন স্বয়ং হযরত ইউসুফ (আ.)-এর প্রতি চুরির অপবাদ আরোপ করল। এতে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর শেশবকালীন একটি ঘটনার প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। এখানে বিনয়ামিনের বিরুদ্ধে চুরির অভিযোগ উত্থাপনের জন্য যেতাবে চক্রান্ত করা হয়েছে তখন হবহু তেমনিভাবে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর বিরুদ্ধেও তার অজ্ঞাতে চক্রান্ত করা হয়েছিল। তখন এই দ্রাতারা ভালোভাবেই জানত যে, উক্ত অভিযোগের ব্যাপারে হযরত ইউসুফ (আ.) সম্পূর্ণ নির্দোষ। বিন্তু এখন বিনয়ামিনের প্রতি আক্রোশের আধিক্যবশত সে ঘটনাটিকে চুরি আখ্যা দিয়ে হযরত ইউসুফ (আ.)-কেও তাতে অভিযুক্ত করে দিয়েছে।

ঘটনাটি কি ছিল এ সম্পর্কে বিভিন্ন রেওয়ায়েত বর্ণিত হয়েছে। ইবনে কাসীর মুহাখাদ ইবনে ইসহাক ও মুজাহিদের বরাত দিয়ে বর্ণনা করেন যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর জন্মের পর কিছুকালের মধ্যে বিনয়ামিন জন্মহাহণ করে। ফলে এ সন্তান প্রসবই জননীর মৃত্যুর কারণ হয়। হয়রত ইউসুফ (আ.) ও বিনয়ামিন উভয়েই মাতৃহীন হয়ে পড়লেন। ভাদের লালন-পালন ফুফুর কোলে সম্পন্ন হতে লাগল। আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে শিশুকাল থেকেই এমন রূপ সৌন্দর্ম দান করেছিলেন যে, তাকে যে-ই দেখত, সে-ই আদর করতে বাধ্য হতো। ফুফুর অবস্থাও ছিল তাই। তিনি এক মুহূর্তের জনাও ভাকে দৃষ্টি থেকে দূর হতে দিতেন না এবং দিতে পারতেন না। এদিকে পিতা হয়রত ইয়াক্ব (আ.)-এর অবস্থাও এর চেয়ে কম ছিল না। কিছু কচি শিশু হওয়ার কারণে কোনো মহিলার রক্ষণাবেক্ষণে থাকা জরুরি বিধায় তাকে ফুফুর হাতে সমর্পণ করে দেন। শিশু যখন চলাফেরার যোগ্য হয়ে গেল, তখন হয়রত ইয়াক্ব (আ.) তাকে নিজের সাথেই রাখতে চাইলেন। ফুফুকে একথা বললে প্রথমে আপত্তি করলেন। অতঃপর অধিক শীড়াপীড়িতে বাধ্য হয়ে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর কাছ থেকে একটি হাসুলি পেয়েছিলেন। এটিকে অভ্যন্ত মূল্যবান মনে করা হতো। ফুফু এই হাসুলিটিই হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর কাছণ্ডের নিচে কোমেরে বিধৈ দিলেন।

হযরত ইউসৃষ্ণ (আ.)-এর চলে যাওয়ার পর ফুফু জোরেশোরে প্রচার শুরু করলেন যে, তার হাঁসূলিটি চুরি হয়ে গেছে। অতঃপর তল্লাশি নেওয়ার পর হযরত ইউসৃষ্ণ (আ.)-এর কাছ থেকে তা বের হলো। ইয়াকুবী শরিয়তের বিধান অনুযায়ী ফুফু হযরত ইউসৃষ্ণ (আ.)-এর গোলাম করে রাখার অধিকার পেলেন। হযরত ইয়াকুব (আ.) যখন দেখলেন যে, আইনত ফুফু ইউসুফে রাালিক হয়ে গেছেন, তথন তিনি হিরুক্তি না করে হযরত ইউসুফ (আ.)-কে তার হাতে সমর্পণ করলেন। এরপর যতদিন ফুফু জীবিত ছিলেন, হযরত ইউসুফ (আ.) তার কাছেই রইলেন।

্রই ছিল ঘটনা, যাতে হয়বত ইউসুফ (আ.) চুরির অপরাধে অভিযুক্ত হয়েছিলেন। এরপর সরার কাছেই এ সত্য দিবালোকের মতো ফুটে উঠেছিল যে, হয়রত ইউসুফ (আ.) চুরির এতটুকু সন্দেহ থেকেও মুক্ত ছিলেন। ফুফুর আদরই তাকে দিরে এ ১৯৮৪ জাল বিস্তার করেছিল। এ সতা ভাইদেরও জালা ছিল। এদিক দিয়ে হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে কোনো চুরির ঘটনার সাধে জড়িত করা তাদের পক্ষে পোতনীয় ছিল না। কিন্তু তার ব্যাপারে তাদের যে বাড়াবাড়ি ও অবৈধচরণ আছু পর্যন্ত এবাছত ছিল এটা তারই সর্বপেষ অংশ ছিল।

े अर्था॰ रयतं र हेडेन्यः (आ.) डारेलंत कथा यतं के فَاسَرُهَا لَوْسَفُ فَيْ نَفْسِهِ وَلَمْ يَبَرِهَا لَهُمْ عَم عموا प्रति प्रति तार, अत्री लिथि अथनं अर्थेख जापात (शहर लिए) तत्सरः। अथना जाता जापातं र हिंद अर्जियांग जिन्कु कत्तरः। किंद्रु जिनि जारेलंत कार्ष्ट् अक्षा अकार्य रूप जिल्ला ना त्य, जिनि जात्मद अक्षा यत्नर अस्ता अञ्चातिक स्वारकः।

ভাষাদের স্তর ও অবস্থাই মন যে, জেনে খনে বললেন, তোমাদের স্তর ও অবস্থাই মন যে, জেনে খনে বললেন, তোমাদের স্তর ও অবস্থাই মন যে, জেনে খনে ভাইয়ের প্রতি চুরির দোষারোপ করছ। আরো বললেন, তোমাদের কথা সভা কি মিথা। সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলাই অধিক জানেন। প্রথম বাকাটি মনে মনে বলেছেন এবং দ্বিতীয় বাকাটি সম্ভবত জোরেই বলেছেন।

# قَالُوا لِكَابُهُا الْعَزِيرُ إِنَّ لَهُ كَبَّ شَيِخًا كَبِيرًا فَنُخَذُ آخَدُنَا مَكَانَةٌ إِنَّا نَرَاكَ مِنَ السُّحْسِنِينِيَّ.

হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রান্তারা যখন দেখল যে, কোনো চেষ্টাই ফলবতী হচ্ছে না এবং বিনয়ামিনকে এখানে ছেড়ে যাওয়া ছাড়া গত্যন্তর নেই, তখন তারা প্রার্থনা জানাল যে, এর পিতা নিরতিশয় বয়োবৃদ্ধ ও দুর্বল। এর বিচ্ছেদের যাতনা সহ্য করা তার পক্ষে সম্ভবপর নয়। তাই আপনি এর পরিবর্তে আমাদের কাউকে গ্রেফতার করে নিন। আমরা দেবছি যে, আপনি পূর্বেও আমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন।

## قَالَ مَعَاذَ اللَّهُ أَنْ نَأْخُذَ مَنْ زُجُذَنَا مَتَاعَنَا عِنْدُوْ إِنَّا إِذًا الْطَالِمُونَ.

হযরত ইউস্ফ (আ.)-এর ডাইদেরকে আইনানুণ উপ্তর দিয়ে বললেন, যাকে ইচ্ছা গ্রেফডার করার ক্ষমতা আমাদের নেই; ববং 
যার কাছ থেকে চোরাই মাল বের হয়েছে, তাকে ছাড়া যদি অন্য কাউকে গ্রেফডার করি, তবে আমরা তোমাদেরই ফতোয়া ও
ফয়নালা অনুযায়ী জ্ঞালেম হয়ে যাব। কারণ তোমরাই বলেছ যে, যার কাছ থেকে চোরাই মাল বের হবে, সে-ই তার শান্তি
পাবে।

٨. (زجعُ فُرَّا إلَّنَى آبِيكُمْ فَتُعْرَلُوا بِكَابَانَا إلَّا اللهِ اللهُ الله

. وَسَعُلِ الْقَرِيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيْهَا هِي مِصْرُ اَي اَرْسِلُ إِلَى اَهْلِهَا فَاسَالُهُمْ وَالْفِيْر اَى اَصْحَابَ الْعِيْرِ النَّيْ اَفْلِلْنَا فِينْهَا مَا وَهُمْ قَوْمٌ مِنْ كِنْعُانَ وَإِنَّا لَصَدِوْدُنَ فِي تَوْلِنَا قَرْمٌ مِنْ كِنْعُانَ وَإِنَّا لَصَدِوْدُنَ فِي تَوْلِنَا قَرْمُ مِنْ اللّهِ وَقَالُوا لَهُ ذَٰلِكَ. वनवाम :

A . ৮০. যখন তারা তার নিকট হতে নিরাশ হয়ে পড়ল তখন ভারা প্রামর্শ করতে একান্তে গেল। একজন অপরজনের সাথে পরামর্শ করতে আলাদা হয়ে গেল। তাদের জ্যেষ্ঠ জন বয়োজ্যেষ্ঠ জন অর্থাৎ রুবায়ন অথবা এর অর্থ বিদ্ধি বিবেচনায় যে বড অর্থাৎ ইয়ানুদা বলল তোমরা কি জান না যে, তোমাদের পিতা তোমাদের নিকট হতে তোমাদের দ্রাতা সম্পর্কে আল্লাহর নামে অঙ্গীকার প্রতিশ্রুতি নিয়েছেন আর পর্বেও তোমরা ইউসফের ব্যাপারে ক্রটি করেছিলে। সতরাং আমি কিছতেই এই দেশ অর্থাৎ মিশর ভূমি ত্যাগ করব না যতক্ষণ না আমার পিতা আমাকে তার নিকট ফিরে যেতে অনুমতি প্রদান করেন অথবা আমার ভ্রাতাকে মুক্তিদান করতো আল্লাহ তা'আলা আমার জন্য কোনো ব্যবস্থা করে দেন। আর তিনিই ফয়সালাকারীদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। তাদের মধ্যে সর্বাপেক্ষা ইনসাফ বিধানকারী। । 🚅 🚉। অর্থ- তারা নিরাশ হয়ে পড়ল। أَصُكُمُ वं ক্রিয়ার উৎস বাচক শব্দ। তা একর্বচন বা অন্যান্য বচনের ক্ষেত্রেও প্রযোজ্য হয়ে থাকে। الله الله এস্থানে 🗘 শব্দটি ্রার্ বা অতিরিক্ত। কেউ কেউ বলেন, এটা এই স্থানে বা ক্রিয়ার উৎস অর্থবাঞ্চকরপে টিট ا مِنْ فَبُلُ वा विरक्षय रत्ना ﴿ عَيْرُ वा विरक्षय रत्ना ا দ্র্রা ্র্র অর্থ কিছুতেই বিচ্ছিন্র হবো না।

৮১. তোমরা তোমাদের পিতার নিকট ফিরে যাও এবং
বলিও হে পিতা! তোমার পুত্র চুরি করে ফেলেছে। তার
মাল পত্রে পানপাত্র চাকুষ দেখে আমরা যা জানি যে
বিষয়ের প্রত্যক্ষ প্রত্যয় হয়েছে তারই <u>চাকুষ বিবরণ
দিলাম, অদৃশ্য বিষয়ে</u> অর্থাৎ প্রতিক্রণতি প্রদানের সময়
যা আমাদের হতে গায়েব ছিল সে বিষয়ে আমরা
ক্রক্ষাক্তানই সে চুরি করবে বলে যদি পূর্বেই জানতাম
তার আরু ভারক নিয়ে থেতাম না।

A۳ bo. जाता किरत এरम जारमत लिजारक এ कथा दलल ए. قَالَ بَلْ سَوْلَتْ زَنْنَتْ لَكُمْ ٱلفُسْكُمْ ٱمْراً رَ विल्ला, मा; ववश टामारमत मन এकिछ विद्यु

فَلَعُلْتُكُوهُ إِنَّهُمَهُمْ لِمَا سَبَقَ مِنْهُمْ فِيَ آمْرٍ يُوسُفُ فَصَبُرُ جَمِيلُ مَ صَبْرِي عَسَى الله أن يَاتِيبَنِي بِهِمْ بِبُوسُفُ وَأَخَوْمُ عِسَى جَوْمِيعًا مَ إِنَّهُ هُو الْعَلِيمُ بِحَالِي الْحَكِيمُ فِي صُنْمِهِ.

٨٤. وَتَولَّى عَنهُمَ تَارِكًا خِطَابَهُمْ وَقَالَ بَا السَّفَى ٱلْآلِفَ بَدُلُ مِن يَاءِ الْإِضَافَةِ أَى يَا خُزْنِى عَلَى يُوسُفُ وَالْبَضَّتَ عَبِنَاهُ المُعْمَى مَا سَوَادُهُمَا وَيُرْكِ بَيَاضًا مِن بُكَانِهِ مِن الْحُزْنِ عَلَيْهِ فَهُوَ كُولِيَمٌ. مَغْمُومٌ مُكُرُوبٌ لَا يُظْهُرُ كُرْبَهُ.

أَلُوا تَاللُّهِ لا تَفتؤا تَوَالُ تَذَكُرُ بُوسُكَ
 حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا مُشْرِقًا عَلَى الْهَلِا
 لِطُولِ مِرَضِكَ وَهُمَ مَضَدَّرٌ يَسْتَوَىٰ فِينِهِ
 الْوَاحِدُ وَغَيْدُهُ أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ
 الْمُواحِدُ وَغَيْدُهُ أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ
 الْمُواحِدُ وَغَيْدَهُ أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ

٨. قَالٌ لَهُمْ إِنْسُكَ أَلْسَكُوا بَشِنَى هُوَ عَظِيبَ اللهِ وَتَى هُوَ عَظِيبَ اللهِ وَتَى يُمُثَى بِهُدُ اللهِ اللهُ وَتَى يَبُدُ اللهِ النَّاسِ وَخُزْنِي إلى اللهِ لا إلى عَيْنِ وَقَهُ وَ النَّاسِ وَخُزْنِي إلى اللهِ اللهِ عَيْنِ وَقَهُ وَ النَّيْ تَنْفُعُ الشَّكُولُ إليْنِ وَأَعَلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَيْتِ وَأَعَلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَيْتِ وَأَعَلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَيْتُ مَنْفَعُ الشَّكُولُ إليْنِ وَأَعَلَمُ مِنَ اللهِ مَا لاَيْنِ مَنْفَعُ اللهِ عَيْنِ مَنْ اللهِ مَا لاَيْنِ مُنْفَعَ صَدَنَ مَا لاَيْنِ مَا يُوسُفَ صَدَنَ مَنْ أَنْ رُونِا يُوسُفَ صَدَنَ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ত ভাগা বিশ্বর এনে তানের লিক এক করা বলল দুর্বলন্ত্রনা; বরং তোমাদের মন একটি বিশ্বর তামানের কোনের হারেছে আর তাই তামারা করে এনেছ। পূর্বে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ব্যাপারে যেহেতু তারা বিশ্বাস তঙ্গের কান্ত্রক করেছিল সেহেতু এই বারেও তিরি তানের প্রতি সন্দেহ পোষণ করছিলেন। সূত্রাং আয়ার বৈর্ধারণই হলো উত্তম বৈর্ধারণ হয়তো আল্লাহ তাআলা তানের অর্থাৎ ইউসুফ ও তার ভাতাগণ সকলকেই আমার নিকট এনে দিবেন। তিনি আমার প্রবন্ধা সন্দেরে বিশ্বরী করিট এনে দিবেন। তিনি আমার প্রবন্ধা সন্দেরে বিশ্বরী করিট একে ধ্রেছ, তার কারে কর্মের প্রক্রিমান বিশ্বরী করিট বিশ্বরী করিট

৮৪. সে তাদের হতে মুখ ফিরিয়ে নিল। অর্থাৎ তাদের সম্বোধন করা পরিত্যাপ করল, বলল হায়! ইউসুদ্ধ। তার উভয় চোখ সাদা হয়ে গিয়েছিল অর্থাৎ অত্যাধিক ক্রন্দনের কারণে তার চোখের পৃতলির কালা রং বিনষ্ট হয়ে সাদার পরিবৃত হয়ে গিয়েছিল। আর সে ছিল মনজাপে ক্লিষ্ট, অতি শোকাহত, চিন্তিত তার কষ্ট কারো নিকট প্রকাশ হতে দিতেন না। তার শেষের আলিফ অক্ষরটি তার শেষের আলিফ অক্ষরটি বাচক শব্দ ও হতে পরিবর্তিত হয়ে এছানে ব্যবহৃত হয়েছে: মুলত ক্রিট্রাটি ইয়া আমার দুঃখ ও আফ্রেনাস।

৮৫. তারা বলল, আল্লাহর কসম। তুমি সব সময়ই ইউসুফের কথা শ্বরণ কর। শেষে সুদীর্থ অসুস্থতার দরন্দ মুমূর্য হয়ে পড়বে মৃত্যুর সমীপবতী হয়ে যাবে বা ধ্বংস প্রাপ্তদের মধ্যে অর্থাৎ মৃত্যুপ্রাপ্তদের মধ্যে পণ্য হবে। কিন্তার উৎস বাজক শব্দ। একবচন ও অন্যান্য বচন সকল কিছুই তাতে সমতাবে প্রযোজ্য।

ী ৮৬. সে বলল, আমার অসহনীয় বেদনা ও দুঃখ কেবল আল্লাহ তা'আলার নিকট নিবেদন করতেছি। আর কারো নিকট নয়। তার নিকট নিবেদন করা ঘারাই উপকার লাভ হবে। এবং আমি আল্লাহর নিকট হতে তা জানি যা তোমরা জান না যে, ইউস্ফের স্থপ সডা। সে এখনো জীবিত। ঠুঁ এমন ভীষণ শোক যাতে ধৈর্যধারণ অসম্ভব হয়ে পড়ে ফলে মানুষের সামনে তা প্রকাশ হয়ে যায়।

ে ১٧ ৮٩. অতঃপর বলল হে আমার পুত্রগণ! তোমরা যাও مُرَّ قَالَ يَبُنِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ تُوسَفَ وَأَخِسُهِ أَطْلُبُوا خَبْرَهُمَا وَلاَ تَأْنَيْسُوا تَقْنَطُوا مِنْ رَوْجِ اللَّه رَحْمَتِهِ انَّهُ لَا يَسَايِنَسُ مِنْ رَّوْجِ السُّلِهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكُفُرُونَ فَانْطَلَقُواْ نَحْوَ مِصْرَ لِيُوسُفَ . ٨٨. فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَّايُّهَا الْعَزِيْزُ مُسسَّنَا وَأَهْلُنَا الشُّرُّ الْجُوعُ وَجِنْنَا ببضَاعَةِ مُّزْجَاةِ مَدْفُوْعَةِ يَدْفَعُهَا كُلُّ مَنْ رَأْهَا لِلرَدَاءَتِهَا وَكَانَتْ دَرَاهِمَ زُيُلُوفًا أَوْ غَيْسَرِهَا فَاَوْف أَتهُ لَنَا الْكَيْسِلَ وَتَصَيَّدُقُ عَلَيْنَا م بِالْمُسَامَحَة عَنْ رداءة بضَاعَتناً إِنَّ اللَّهُ نَجْزِي الْمُتَصَدِّقيَّنَ

· فَرَّقَ عَلَيتُهم وَأَذْرَكَتُهُ الرَّحْمَةُ وَرَفَعَ الْحجَابُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ ثُرُمٌ قَالَ لَهُمْ تَوْسِخًا هَلْ عَلَمْتُمْ مَا فَعَلَتُمْ بيُوسُفَ مِنَ الضَّرُب وَالْبَيْعِ وَغَيْر ذُلِكَ وَأَخِيْهُ مِنْ هَضْمِكُمْ لَهُ بَعْدَ فِرَاقِ أَخِيْهِ إِذْ اَنْتُمُ جُهِ لُوْنَ . مَا يَـُوُولُ إِلَيْهِ اَمْرُ ইউসুফ ও তার সহোদরের অনুসন্ধান কর এবং আল্লাহর রহমত হতে তোমরা নিরাশ হয়ো না। কাবণ সত্য প্রত্যাখ্যানকারী সম্প্রদায় ব্যতীত আল্লাহ তা'আলার রহমত হতে কেউ নিরাশ হয় না তি অর্থ তোমরা খবর অনুসন্ধান কর। ूर् অর্থ- রহমত।

৮৮. অনন্তর তারা হযরত ইউসুফ (আ.)-এর জন মিশরের দিকে যাত্রা করল। যথন তারা তার নিকট গেল তথন বলল, হে আজীজ! আমরা ও আমাদের পরিবারে কট্ট অর্থাৎ অনাহার দেখা দিয়েছে এবং আমরা বহু পণ্য নিয়ে এসেছি ৷ হৈই অর্থাৎ এমন জিনিস যা এত নিকৃষ্ট যে, যে কেউ তা দেখে সেই তা গ্রহণ না করে ফিরিয়ে দেয়। তাদের সাথে কিছু অচল দিরহাম ইত্যাদি ছিল। আপনি আমাদের রসদের মা<u>প</u> পূর্ণ করে দিন এবং আমাদের পণ্যের নিকৃষ্টতার প্রতি দৃষ্টি না দিয়ে আ<u>মা</u>দেরকে <u>দান</u> স্বরূপ দিন <u>। নিচয়ই</u> আল্লাহ তা'আলা দাতাগণকে পুরষ্কৃত করে থাকেন। অর্থাৎ তাদেরকে পুণ্যফল দান করেন।

৮৯. হযরত ইউসুফ (আ.)-এর মন আর্দ্র হয়ে গেল: করুণা তাকে গ্রাস করে ফেলন। তিনি নিজের ও তাদের মধ্যে অপরিচয়ের আবরণ উঠিয়ে দিলেন। অতঃপর তির্হ্বার করে তাদেরকে বললেন, ইউসুফ ও তার সহোদরের সাথে তোমরা কি আচরণ করেছিলে তা অর্থাৎ ইউসুফকে তো ভীষণ প্রহার ও বিক্রয় ইত্যাদি করা ও তার বিচ্ছেদের পর তার সহোদরের উপর ভীষণ জুলুম করার কথা কি তোমরা জানং যখন <u>তোমরা ছিলে অপরিণামদশী। ভবিষ্যতে ইউস্ফ</u> কোথায় গিয়ে পৌছবে সে সম্পর্কে তোমরা ছিলে

ত্যক্ত ।

. ٩. قَالُوْا بِعَدَ أَنْ عَرَفُوهُ لَمَّا ظَهَرَ مِنْ شَهَائِله مُسْتَفْبِتِينَ وَإِنَّكَ بِتَحْقِيق الْهَمْزَتَيِنْ وَتَسَّهِيلُ الثَّانِيَةِ وَلِدْخَالَ أَلَفَ بَيْنَهُمَا عَلَىَ الْوَجْهَيْنِ لَآنَتَ بُوسُفُ قَالًا أَنَا يُوسُفُ وَهُذَا أَخِيْ قَدْ مَنَّ أَنْعُمَ اللَّهُ عَلَيْنَا م بِالْاجْتِمَاعِ إِنَّهُ مِنْ يُتَّقِّق بَخَف اللَّهُ وَيَصَبِّرُ عَلَىٰ مَا يَنَالُهُ فَانَّ اللَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِيْنَ فِيْهِ وَضْعُ الظَّاهِر مَوْضِعَ الْمُضْمَرِ.

٩١. قَالُوا تَالِلُه لَقَدْ أَثَرَكَ فَضَّلَكَ اللَّهُ عَلَيْنَا بِالْمُلُكُ وَغَيْرِهِ وَانَّ مُخَفَّفَةً أَيْ إِنًّا كُنَّا لَخُطِئِنْنَ أَيْمِيْنَ فِي آمْرِكَ فَإَذِلَّنَا لَكَ ۔

এই এই دَالَةُ مِنْ الْمَارِةُ ١٩٢ هُوَالَ الْمَارِةُ الْمَارُةُ الْمَارُةُ الْمَارُةُ الْمَارُةُ الْمَارُةُ الْمَارُةُ الْمَارِةُ الْمَارُةُ الْمُعْلِقُ الْمُ خَصَّهُ بِالذِّكْرِ لَانَّهُ مُظنَّةُ النَّتُورِيْبِ فَغَيْرُهُ أُولَىٰ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِيبُنَ .

٩٣. وَسَالَهُمْ عَنْ آبِيْهِ فَقَالُواْ ذَهَبَتْ عَبْنَاهُ فَقَالَ إِذْهَبُوا بِقَمِيْصِي هٰذَا أَوْهُوَ قَمِيْصُ إِبْرَاهِيْمَ الَّذِي لَبِسَهُ حِبْنَ ٱلقِّيَ فِي النَّارِ كَانَ فِي عُنُقِهِ فِي الْجُبِّ وَهُوَ مِنَ الْجَنَّةِ أَمَرَهُ جَبْرَيْتِكُ بِارْسَالِهِ لَهُ وَقَالُ إِنَّ فَيْهِ ريْحَهَا وَلاَ يُلْقِنِي عَلَىٰ مُسْتَلِدً الاَّ عُوْفِيَ فَالْقُوهُ عَلَى وَجْهِ أَبِي بَأْنِ بَصِر بَصِيرًا وأتوني بأهلكم اجموبين.

৯০, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর আকৃতির প্রতি লক্ষ্য করে তারা তাকে চিনতে পেরে বিষয়টিকে স্ত্যায়িত করার উদেশো বলল, তবে কি তুমিই ইউসুফঃ সে বলল, আমি ইউসুফ এবং এই আমার সহেদের। আল্লাহ আমাদেরকে মিলিত করে আমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন। যে ব্যক্তি সাবধানী অর্থাৎ যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলাকে ভয় ক বিপদে কষ্টে ধৈর্যধারণ করে তবে আল্লাহ তা'আলা সংক্র পুরায়ণদের শ্রমফল নষ্ট করেন না । 🕮 এই হাম্যাদ্বয়কে আলাদা আলাদা স্পষ্টভাবে। দ্বিতীয়টিকে তাসহীল করত বা উভয় অবস্থায় এতদুভয়ের মাঝে একটি 👊 (আলিফ) বৃদ্ধি করত পাঠ করা যায়। 🚄 অর্থ তিনি অনুগ্রহ وَضُعُ الظَّاهِرِ مُوضعَ अञ्चात أَجْرُ الْمُحْسِنِيْنَ विद्यात वर्षार अर्वनासित (هُمْ) श्रुल श्रुकांनी विरमस्यात الْمُطْمَر । (العُحْسنيْنَ) ব্যবহার হয়েছে।

৯১, তারা বলল, আল্লাহর কসম! আল্লাহ তা'আলা নিকয়ই তোমাকে সামাজ্য ইত্যাদি দান করত আমাদের উপর প্রাধান্য দিয়েছেন। মর্যাদা দিয়েছেন। আর তোমার বিষয়ে নিক্র আমরা ভ্রষ্ট ছিলাম। অপরাধী ছিলাম। সতরাং তোমার সামনে তিনি আমাদেরকে অবনত করে नित्राह्न। أَا وَاللَّهُ عَلَّانَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ [তাশদীদহীন] রূপে পঠিত। মূলত ছিল 🗓 নিচাই আমা।

বিশেষ করে আজকের দিন উল্লেখ করার কারণ এই যে, মলত আজকের দিনই ছিল তিরকার ও ভর্ৎসনার বেশি সম্ভাবনা, সুতরাং আজকের দিন যখন তিরকার নয় তখন অন্যান্য দিনগুলো তো কিছুতেই তিরন্ধারের হবে না। আল্লাহ তা আলা তোমাদেরকে ক্ষমা বক্তন এবং তিনি প্রেষ্ঠ দর্যাল।

৯৩. পিতা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করলে তারা বলল, তার চক্ষু নষ্ট হয়ে গেছে, তিনি বললেন, তোমরা আমার এই জামাটি নিয়ে যাও। এই জামাটি ছিল হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর। অগ্নিকৃণ্ডে নিক্ষিত্ত হওয়ার সময় এটা তার পরিধানে ছিল। কুপের ভিতর এটা হযরত ইউসুফ (আ.)-এর গলায় ছিল। আসলে এটা জান্রাতের ছিল। হ্যরত জ্বিবরাইল (আ.) তার পিতার জনা এটা প্রেরণ कर्राज निर्मम फिरग्रहिलन। वरलहिलन, এটাতে জানাতের গৃন্ধ বিদ্যমান। যে কোনো অসুস্থকে ছোয়ালে সে সৃষ্ট হয়ে উঠবে। এটা আমার পিতার মুখমগুলের উপর রেখে দিও তিনি দৃষ্টি শক্তি ফিরে পাবেন। তোমাদের পরিবারের সকলকেই আমার নিকট নিয়ে এসো ু এই স্থানে এটার অর্থ के इस्स যাবে।

#### ভাহকীক ও ভারকীব

. अठा बात्व أَوْدُ مُذَكَّرٌ غَانِبْ क्व- مَاضِيْ आत्रमत वरु إِسْتِيْنَاسُ कव- اِسْتِيْنَالُ कात वात : قَوْلُهُ اِسْتَنْيَاسُوْا अर्थ- जाता निवान वरह राना

बतर है। अब हैक्जि तातारह त्य, الْمَالِمُعَالُ अब अर्थ स्तारह । आत يَبْسُوا ( अवर केंद्र मूदानाभाव छन्। وَعَالُ كَامُ يَبْسُوا عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَالَمُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

राला अक्रवहन । आह خَلَصُوْا , यहा अहे अल्लूद कराव त्य, عَلَصُوا इरला वह्तहन, आह نَجِبُ क्रें के مَصَنَدُرُ صَالِحُ الخ عمد अक्रवहन्त्र مُسَالِحُ الخ

উত্তরের সার হলো- 🕰 হলো মাসদার। আর একবচন বহুবচন সকলের উপরই মাসাদরের প্রয়োগ হয়ে থাকে।

خَلَصُوْا वरप्रदर । छैरा हैवातक दरव : قَوْلُمُ أَنْ يُعَلِّمُ ने वरप्रदर्श के مُتَنَاجِئُنَ

এর ইঙ্গিত রয়েছে যে, أَنْصَبْرُ جَيِيْلُ টি تَصَبْرُ عَيْدُ ( উহ্য মুবতাদার খবর হয়েছে । কেউ কেউ ক্রেন্ট্র্র এর পরিবর্তে مَبْرِيُ

राज مُحقُ राज वर्ष- मिणिस फ्रथमा, वाजिन कता : عُوْلُمُ النَّمُحَقُ

े अंदी है अरा हेकिल इरारह (य. कांप्रवा न्यत शूर्त केंद्र) केंद्रा इरारह । অनाषात्र जनुवान दरद (य. তোমরा जूरन यांच এবং শরণ করতে থাক । অথচ এর কোনো অর্থই হয় না । ছিজীয় কথা হলো এই (य. केंद्रों खदादद कम्प्र । আর أَخَرَابُ مَرَابُ इरा । जबन कांठल क्षेत्र केंद्रों निवस केंद्रिक केंद्रों केंद्

دَنَعَتُهُ अर्थ اَزْجَبْتُهُ বেকে নিগত اَزْجْبِه (তা) : قَنْولُهُ مَرْجَاةً

مَا अवश مَلْ عَلِمْتُمْ . कात्मा त्कात्मा नूत्रथाय مُتَثَبِّتِيْنَ इदारह । এएठ हैक्किठ इदारह रव : قَوْلُـهُ مُسَّتَقَعْبِتُمْنَ عَلَيْ عَلِيْنَ الْأَصَالِيَّةِ مَعْلِيْنِيْ اللَّهِ عَلَيْنِيْنَ عَلَيْنِيْنَ اللَّهِ عَلَيْنِيْنَ عَلَيْنَ ا

(تَرْدِيْحُ أَلَازُواجِ) جَعَلْنَا ذَلِيلًا অর্থাং : قَوْلُهُ فَأَذَّلْتَاكَ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে হযরত ইউমুক্ট (আ.)-এর বৈমাতের ভাইদের দ্বিতীয়বার মিসর সফরের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। আর এ আয়াতে সফর থেকে প্রত্যাবর্তনের বিষয় আলোচিত হয়েছে। -(ভাফসীরে মারেফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইদ্রিস কান্ধলভী (র.) খ. ৪২, পৃ. ৫৭)

এ পর্যায়ে ইমাম রাখী (হ.) নিবেছেন, যখন বিনয়ামিনের মালপত্রে শাহী পান পাত্র পাওয়া গোল এবং হ্বরত ইউসুষ্ধ (আ.)-এর শরিয়ত মোতাবেক বিনয়ামিনকে মিসরে রেখে দেওয়ার সিদ্ধান্ত হলো, তখন হ্বরত ইউসুষ্ক (আ.)-এর বৈমাত্রের তইয়ের একটি প্রস্তাব দিল। পবিত্র কুরআনের ভাষায়—ির্ভিত তিনি তিনি করিছ বিনয়ামিনের স্থলে আমাদের একজনকে ধরে ববলেন, যার কাছে আমাদের মাল পাওয়া গাছে ওছু তাকেই আটক রাখা হবে, অন্য কাউকে নয়। যদি অন্য কাউকে তার স্থালে আটক রাখা হবে তবে তা হবে জুলুম, আর আমার ভুলুম করতে পারি লা। হবেত ইউসুষ্ক (আ.)-এর এ জবাব প্রবাধ করে বিনয়ামিনের মুক্তির ব্যাপারে তবা সম্পূর্ণ নিবাশ হলে এ অবস্থার বিবরণ নিয়ে আল্লাহ তা আলা আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ করেছেন ভারিক তির না ভারিক প্রস্তাব বিরম্ভাব বিরম্ভাবিনের মুক্তির ব্যাপারে নিরাশ হয়ে গেল, তখন পর্বামন্ত করে তলা একটি পুথক জন্মান্ত বিরম্ভাব বিরম্ভাবিন হলে

ं তাদের জ্যেষ্ঠ তাই বলল, তোমাদের কি জানা নেই যে, পিতা তেমেদের কাছ পেকে কিমাদিনকে তিবিয়ে নেওয়ার জনা কঠিন প্রথম নিমেছিলেন। তোমরা ইতিপূর্বেও ইউসুফের ব্যাপারে একটি নারাছক অন্যাম করেছ। তাই আমি ততক্ষণ পর্যন্ত মাদির ত্যাগ করব না, যতক্ষণ পিতা নিজেই আমাকে এখন থেকে তিরিয়ে নেওয়ার আদেশ না দেবেন অথবা আল্লাহ তাআলার পক্ষ থেকে তহীর মাধ্যমে আমার এখন থেকে চলে যাওয়ার নির্দেশ না আসে। আল্লাহ তাআলাই সর্বোত্তম নির্দেশদাতা।

এখানে যে জ্যৈষ্ঠ আতার উকি বর্ণিত হয়েছে, কেউ কেউ বলেন, তিনি হচ্ছেন ইয়াহ্ন। তিনি ছিলেন বয়সে সবার বড়। একদা হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে হত্যা না করার পরামর্শ তিনিই দিয়েছিলেন। কারো মতে তিনি হচ্ছেন শামউন। তিনি প্রভাব প্রতিপত্তির ও মর্যাদার দিক দিয়ে সবার বড় গুণা হতেন।

الرُجَمُوُّ الرُجِمُوُّ الرُحِمُوُّ الرُحِمُوُّ الرُحِمُوَّ الرُحِمُوَّ الرُحِمُوَّ الرُحِمُوَّ الرُحِمُوَّ الرُحِمُو নাও এবং তাঁকে বল যে, আপনার ছেলে চুরি করেছে। আমরা যা বলছি তা আমাদের প্রত্যক্ষপৃষ্ট চাকুষ ঘটনা। আমাদের সামনেই তার আসবাৰণত্র থেকে চোরাই মাল বের হয়েছে।

: অর্থাৎ আমরা আপনার কাছে ওয়াদা অঙ্গীকার করেছিলাম যে, বিনয়ামিনকে ববশাই ফিরিটে আনব। আমাদের এ ওয়াদা ছিল বাহ্যিক অবস্থা বিচারে। অদৃশ্যের অবস্থা আমাদের জ্ঞানা ছিল না যে, সে চুরি করে শ্লেফার হবে এবং আমরা নিরুপায় হয়ে পড়ব। এ বাকোর এ অর্থও হতে পারে যে, আমরা ভাই বিনয়ামিনের ফ্রামাণ্ডা হেকাজন্ত করেছি যাতে সে কোনো অনুচিত কাজ করে বিপদে না পড়ে। কিন্তু আমাদের এ চেটা বাহ্যিক অবস্থা পর্যন্ত ই সম্বাধার হেকাজন্ত করেছি যাতে সে কোনো অনুচিত কাজ করে বিপদে না পড়ে। কিন্তু আমাদের এ চেটা বাহ্যিক অবস্থা পর্যন্ত ই সম্বাধার হিল। আমাদের দৃষ্টির আড়ালে ও অক্তাতে সে এমন কাজ করবে আমাদের জানা ছিল না।

হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাডারা ইউপূর্বে পিতাকে একবার ধৌকা দিয়েছিল। ফলে তারা জ্ঞানত যে, এ বর্ণনায় পিতা কিছুতেই আশ্বন্ত হবেন না এবং তাদের কথা বিশ্বাস করবেন না। তাই অধিক জ্ঞাের দেওয়ার জন্য বলল, আপনি যদি আযাদের কথা বিশ্বাস না করেন, তবে যে শহরে আমারা ছিলাম [অর্থাৎ মিশরে] তথাকার লোকদেরকে জিজ্ঞেস করে দেখুন এবং আপনি ঐ কাফেলার লোকজনকেও জিজ্ঞেস করতে পারেন যারা আমাদের সাথেই মিশর থেকে কেনান এসেছে। আমারা এ বিষয়ে সম্পূর্ণ সত্যবাদী।

একেরে ভাকসীরে মাঘহারীতে এ প্রস্রুটি পুনর্বাক্ত করা হয়েছে যে, হয়রত ইউসুক (আ.) পিতার সাথে এমন নির্দয় ব্যবহার কেন করলেন। নিজের অবস্থা তো পিতাকে জানালেনই না, তদুপরি ছোট ভাইকেও রেখে দিলেন। আতারা বারবার মিসরে এসেছে, কিন্তু তিনি তালের কাছে আত্মপরিচয় প্রকাশ করলেন না এবং পিতার কাছেও সংবাদ পাঠালেন না। এসব প্রস্তের ভাকসীরে মাঘহারীতে বলা হয়েছে— مَنْ مُنْ بَنْدُو بُنْ مُنْ بَنْدُو بُنْ عُلْكُو بُنْ بَنْدُو وَاللّهُ وَاللّهُ عَمْلُ وَلَكُ بَاللّهُ تَمَاللُ لِيُؤْلِدُ فَيْ بَنْدُو بُنْ بَنْدُو بُنْ بَنْدُو بُنْ بَاللّهِ وَاللّهُ عَمْلُ وَلَكُ بَاللّهُ تَمَاللُ لِيُؤْلِدُ فَيْ بَنْدُو بُنْ بَنْدُو بُنْ بَاللّهِ وَاللّهُ وَال

বিষান ও মানজালা : مَا عَلِيْنَا الْأَبِيَا عَلِيْنَا الْأَبِيَا عَلَيْنَا الْأَبِيَا عَلِيْنَا الْأَبِيَا وَال হখন তা বাহ্যিক অবস্থাব ক্ষেত্ৰেই প্ৰয়োজ্য হয়। অজানা বিষয়বন্ধুর ক্ষেত্রে প্রয়োজ্য হয় না : হয়বত ইউসুন্ধ (আ.)-এর হাতারা পিতার সাথে বিনয়ামিনের হেফাজত সম্পর্কে যে অঙ্গীকার করেছিল, তা ছিল তাদের আরন্তাধীন বিষয়ের সাথে সম্পর্কযুক্ত। বিনয়ামিনের চুরির অভিযোগে প্রেফতার হওয়াতে অঙ্গীকারে কোনো ফ্রাটি দেখা দেয়নি।

তাছসীরে কুবকুবীতে এ আয়াত থেকে আরো একটি মাসআলা বের করে বলা হয়েছে— এ বাকা দ্বারা প্রমাণিত হয় থে,
সান্ধানান জ্ঞানার উপর নির্করণীল। ঘটনা সম্পর্কে জ্ঞান যে কোনো ভাবে হোক, তদানুবায়ী সাক্ষ্য দেওয়া যায়। তাই কোনো
ঘটনার সাক্ষ্য বেমন চাক্ষ্য দেখে দেওয়া বায়, তেমনি কোনো বিশ্বন্ত ও নির্করযোগ্য ব্যক্তির কাছে তনেও দেওয়া যায়। তবে
আসল সূত্র গোপন করা যাবে না। বর্ণনা করতে হবে যে, ঘটনাটি সে নিজে দেখেনি অমুক নির্করযোগ্য ব্যক্তির কাছে তনেছে।
এ ব্যক্তির ভিত্তিতেই মালেকী মাধহাবের ফিকহবিদগণ অন্ধ ব্যক্তির সাক্ষ্যকেও বৈধ সাব্যক্ত করেছেন।

আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে আরো প্রমাণিত হয় যে, কোনো ব্যক্তি যদি সং ও সঠিক পথে থাকে? কিছু ক্ষেত্র এমন যে, অন্যরা তাকে অসং কিংবা পাপ কাজে লিঙ্ক বলে সন্দেহ করতে পারে তবে তার পক্ষে এ সন্দেহের কারণ দূর করা উচিত, যাতে অন্যরা কু-ধারণার তনাহে লিঙা না হয়। হযরত ইউসূফ (আ.)-এর সাথে কৃত পূর্ববর্তী আচরণের আলোকে বিনয়ামিনের ঘটনায় ভাইদের সম্পর্কে এরূপ সন্দেহ সৃষ্টি হওয়া বাভাবিক ছিল যে, এবারও তারা মিথায় ও অসত্যের আশ্রয় গ্রহণ করেছে। তাই এ সন্দেহ দূরীকরণের জন্য জনপদ অর্থাৎ মিশরবাসীদের এবং যুগপৎ কাফেলার লোকজনের সাক্ষ্য উপস্থিত করা হয়েছে।

রাস্লুরাহ 
ব্যক্তিগত আচরণের মাধ্যমেও এ বিষয়টির প্রতি গুরুত্ব আরোপ করেছেন। একবার তিনি উত্মুল মু'মিনীন
হযরত সাফিয়া। (রা,)-কে সাথে নিয়ে মসজিদ থেকে এক গলি দিয়ে যান্সিলেন। গলির মাধ্যমে দু'জন লোককে দেখে তিনি
দূর থেকেই বলে দিলেন, আমার সাথে 'সাফিয়াা বিনতে হুয়াই' রয়েছে। ব্যক্তিষয় আরজ করল, ইয়া রাস্লাল্লাহ 
ব্যা প্রান্ধিক করে।
আপনার সম্পর্কেও কেউ কু-ধারণা করতে পারে কিঃ তিনি বললেন, ই্যা শয়তান মানুষের শিরা উপশিরায় প্রভাব বিস্তার করে।
কাজেই কারো মনে সন্দেহ সৃষ্টি করে দেওয়া বিচিত্র নয়। -[বুখারী, মুসলিম, কুরতুরী]

হওয়ত ইয়াক্ব (আ.)-এর ছোট ছেলে বিনয়ামিন মিশরে শ্লেফতার হওয়র পর তার দ্রাতারা দেশে ফিরে এলো এবং হ্যরত ইয়াক্ব (আ.)-কে যাবতীয় বৃত্তাত তনাল। তারা তাকে আশ্বন্ত করতে চাইল যে, এ ব্যাপারে তারা সম্পূর্ণ সত্যবাদী। বিশ্বাস না হলে মিশরবাসীদের কাছে কিংবা মিশর থেকে কেনানে আগত কাফেলার লোকজনের কাছে জিজ্ঞেস করা যায়। তারাও বলবে যে, বিনয়ামিন চ্রির কারণে প্রফতার হয়েছে। হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-এর ব্যাপারে ছেলেদের মিথা। একবার প্রমাণিত হয়েছিল। তাই এবারও হ্যরত ইয়াক্ব (আ.) বিশ্বাস করতে পারলেন না। যদিও বাস্তবে এ ব্যাপারে তারা বিন্মান্তও মিথা। বলেনি। এ কারণে এ ক্ষেত্রেও তিনি ঐ বাকাই উচ্চারণ করলেন, যা হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-এর নিখোল হওয়ার সময় উচ্চারণ করেছিলেন। ক্রিট্র ক্রেট্র ক্রিট্র আমি এবারও স্বর্বর করব। সরবই আমার জন্য উত্তম।

এ থেকেই কুরতুরী (র.) বলেন, মুজতাহিদ ইজতিহাদের মাধ্যমে যে কথা বলেন তা ভ্রান্তও হতে পারে। এমনকি পয়গামরও যদি ইজতিহাদ করে কোনো কথা বলেন, তবে প্রথম পর্যায়ে তা সঠিক না হওয়াও সম্ভবপর। যেমন এ ব্যাপারে হয়েছে। হয়রত ইয়াকৃব (আ.) ছেলেদের সত্যকেও মিধ্যা মনে করে নিয়েছেন। কিছু পয়গাম্বরগণের বৈশিষ্ট্য এই যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে তাদেরকে ভ্রান্তি থেকে সরিয়ে দেওয়া হয়। কাজেই পরিগামে তাঁরা সত্যে উপনীত হন।

এমনও হতে পারে যে, 'মনগড়া কথা' বলে হযরত ইয়াকৃব (আ.) ঐ কথা বৃঝিয়েছেন যা মিশরে গড়া হয়েছিল। অর্থাৎ একটি বিশেষ উদ্দেশ্য সাধনের নিমিন্ত কৃত্রিম চুরি দেখিয়ে বিনয়ামিনকে গ্রেফভাব করে নেওয়া। অবশ্য ভবিষ্যুতে এর পরিণাম চমৎকার আকারে প্রকাশ পেত। আয়াতের পরবর্তী বাক্যে এ দিকে ইঙ্গিতও হতে পারে। বলা হয়েছে وَمَنْ يَالُّهُ أَنْ يَانُّ يَالُّهُ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ الل

মোটকথা হ্যরত ইয়াকৃব (আ.) এবার ছেলেদের কথা মেনে নেননি। এই না মানার তাৎপর্য এই ছিল যে, প্রকৃতপক্ষে কোনো চ্রিও হয়নি এবং বিনয়ামিনও প্রেফতার হয়নি। এটা যথাস্থানে নির্জুল ছিল। কিন্তু ছেলেরা নিজ জ্ঞানমতে যা বলেছিল তাও আন্ত ছিল না। وَمُورُلُى عَنْهُمْ وَفَالْاَ يَا اَسَفَى عَلَىٰ يُرْسُكُ رَاسِيَضْتُ عَنِناهُ مِنَ الْحُرُنُ فَهُو كَالْمِيمَ وَالْحُرُنُ وَمُورُ كَالْمُهُمْ وَفَالْا يَا الْمُعْمَى عَلَىٰ يُرْسُكُ رَاسِيَضْتُ وَمِنَاهُ مِنَ الْحُرُنُ فَهُو كَالْمُعْمَا الله আছাত পাওয়ার পর হয়রত ইয়াকৃব (আ.) এ ব্যাপারে ছেলেদের সাথে বাক্যালাপ ত্যাগ করে পালনকর্তার কাছেই ফরিয়ান করতে লাগলেন এবং বললেন, ইউস্ফের জন্য বড়ই পরিতাপ। এ ব্যথায় কন্দন করতে করতে তার চোখ দৃটি শ্বেত বর্গ ধারণ করল। অর্থাং দৃষ্টিশক্তি লোপ পেল কিংবা দুর্বল হয়ে গেল। ভাফসীরিদি মুক্তিল বলেন, হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর এ অবহা ছয় বছর পর্যন্ত অব্যাহত ছিল। এ সময় দৃষ্টিশক্তি প্রায় লোপ পেয়েছিল। ক্রির মনোবেদনা প্রকাশ করতেন না হারেন শব্দি ত্রির মনোবেদনা প্রকাশ করতেন না ইর্কুল ব্রং হয়ে গোওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, দৃঃখ ও বিষাদে তার মন ভরে গেল এবং মুখ বন্ধ হয়ে গেল। কারো কাছে তিনি দুঃখেই কথা বর্ণনা করকেন

কোরণেই گُوّ भणि ক্রোম সংবরণ করা অর্থে ব্যবহৃত হয়। অর্গাৎ মন ক্রোচেধ পরিপূর্ণ রওয়া সন্ত্রেও মুখ অথবা হাত স্বার ক্রোধের কোনো কিছু প্রকাশ না পাওয়া। হাদীদে আছে مُرَّنُ كُفُوا الْفَبْظَى الْفَبْظَى الْفَبْظَا الْفَبْطَا الْفَالِدُ الْمُعَالِّفِي الْفَبْظَا الْفَبْظَا الْفَبْظَا الْفَالْدِي الْفَالْمِي الْفَالْدُونِ الْمُعْلِقِيلُ الْفَالْدِي الْمِنْ الْفَالْمِينَالِي الْمُنْفِقَالِ الْمُنْفِقِ الْمُعْلِقَالِ الْمُنْفَالِ الْمُعْلِقَالَ الْمُنْفِقَالِ الْفَالْمُ الْفَالْمُونِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِ اللْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِي الْمُنْفِقِ الْمُنْفِ

এক হাদীদে আছে, হাশরের দিন আল্লাহ তা'আলা একপ লোকদেরকে প্রকাশ্য সমাবেশে এনে বলবেন, জানুতের নিয়ামতসমূহের মধ্যে যেটি ইক্ষা গ্রহণ কর।

ইমাম ইবনে জারীর এ প্রসঙ্গে একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন যে, বিপদ মুহুর্তে رَامِنَّ اَنَّ الْمِنْ رَامِكُونَ উভ্যতেরই অন্যতম বৈপিন্তা । উভ্যতে মুহামনীর বৈপিন্তা এ উভ্যতেরই অন্যতম বৈপিন্তা । দৃঃখ কট থেকে মুক্তি দেওয়ার ব্যাপারে এ বাক্যটি অত্যন্ত ক্রিয়ালীল । উভ্যতে মুহামনীর বৈপিন্তা এভাবে জানা গেছে যে, তার দৃঃখ ও আঘাতের সময় হয়রত ইয়াকুব (আ.) এ বাক্যটির পরিবর্তে ঠিক্টি ইয়াকুব । বায়েহাকী 'হাআবুল ঈমানে'ও এ হাদীসটি হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেছেন ।

এ বর্ণনা থেকে এ সন্দেহ আরো কঠিনভাবে প্রাক্তীয়মান হয় যে, হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর সন্তানের মহব্বতে এডটুকু ব্যাকৃল হয়ে পড়া কেমন করে শুদ্ধ হতে পারে?

কাজী সানাউল্লাহ পানিপতী (র.) তাফসীরে মাযহারীতে এ প্রশ্ন উল্লেখ করে হ্যরত মুজাদ্দিদে আলফেসানী (র.)-এর এক বিশেষ বক্তরা উদ্ধৃত করেছেন। এর সারমর্ম এই যে নিঃসন্দেহে সংসার ও সংসারের উপকরবাদির প্রতি মহকত নিশ্দীয়। কুরআন ও হানীদের অসংখ্য বর্ণনা এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। কিন্তু সংসারের যেসব বন্ধু আখেরাতের সাথে সম্পর্কযুক্ত, সেওলোর মহকত প্রকৃতপক্ষে আখেরাতেরই মহকত। হ্যরত ইউসুক্ত (আ.)-এর ৩ণ গরিমা ৩৫ দৈহিক কল সৌদ্র্যের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না; বরং প্রগাধরসূক্ত পবিত্রতা ও চারিত্রিক সৌদ্র্যাও এর অন্তর্ভুক্ত ছিল। এ সমন্তির কারণে তার মহকত সংসারের মহকত ছিল না; বরং প্রকৃতপক্ষে আখেরাতের মহকতে ছিল।

এখানে এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, এ মহকাত যদিও প্রকৃতপক্ষে সংসারের মহকাত ছিল না, কিছু সর্বারন্থায় এতে একটি সাংসারিক দিকও ছিল। এ জন্যই এটা হয়রত ইয়াকুর (আ.)-এর পরীক্ষার কারণ হয়েছে এবং তাকে চল্লিশ বছরের সুদীর্ঘ বিজ্ঞানর কারণ হয়েছে। এই অটনার আদ্যোপান্ত এ বিষয়ের সাক্ষ্য দেয় যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এমন সব পরিস্থিতির উদ্ধর ঘটেছে। এই ঘটনার আদ্যোপান্ত এ বিষয়ের সাক্ষ্য দেয় যে, আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে এমন সব পরিস্থিতির উদ্ধর ঘটেছে, মাতে হয়েরত ইয়াকুর (আ.)-এর যাতনা দীর্ঘ থেকে দীর্ঘতর হয়ে গোছে। নতুবা ঘটনার কারতে এতো গতীর মহকাত পোষণকারী পিতার পক্ষে পুত্রদের কথা তানে নিকৃপ ঘরে বনে থাকা কিছুতেই সরবপর হতো না । বরং তিনি অবশাই অকৃষ্থলে পৌছে বিশ্বন-ববর নিতেন। ফলে তথনই যাতনার পরিষ্ঠানত পাইতে পারিক। কিছুতির উদ্ধর হয়েছে যে, তথন এদিকে দৃষ্টি যারানি। এরসর হয়রত ইউস্কর্ম (আ.)-কে পিতার সাথে যোগাযোগ করতে গুরীর মাধ্যমে নিষ্কেধ করা হলো। ফলে মিলরে শাসনক্ষমতা হাতে পেরেও তিনি শেশযোগের কোনো পদক্ষেপ গ্রহণ করেননি। এর চেরে বেলি থৈবের বাধ তেনে পবেরার মতো ঘটনাবলি তথন ঘটেছে,

যখন হযরত ইউসুফ (আ.)-এর প্রাতারা বার বার মিশর গমন করতে থাকে। তিনি তখনো তাইদের কাছে গোপন রহস্য খোদেননি এবং পিতাকে সংবাদ দেওয়ার চেটাও করেননি; বরং একটি কৌশলের মাধ্যমে অপর ভাইকেও নিজের কাছে আটকে রেখে পিতার মর্মবেদনাকে ছিত্তণ করে দেন। এসব কর্মকাও হযরত ইউসুফ (আ.)-এর মতো একজন মনোনীত প্রগাছর হারা ততক্ষণ সম্ভবপর নয়, যতক্ষণ না তাকে ওহীর মাধ্যমে নির্দেশ দেওয়া হয়। এ কারণেই কুরত্বী (র.) প্রমূখ তাফসীরবিদ হযরত ইউসুফ (আ.)-এর এসব কর্মকাওকে আল্লাহ তা'আলার ওহীর ফলশ্রুতিতে সাব্যস্ত করেছেন। কুরআনের বিটিন ইয়ারত এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে। বাঁনি নির্দ্দিন বিটার বিটার বিটার বিটার বিটার বিদ্দিক ইঙ্গিত রয়েছে।

ং অর্থাং ছেলেরা পিতার এহেন মনোবেদনা সব্ত্তে এমন অভিযোগহীন সবর দেবে বলতে লাগল। আল্লাহ তা আলার কসম! আপনি তো সদা-সর্বদা ইউসুফকেই স্বরণ করতে থাকেন। ফলে হয় আপনি অসুস্থ হয়ে পড়বেন, না হয় মরেই যাবেন। প্রিত্যেক আঘাত ও দুঃবের একটা সীমা আছে। সাধারণত সময় অভিবাহিত হওয়ার সাথে মানুষ দুঃধ বেদনা ভুলে যায়। কিন্তু আপনি এত দীর্ঘদিন অভিবাহিত হওয়ার পরও প্রথম দিনের মতোই রয়েছেন এবং আপনার দুঃধ তেমনি সতেক্ক রয়েছে।

হয়রত ইয়াকৃব (আ.) ছেলেদের কথা তনে বললেন النَّمَ الْمُكُواْ بَشَى وَحُرَنَى اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ الللَّهُ اللَّهُ ا

উভয়কে খোঁজ করার স্থান মিসরই সাব্যপ্ত করা হলো। এটা বিনয়ামিনের বেলায় নির্দিষ্টই ছিল কিন্তু হযরত ইউস্ফ (আ.)-কে
মিসরে খোঁজ করার বাহাত কোনো কারণ ছিল না। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা যখন কোনো কাজের ইচ্ছা করেন, তখন এর
উপযুক্ত কারণাদিও উপস্থিত করে দেন। তাই এবার হযরত ইয়াকুব (আ.) সবাইকে খোঁজ করার জন্য ছেলেদের আবার মিসর
যেতে নির্দেশ দিলেন। কেউ কেউ বলেন, আজীজে মিসর কর্তৃক ছেলেদের রসদপত্রের মধ্যে পণ্য ফেরত দেওয়ার ঘটনা থেকে
হযরত ইয়াকৃব (আ.) প্রথমবার আঁচ করতে পেরেছিলেন যে, এই আজীজে মিসর খুবই ভদ্র ও দয়ালু ব্যক্তি। বিচিত্র নয় য়ে,
সেই তার হারানো ইউসুফ।

নির্দেশ ও মাসআলা : ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর ঘটনা থেকে প্রমাণিত হয় যে, জান, মাল ও সন্তান-সন্ততির ব্যাপারে কোনো বিপদ ও কট্ট দেখা দিলে প্রত্যেক মুসলমানের উপর ওয়াজিব হচ্ছে সবর ও আল্লাহ তা'আদার ফয়সালায় সন্তুট থাকার মাধ্যমে এর প্রতিকার করা এবং হযরত ইয়াকৃব (আ.) ও অন্যান্য পয়গাম্বরের অনুসরণ করা।

হ্যরত হাসান বসরী (র.) বলেন, মানুষ যত ঢোক গিলে, তনুধ্যে দৃটি ঢোকই আল্লাহ তা'আলার কাছে অধিক প্রিয়: এক বিপদে সবর ও দুই, ক্রোধ সংবরণ: হালিকে হয়রত আবু হ্রায়রা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্কুল্লাহ 🚃 -এর উঠি বর্ণিত রয়েছে যে, নুর্নুট্র অর্থাং যে ব্যক্তি স্থীয় বিপদ সবার কাছে বর্ণনা করে, সে সবর করেনি।

হয়রত ইবনে আকরাস (রা.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা হয়রত ইয়াকুব (আ.)-কে সবরের কারণে শহীদের হওয়াব নান করেছেন। এ উমতের মধ্যেও যে ব্যক্তি বিপদে সবর করবে, তাকে এমনি প্রতিদান দেওয়া হবে।

ইমাম কুবতুবী (র.) হযরত ইয়াকুব (আ.)-এর এই আদু পরীক্ষার কারণ বর্ণনা প্রসাদে বলেন, একদিন হযরত ইয়াকুব (আ.)-তাহাক্ষ্যনের নামাজ পড়ছিলেন। আর তার সামনে ঘূমিয়ে ছিলেন হযরত ইউনুফ (আ.)। হঠাৎ হযরত ইউনুফ (আ.)-এর নাক ভাকার শব্দ তনে তার মনোযোগ সেদিকে নিবদ্ধ হয়ে গেল। এরপর দ্বিতীয় ও তৃতীয়বারও এমনি হলো। তবন আদ্বাহ তা'আলা ফেরেশতাদেরকে বললেন, দেখ আমার দোন্ত ও মকবুল বাদ্যা আমাকে সম্বোধন করার মাঝখানে অন্যের দিকে মনোযোগ দিক্ষে। আমার ইক্ষত ও প্রতাপের কসম! আমি তার চক্ষুদ্ম উৎপাটিত করে দেব, যদ্ধারা সে অন্যের দিকে তাকায় এবং যার দিকে মনোযোগ দিয়েছে, তাকে দীর্ঘকালের জন্য বিশ্বিদ্ধ করে দেব। কোনো কোনো রেওয়ায়েতেও এ ঘটনাটি বর্ণিত হয়েছে।

তাই বুখারীর হাদীদে হযরত আয়েশা (আ.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত হয়েছে যে, তিনি রাস্পুরাহ 🎫 -কে জিজেস করলেন, নামাজে অন্য দিকে তাকানো কেমনঃ তিনি বললেন, এর মাধ্যমে শহতান বান্দার নামার্ক হোঁ মেরে নিয়ে যায়।

ভাইদের কাহিনী বর্ণিত হয়েছে। তাদের পিতা হযরত ইয়াকুব (আ.) তাদেরকে আদেশ করেন যে, যাও ইউসুফ ও তার ভাইকে তালাশ কর। এ আদেশ পেয়ে তার তৃতীয়বার মিসর সফরে রওয়ানা হয়। কেননা বিনয়মিন যে সেখানে আহে তা জানাই ছিল। তাই তার মুক্তি জন্য প্রথম চেষ্টা করা নরকার ছিল। হয়রত ইউসুফ (আ.) মিসরে রয়েছেন বলে যদিও জানা ছিল। তাই তার মুক্তি জন্য প্রথম চেষ্টা করা নরকার ছিল। হয়রত ইউসুফ (আ.) মিসরে রয়েছেন বলে যদিও জানা ছিল। তাই তার মুক্তি জন্য প্রথম একে যায়, তখন মানুহের চেষ্টা-চরিত্র অজাত্তেও সঠিক পথেই এততে থাকে। এক হাদীসে রয়েছে, যখন আল্লাহ তা'আলা কোনো কাজের ইক্ষা করেন, তখন তার কারণাদি আপনা-আপনি উপস্থিত করে দেন। তাই হয়রত ইউসুফ (আ.)-কে তালাশ করার জন্যও অজাত্তে মিসর সফরই উপযুক্ত ছিল। এছাড়া খাদ্যশস্যেরও প্রয়োজন ছিল। এটাও এক কারণ ছিল যে, খাদ্যশস্যা চাওয়ার বাহানায় আজীক্তে মিসরের সাথে সাক্ষাং হবে এবং তার কাছে বিনয়মিনের মুক্তির ব্যাপারে আবেদন করা যাবে।

(২০)। এই বিনিধ্য নিজ্ঞান করণ, তথন নিতাত কাতবভাবে কথাবার্তা তফ করণ। নিজেনের দমিরে পৌছল এবং আজীক্তে মিশরের সাথে সাক্ষাৎ করণ, তথন নিতাত কাতবভাবে কথাবার্তা তফ করণ। নিজেনের দমিরতা ও নিরপতা প্রকাশ করে বলতে লাগল। হে আজীক্ত: দুর্ভিকের কারণে আমরা পরিবারবর্গ নিয়ে খুবই কটে আছি। এমন কি, এখন খাদ্যালম্য কেনার জন্য আমানের কাছে উপযুক্ত মূল্যও নেই। আমরা অপারগ হয়ে কিছু অকেজ্ঞো বফু বাদ্যাল্য কেনার জন্য নিমে এমেনিই। আপনি নিজ চরিত্রতণে এমে অকেজ্ঞা বফু কর্ল করে নিন এবং পরিবর্তে আমানেরকে প্রোপ্তি খাদ্যাল্য দিছে দিন যা উত্তম মূল্যের বিনিম্রেরে নেওয়া হয়। বলা বাছ্ল্য আমানের কোনো অধিকার নেই। আপনি খররাত মনে করেই নিয়ে দিন। নিক্তর্য আলুয়াহ তা আলা খ্যরাতদাতাকে উত্তম পুরন্ধার দান করেন।

অকেজে বকুওলো কি ছিল, কুরআন ও হাদীদে তার কোনো সুন্দাই বর্ণনা নেই। তাফদীরবিদগণের উজি বিভিন্নকণ। কেউ বলেন, এওলো ছিল কৃত্রিম রৌণ্য মুদ্রা যা বাজারে অচল ছিল। কেউ বলেন, কিছু যরে ব্যবহারযোগ্য আদবাবপত্র ছিল। এ হছে ক্রিট্র লখের অনুবান। এর আদল অর্থ এমন বস্তু যা নিজে সচল নয়; বরং জোরজবদন্তি সচল করতে হয়।

হথরত ইউস্ফ (আ.) ভাইদের এহেন মিসকিনসুলভ কথাবার্তা তনে এবং দ্রবদ্ধা দেখে স্বভাবগতভাবে প্রকৃত অবস্থা প্রকাশ করে দিতে বাধ্য হছিলেন। ঘটনা প্রবাহে অনুমিত হয় যে, হযরত ইউসুফ (আ.)-এর উপর স্বীয় অবস্থা প্রকাশের ব্যাপারে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে যে বিধি নিষেধ ছিল এখন তা অবসানের সময়ও এসে গিয়েছিল। তাফসীরে কুরত্বী ও মাযহারীতে হযরত ইবনে আকাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে যে, এ সময় হযরত ইয়াকৃব (আ.) আজীজে মিসরের নামে একটি পর লিখে দিয়েছিলেন। পত্রের বিষয়বত্ত ছিল এরপ-

ইয়াকৃব সফিউল্লাহ ইবনে ইসহাক যবীগুল্লাহ ইবনে ইবরাহীম খলীলুক্লাহ (আ.)-এর পক্ষ থেকে আজীজে মিসর সমীপে বিনীত আরক্ড!

বিপদাপদের মাধ্যমে পরীক্ষার সমুখীন হওয়া আমাদের পরিবারিক ঐতিহ্যেরই অঙ্গবিশেষ। নমরূদের আগুনের হারা আমার পিতামহ হযরত ইবরাহীম খলীলুক্লাহ (আ.)-এর পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। অতঃপর আমার পিতা হযরত ইসহাক (আ.)-এরও কঠোর পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। এরপর আমার সর্বাধিক প্রিয় এক পুত্রের মাধ্যমে আমার পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। তার বিরহ ব্যথায় আমার দৃষ্টিশক্তি রহিত হয়ে গেছে। তারপর তার ছোট ভাই ছিল ব্যথিতের সান্ত্রনার একমাত্র সম্বল যাকে আপনি চুরির অভিযোগে গ্রেফতার করেছেন। আমি বলি, আমরা পয়গায়রদের সন্তান-সন্ততি। আমরা কখনো চুরি করিনি এবং আমাদের সন্তানদের মধ্যেও কেউ চোর হয়ে জন্য নেয়ন। ওয়াস্সালাম।

পত্র পাঠ করে হযরত ইউসুফ (আ.) কেঁপে উঠলেন এবং কান্না রোধ করতে পারলেন না। এরপর নিজের গোপন ভেদ প্রকাশ করে দিলেন। পরিচয়ের ভূমিকা হিসেবে ভাইদেরকে প্রশ্ন করলেন, তোমাদের শ্বরণ আছে কি, তোমরা ইউসুফ ও তার ভাইয়ের সাথে কি ব্যবহার করেছিলে। যখন তোমাদের মূর্বতার দিন ছিল এবং যখন তোমরা ভালো মন্দের বিচার করতে পারতে না

এ প্রশু তনে হযরত ইউসুফ (আ.)-এর প্রাতাদের মাথা ঘুরে গেল যে, ইউসুফের কাহিনীর সাথে আজীজে মিসরের কি সম্পর্ক গ্রেজ্যর তারা একথাও চিন্তা করল যে, শৈশবে হযরত ইউসুফ (আ.) একটি স্বপু দেখেছিল, যার ব্যাখ্যা ছিল এই যে, কালে ইউসুফ কোনো উচ্চ মর্তবায় পৌছরে এবং তার সামনে আমাদের স্বাইকে মাথা নত করতে হবে। অতএব এ আজীযে মিসরই স্বাং ইউসুফ নয় তো। এরপর আরো চিন্তা ভাবনার পর কিছু কিছু আলামত হারা চিনে ফেলল এবং আরো তথ্য জানার জন্য বলল— المنافق স্বিভাগ সিতা সতিটিই কি তুমি ইউসুফ হয়রত ইউসুফ (আ.) বললেন, হাা, আমিই ইউসুফ এবং এ হঙ্গে আমার সংহাদর ভাই। ভাইদের প্রসন্ধ কুড়ে দেওয়ার কারণ, যাতে তাদের পাজা হার। আরো কারণ এই যে, যাতে তাদের কান্ধা অর্থনে পুরেপুরি সাফল্যের ব্যাপারটি ম্পাই হয়ে উঠে যে, যে দুজনের খোজে তারা বের হয়েছিল তারা উভয়েই এক জায়গায় বিদামান রয়েছে। এরপর হয়রত ইউসুফ (আ.) বললেন হাটি তার্মান ক্রিটে মুন্তি তুলি আলা আমাদের প্রতি অনুগ্রহ ও কূপা করেছেন। প্রথমে আমাদের উভয়কে সবর ও তাকওয়ার দুটি গুণ দান করেছেন। এগুলো সাফল্যের চাবিকাঠি এবং প্রত্যেক বিপদাপদের রক্ষাকবচ। এরপর আমাদের কটকে সুখে, বিজেদকে মিলনে এবং অর্থ সম্পদের স্বন্তাকে প্রাচুর্বে রপান্তরিত করেছেন। নিক্রাই যারা পাপকাজ থেকে বৈচে থাকে এবং বিপদাপদের সবর করে, আল্লাহ তা আলা এহেন সংকর্মীদের প্রতিদান বিনষ্ট করেন না।

এখন নিজেদের অপরাধ স্বীকার ও হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর শ্রেষ্ঠত্ব মেনে নেওয়া ছাড়া ইউসুফ জাতাদের উপায় ছিল না। সবাই একযোগে বলল المَالِيَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَهُ وَالْمُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَهُ وَالْمُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَهُ وَالْمُ اللَّهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَهُ وَالْمُ وَاللَّهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنَّا لَهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

অতঃপর বনলেন— (বিশ্ব কুনির বিশ্ব কুনির আমার এই জমাটি নিয়ে যাও এবং আমার পিতার চেহারার উপর রেখে দাও, এতে তিনি দৃষ্টি পতি ফিরে পাবেন। ফলে এখানে আগতেও সক্ষম হবেন। পরিবারের অন্য সবাইকেও আমার কাছে নিয়ে এসো যাতে সবাই দেখা সাক্ষাৎ করে আনন্দিত হতে পারি। আচাং প্রশন্ত দায়াত আবা উপকৃত ও কৃতজ্ঞ হতে পারি।

বিধান ও নির্দেশ : আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে অনেক বিধান এবং মানবজীবনের জন্য হুরুত্বপূর্ণ নির্দেশ জানা যায় :

বাকো প্রশ্ন বাকো প্রশ্ন দেখা দেয় যে, ইউসুফ ভ্রাতারা পয়গাষগণের আওদাদ। তাদের জন্য সদকা খয়রাত কেমন করে হাদাদ ছিলঃ এছাড়া সদকা হাদাদ হলেও চাওয়া কিডাবে বৈধ ছিলঃ ইউসুফ ভ্রাতারা পয়গাম্বর না হলেও হয়রত ইউসুফ (আ.) তো পয়গাম্বর ছিলেন। তিনি এ ভ্রান্তির কারণে তাদেরকে ইনিয়ার করলেন না কেনঃ

এর একটি পরিষার উত্তর এই যে, এখানে সদকা শব্দ বলে সভিাকার সদকা বুঝানো হয়নি; বরং কারবারে সুযোগ সুবিধা দেওয়াকেই 'সদকা' 'ঝয়রাড' শব্দ দ্বারা বাক্ত করা হয়েছে। কেননা তারা সম্পূর্ণ বিনামূল্যে খাদ্যশাস্যার ছওয়াল করেনি; বরং কিছু অকেজাে বক্তু পেশ করেছিল। অনুরাধের সারমর্ম ছিল এই যে, এসব স্বস্তু মূল্যের বক্তু রেয়াভ করে এহণ করুন। এ উত্তরও সম্ভবপর যে, গয়গাম্বরগণের আওলাাদের জন্য সদকা-ধয়রাতের অবৈধতা তথু উমতে মুহাম্মনীর সাথে বিশেষভাবে সম্পর্কযুক। তাফসীরবিদগণের মধ্যে মুজাহিদের উক্তি তাই। —[বয়ানুল কুরআন]

ৃषाরা প্রতীয়মান হয় যে, আল্লাহ তা'আলা সদকা-হররাতদাতাদেরকে উত্তর প্রতিদান দেন। এ সম্পর্কে বিব্তারিত বিবরণ এই যে, সদকা-বয়রাতের এক প্রতিদান হচ্ছে ব্যাপক, যা মু'মিন ও কাফের নির্বিদেষে সরাই দুনিয়াতেই পায় এবং তা হচ্ছে বিপদাপদ দূর হওয়া। অপর একটি প্রতিদান তথু পরকালেই পাওয়া মাবে, অর্থাৎ জান্নাত। এটা তথু ঈমানদারদের প্রাপা। এখানে আজীজে মিসরকে সম্বোধন করা হয়েছে। ইউসুফ ভ্রাতারা তবনো পর্যন্ত জানতো না যে, তিনি ঈমানদার না কাফের। তাই তারা এমন ব্যাপক বাকা বলেছে, যাতে ইহকাল ও পরকাল উভয়কালই বোঝা যার।

–(বয়ানুল কুরআন)

এছাড়া এখানে বাহতে আন্ধীক্তে মিসরকে সম্বোধন করে বলা উচিত ছিল যে, আপনাকে আব্লাহ তা'আলা উত্তম প্রতিদান দেবেন।' কিন্তু তারা জানত না যে, আন্ধীজে মিসর ঈমানদার। তাই সদকাদাতা মাত্রকেই আত্লাহ প্রতিদান দিয়ে থাকেন এরূপ ব্যাপক ভাষা ব্যবহার করা হয়েছে, বিশেষভাবে তিনিই প্রতিদান পাবেন এমন বলা হরনি। –[কুরতুবী]

ప দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, মানুষ খখন কোনো পিবদ ও কটে পতিত হয়, এরপর আল্লাহ তাআলা যখন তাকে বিপদ থেকে মুক্তি দিয়ে নিয়ামত বারা ভূষিত করেন, তখন তার উচিত অতীত বিপদ ও কটের কথা উল্লেখ নরা ভূষিত করেন, তখন তার উচিত অতীত বিপদ ও কটের কথা উল্লেখ করা ভূষিত করে। বিপদ মুক্তি ও আল্লাহ তাআলার নিয়ামত লাভ করার পরও অতীত দুঃখ কটের কথা খবল করে হা-ছতাশ করা অকৃতজ্ঞতা। কুরআন পাকে এ ধরনের অকৃতজ্ঞাকে বলা হয়েছে مِنْ الْإِنْسَانَ لَيْسِةً ﴿ وَالْإِنْسَانَ لَيْسِةً ﴾ وَالْمُواَلِّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْمُؤْمِّلُونَ الْمُؤْمِّلُونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِّلُونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِّلُونَ اللّهُ وَالْمُؤْمِّلُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِّلُونَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُوا لِلللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

এ কারণেই হয়রত ইউসুক্ত (আ.) ভাইদের ষড়যন্ত্রে দীর্ঘকাল খরে যেসব বিপদাপদ ভোগ করেছিলেন, এ সময় সেওলোর কথা মোটেই উল্লেখ করেন নি; বরং আল্লাহ ভা'আলার অনুগ্রবান্ধির কথাই উল্লেখ করেছেন।

সবৰ ও ডাকওৱা সমত বিপদের প্রতিকার : اِنَّ مَنْ يَتَنْ وَهَمَا ﴿ اَلَّ مَنْ يَتَنْ وَهَمَا ﴿ الْمَا عَلَيْهِ الْمَالِمُ وَهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

এখানে বাহ্যত বুঝা যায় যে, হযরত ইউসূফ (আ.) দাবি করেছেন যে, তিনি মুন্তাকী ও সবরকারী তার তাকওয়া ও সবরের কারণে বিপদাপদ দূর হরেছে এবং উক মর্যাদা অর্জিত হয়েছে। অথচ কুরআন পাকে এরূপ দাবি করা নিষিদ্ধ হয়েছে— ﴿رَيْ مُنْ الْمُنْ اللّهِ وَالْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللّهِ وَالْمُنْ الْمُنْ اللّهِ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِيلًا لِللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ وَلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُواللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلَى اللّهُ وَلَا لِمُعْلِيلًا لِمْلّالِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمِنْ لِلللَّهِ لِمُعْلِيلًا لِمِنْ لِمُعْلِيلًا لِمِنْ لِمْلِيلًا لِمُعْلِيلًا لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِللّالِيلِيلِيلًا لِمِنْ لِلللّالِيلِيلُمِ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ

যাহ্হাক ও মুজাহিদ (র.) প্রমুখ তাফসীরবিদ বলেন, এটা এ জামার বৈশিষ্ট্য ছিল। কারণ এ জামাটি সাধারণ কাপরের মতে। ছিল না; বরং হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর জন্য এটি জান্নাত থেকে তখন আনা হয়েছিল, যখন নমরূপদ তাঁকে উলন্ন করে আপুকুণ্ডে নিক্ষেপ করেছিল। এরপর এই জান্নাতী পোষাকটি সব সময়ই হ্যরত ইবরাহীম (আ.)-এর কাছে সংরক্ষিত ছিল। তাঁর ওফাতের পর হ্যরত ইসহাক (আ.)-এর কাছে আসে। তাঁর মৃত্যুর পর হ্যরত ইয়াক্ব (আ.) লাভ করেন। তিনি একে খুবই পবিত্র বস্তুর মর্যাদায় একটি নলের মধ্যে পুরে হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর গালায় তাবিজ হিসেবে বৈধে দিয়েছিলেন, যাতে বদ নজর থেকে নিরাপদ থাকেন। ভাইরেরা পিতাকে ধোঁকা দেওয়ার জন্য যখন তার জামা খুলে নেয় এবং উলন্ন অবহায় তাঁকে কূপে নিক্ষেপ করে, তখন হ্যরত জিবরাইল (আ.) এসে গালায় ঝুলানো নল খুলে এ জামা বের করে হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-কে পরিয়ে দেন। এরপর থেকে জামাটি সর্বদাই তার কাছে সংরক্ষিত ছিল। এ সময়েও হ্যরত জিবরাইল (অ.) হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-কে পরামর্শ দেন যে, এটি জানাতের পোশাক। এর বৈশিষ্ট্য এই যে, অন্ধ ব্যক্তির চেহারায় রাখনে স্ন্দৃষ্টিসম্পন্ন হয়ে যায়। এটাই তিনি পিতার কাছে পাঠিয়েছিলেন। যদ্ধারা তিনি দৃষ্টিশক্তি লাভ করেন।

হ্যরত মুজাদ্দিদে আলফে ছানীর সুচিন্তিত বক্তব্য এই যে, হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর রূপসৌন্দর্য এবং তার সন্তাই ছিল জানুাতী বস্তু। তাই তা দেহের স্পর্শপ্রাপ্ত প্রত্যেক জামার মধ্যেই এ বৈশিষ্ট্য থাকতে পারে। —[মাযহারী]

ভেষ্ট আৰু ক্ৰি ক্ৰিয়ে আনাই আন্ত্ৰ ক্ৰিট্ৰ ক্ৰিয়ে এগোন শেষ্টত পিতার পরিবারবর্গকে আনার কাছে মিশরে নিয়ে এসো। পিতাকে আনাই আসন উদ্দেশ্য ছিল। কিন্তু এখানে স্পষ্টত পিতার পরিবারবর্গকে আনার কথা উল্লেখ করেছেন সম্ভবত একারণে যে, পিতাকে এখানে আনার কথা বলা আদবের খেলাফ মনে করেছেন। এছাড়া এ বিশ্বাস তেছিলই যে, যখন পিতার দৃষ্টিশক্তি ফিরে আসবে এবং এখানে আসতে কোনো বাধা থাকবে না। তখন পিতা নিজেই আগ্রহী হয়ে চলে আসবেন। কুরতুবী বর্ণিত এক রেওয়ায়েতে আছে যে, ভাইদের মধ্যে ইয়াছদা বলল, এই জামা আমি নিয়ে যাব। কারণ তার জামায় কৃত্রিম রক্ত লাগিয়েও আমিই নিয়ে গিয়েছিলাম। ফলে পিতা অনেক আঘাত পেয়েছিলেন। এখন এর ক্ষতিপূর্বও আমার হাতেই হওয়া উচিত।

#### অনুবাদ :

अध अष्ठः अर पाठीमन यथन खिळम ठरल खर्र وَلَمَّا فَصَلَتِ الْعِيْرُ خَرَجَتْ مِنْ عَرِيْش মিসরের সীমান্তবর্তী শহর আরীশ হতে তের হলে مِصْرَ قَالَ أَبُوْهُمْ لِمَنْ حَضَر مِنْ بَسَبُه তখন তাদের পিতা পত্র-সন্ধানদের মধ্যে যারা উপস্থিত وَأُولَادِهِمْ إِنِّي لَاجِدُ رِيْعَ يُنوسُفَ أُوصَلَتْهُ ছিল তাদেরকে বলল, আমি অবশ্যই ইউস্ফের ঘাণ পাচ্ছি, যদি না তোমরা আমাকে অপ্রকতন্ত মনে কর। إلَيْه الصَّبَا باذْنِه تَعَالَى مِنْ مَسْبَرةِ বেওকফ বলে না ঠাওরাও তবে নিশ্চয়ই তোমরা আমার এই কথা বিশ্বাস করবে। আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে ثَلَاثَية أَيُّام أَوْ ثُلَمَانِينَة أَوْ أَكْفُرَ لَلْولَا ۚ أَنْ পর্বদিকে প্রবাহিত বাতাশ তিন দিন বা আটদিন বা ততোধিক দিনের দরত হতে এই গন্ধ তার নিকট নিয়ে تَّتِ وَمَّ مِنْ مُرْهُ مُ لَصَدَّةُ مُرْدٍ. تَفْنُدُونَ تَسُفِّهُونَى لَصَدَّقَتُمُونَى .

এসেছিল : ٩٥. قَالُوا لَهُ تَاللُّهِ إِنُّكَ لَغِيْ ضَلْكَ ৯৫. তারা তাকে বলল, আল্লাহর কসম! তমি তোমার পর্ব خَطَائِكَ ٱلْقَدِيْمِ مِنْ إِفْرَاطِكَ فِي مُعَبَّنِهِ

وَرَجَاءِ لِقَائِدِ عَلَى بُعْد الْعَهْدِ.

بِالْقَمِيْسِ وَكَانَ قَدْ حَمَلَ قَمِيْصَ الَّدم فَاحَبُّ أَنْ يَتَفْرَحَهُ كَعَا أَخْزَنَهُ ٱلْقَهُ طَرَحَ الْنَعِبْصَ عَلَىٰ وَجْهِهِ فَارْتَدُّ رَجَعَ بَصِيْرًا ج قَالَ أَلَمْ أَقُلُ لَّكُمْ إِنِّيُّ أَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَالاً تَعْلَمُونَ

. قَالُوْا يَابَانَا اسْتَغْفَرْ لَنَا ذُنُوْبَنَا ۖ إِنَّا كُنَّا خَطِئِينَ .

٩٨. قَالاَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رُبِّنْ إِنَّهُ هُوَ الْغَنْفُودُ الرَّحِيْمُ أَخَّرَ ذَٰلِكَ إِلَى اليِّسِخْرِ لِبَكُونَ أَقْرَبَ إِلَى الْإِجَابَة وَقَيْلُ إِلَى لَيْلَةً الجُمُعَة .

বিদ্রান্তিতেই অর্থাৎ তার প্রতি সীমাতিরিক্ত ডালোবাসা এবং এডদীর্ঘ কাল অভিক্রান্ত হওয়ার পরও তার মিলনের আশা করার মতো ভলেই রয়েছ।

هُمُ ٩٦ هُودًا بِعَمْ مِعْمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عِلَمُ عَلِيمُ عَلَيْمًا أَنْ زَائِدَةٌ جَاءَ الْبَشِيرُ يَهُودًا ইয়াহুদা উক্ত জামাসহ আসল। পূর্বে সে-ই হ্যরত ইউসফ (আ.)-এর মিথ্যা রক্ত মাখা জামাটি নিয়ে এসেছিল। তাই সে চাইতেছিল পূর্বে যেমন পিতাকে দঃখ দিয়েছিল এখন সসংবাদসহ এই জামাটি দেখিয়ে তাকে আনন্দিত করবে ৷ এবং তার মুখমগুলে তা রাখল অর্থাৎ জামাটি রাখল তখন সে দৃষ্টি শক্তি ফিরে পেল। বলল, আমি কি তোমাদেরকে বলিনি যে, আমি আল্লাহ তা'আলার নিকট হতে তা জানি তোমরা যা জান না। रा অতিরিক : اللهُ वर्ष वाल أَنْ لَكُ वर्ष ফিবল :

> ৯৭, তারা বলল, হে আমাদের পিতা! আমাদের পাপের কারণে আমাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করুন: নিস্যুই আমরা অপরাধী।

৯৮, বলন, আমি আমার প্রতিপালকের নিকট তোমাদের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করব। তিনি তো ক্ষমাণীল, পরম দয়ালু । রাত্রের শেষ প্রহর পর্যন্ত তিনি তা পিছিয়ে দিয়েছিলেন। কারণ ঐ সময়টি দোয়া কবুল হওয়ার অধিকতর নিকটবর্তী : কেউ কেউ বলেন, তিনি জুমার বাত পর্যম তা পিছিয়ে দিলেন।

وَالْاَكَابِرُ لِتَلَقِيهِمْ فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَىٰ بُوسُفَ نِيْ مَضْرِبِهِ أَوْى ضَمَّ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ أَبَاهُ وَأُمَّهُ أَوْ خَالَتَهُ وَ قَالَ لَهُمْ ادْخُلُوا مِصْرِانْ شَاءَ اللَّهُ أَمِنيْنَ قُدُّ خَلُوا وَجَلَسَ يُوسَفُ عَلَى سَرِيْرِهِ . ١. وَرَفَعُ أَبُولِيهِ أَجْلُسَهُمَا مَعَهُ عَلَى الْعَرْشِ السَّرِيْرِ وَخَرُّوا أَيْ اَبُوَاهُ وَاخْوَتُهُ لَهُ سُجَّدًا سُجُود إنْحِنَا ، لا وَضْع جَبْهَةٍ وَكَانَ تَحِيَّتُهُمُ فِي ذُلِكَ الزَّمَانِ وَقَالَ يَّاكِبَت هٰذَا تَأْوِيْلُ رُوْيَايَ مِنْ قَبْلُ م قَدْ جُعَلَهَا رَبَّيْ حَقًّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِلَى إِذْ أُخْرَجَنِى مِنَ السِّجْنِ كُمْ بَقُلُ مِنَ الْجُبِّ تَكَرُّمًا لِنَلاَّ بَخْجَلَ إِخْوَتُهُ وَجَا ٓ، بِكُمَ \* مِنَ الْبَدُو الْبَادِيَةِ مِنْ بَعْدِ أَنْ تُزَعَ أَفْسَدَ الشَّيْطَانُ بَيْنِيْ وَبَيْنَ إِخْوَتِيْ مَ إِنَّ رَبِّيْ لَطِيْفُ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ بِخَلْقِهِ

হ্যরত ইউসুফ (আ.) ও উচ্চপদন্ত ব্যক্তিগণ তাদের অভ্যর্থনার জন্য আসেন। অনন্তর তারা যখন হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর নিকট রাজ তাঁবুতে প্রবেশ কর্ল তখন সে তার পিতা মাতাকে পিতা ও মাতা বা তার খালাকে স্থান দিল ও জড়িয়ে ধরল। এবং তাদেরকে বলল, আপনারা আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছায় নিরাপদে মিসরে প্রবেশ করুন। অনন্তর তারা সেই দেশে প্রবেশ করল। হযরত ইউসুফ (আ.) সিংহাসনে আরোহণ করুলেন ৷ ০০১০০. এবং তিনি স্বীয় পিতা মাতাকে আরশের উপর

উঠালেন। অর্থাৎ তার সাথে সিংহাসনে বসালেন এবং তার পিতামাতা ও ভ্রাতাগণ সকলে সেজদায় লুটে পড়ল। অর্থাৎ আনত হয়ে অভিবাদন করল। মাটিতে কপাল ঠেকিয়ে নয় ৷ তৎকালে এটাই ছিল অভিবাদনের রীতি। আর সে বলল<u>, হে আমা</u>র পিতা! এটাই আমার পর্বেকার স্বপ্রের ব্যাখ্যা। আমার প্রতিপালক এটা সতে পরিণত করেছেন এবং আমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন যখন তিনি আমাকে কারাগার হতে মুক্ত করলেন এবং শয়তান আমার ও আমার ভ্রাতাদের মধ্যে আঘাত সৃষ্টি করার পরও ভাঙ্গন সৃষ্টির করার পর আমাদেরকে মর অঞ্চল হতে এনে দিয়েছেন। হযরত ইউসুফ (আ.) এই স্থানে কারাগার হতে মুক্তির কথা উল্লেখ করলেন, কৃপ হতে মুক্তির কথা তার ভ্রাতাগণের সম্মানার্থে উল্লেখ করলেন না। কারণ তাতে তাদের লজ্জা হতো। নিশ্চয়ই আমার প্রতিপালক যা ইচ্ছা তা নিপুণতার সাথে করেন। তিনি নিশ্চয়ই তার সৃষ্টি সম্পর্কে সবিশেষ অবহিত! তার কর্মে তিনি প্র<u>জাময়।</u> এ কানে و برئ এ কানে و آخْسَنَ بِئَي (প্রতি] এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। انْبَدْرِ (প্রতি] জনপদ।

ে. ١٠١ كَافَامُ عِنْدَهُ ٱبْدَوَاهُ ٱرْبَعُا وَعِيشُونَنَ সতের বৎসরকাল ছিলেন। তাদের বিচ্ছেদকাল ছিল আঠার বা চল্লিশ মতান্তরে আশি বংসর ৷ হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর মৃত্যুকাল উপস্থিত হলে তিনি হ্যরত ইউসুফ (আ.)-কে তার পিতার পার্ম্বে দাফন করার অসিয়ত করে যান।

سَنَةً أَوْ سَبْعَ عَشَرَةَ سَنَةً وَكَانَتُ مُدَّةً فِرَاقِهِ ثُمَانِي عَشَرَةً أَوْ أَرْبُعِيْنَ أُوْتَمَانِيْنَ سَنَةً وَحَضَرَهُ الْمُوْتَ فَوَصَّى يُوسُفُ أَنْ يُحْمِلُهُ وَيَدَفَّنَهُ عِنْدُ أَبِيْهِ.

الْعَكِيْمُ فِي صُنْعِهِ.

فَمَضَى بِنَفْسِهِ وَدَفَنَهُ ثَمَّهُ كُمُّ عَادُ إِلَى مِصْرَ وَأَقَامَ بَعْدَهُ ثَلَاثُ وَعِشْدِ ثِنَ سَنَةً وَلَمَّنا تَدُّ أَمْرُهُ وَعَلَمَ أَنَّهُ لَا يَدُوْمُ تَاقَتُ نَفْسُهُ إِلَى الْمُلْكِ الدَّانِمِ فَعَالَ رَبِّي قُدُّ أَتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعُلَّمْتَنِي مِنْ تَأْوِيْلِ الْأَحَادِيْثِ ، تَعْبِيْرِ الرُّوْيَا فَاطِرَ خَالِقَ السُّمُوتِ وَالْأَرْضِ مِد أَنْتُ وَلَيِّي مُتَولِّي مَصَالِحِيْ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخْرَة تَوَكَّنيْ مُسْلمًا وَالْجِقْنِي بِالصَّلِحِيْنَ مِنْ أَبِالِيْ فَعَاشَ بِعُدَهُ لِكَ أُسِيرُعًا أَنْ ٱكْخُشَرَ وَمَاتَ وَلَهُ صِائَلَةٌ وَعَسِشُرُونَ سَنَةً وَتَشَاحُّ الْمِصْرِيُّونَ فِي قَبْرِهِ فَجَعَلُوهُ فِي صُنْدُوق مَرْمَرَ وَدَفَنُوهُ فِي عُلْمَا النّبْل لِتَعُمُّ الْبَرَكَةُ جَانِبَيْه فَسُبْحَانَ مَنْ لا انقضاء لملكه.

ে ১٠٢ الْمَا الْكُورُ مِنْ أَمْرٍ يُوسُفَ منْ مَنْ مَنْ أَمْرِ يُوسُفَ مَنْ مَنْ أَمْرِ يُوسُفَ مَنْ أَنْبَا مِ الْغَيْبِ أَخْبَارِهِا غَابَ عَنْكَ بَا مُحَمَّدُ نُوْجِيْهُ إِلَيْكَ ج وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ لَدُى إِخْوَة يُوسُفَ إِذْ أَجْمَعُوا المُرْهُمُ فَيْ كَيْدِهِ أَيْ عَزَمُوا عَلَيْهِ وَهُمْ يَمْكُرُونَ بِهِ أَى لَمْ تَحْضُرُهُمْ فَتَعْرِفُ قِصَّتُهُمْ فَتُخْبِرُ بِهَا وَانَّمَا حَصَلَ لَكَ عِلْمُهَا مِنْ جِهَةِ الْوَحْي .

সে মতে হযরত ইউসুফ (আ.) নিজে তাকে নিয়ে যান এবং দাফুন করার পর মিশরে ফিরে আসেন এটার পরও তিনি তেইশ বংসর অবস্থান করেন জীবন যথন ভাব ঘনিয়ে আসল এবং বঝতে পার্দেন যে বেশি দিন আর নেই তখন চিরস্তায়ী কুবনের প্রতি তার মন উদ্গ্রীব হয়ে উঠে। সুতরাং বললেন, হে আমার প্রতিপালক! তমি আমাকে রাজ্য দান করেছ ও স্বপুর ব্যাখ্যা দান শিক্ষা দিয়েছে। হে আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর স্রষ্টা। তুমিই ইহলোক ও পরলোকে আমার অভিভাবক। আমার সকল কল্যাণ \_\_\_\_\_ বিধানের তত্ত্বাবধায়ক। তুমি আমাকে মুসলিম আত্মসমর্পণকারী রূপে মৃত্যু দাও এবং আমাকে আমার পিত পুরুষগণের মধ্যে যারা সংকর্মপরায়ণ তাদেরকে অন্তর্ভুক্ত কর। এটার পর তিনি মাত্র এক সপ্তাহ বা কিছু বেশি কাল জীবিত ছিলেন। একশত বিশ বংসর বয়সে তার মৃত্যু হয়। তার কবরের স্থান নিয়ে মিসরবাসীদের বিবাদ হয়। সকলেই কামন করছিল যে আমার নিজের মহন্নায় যেন তার দাফন হয়। শেষে তারা একটি মর্মর পাথরের সিন্দুকে তার শ্ব রেখে নীলনদের উভয়কুলে বরকত বিস্তারের উদ্দেশ্যে তার উজানে তারা দাফন করে। আল্লাহ পবিত্র তাঁর রাজত্বের কোনো অন্ত নেই। نَازِيرُ र्भे। जर्थ और इात्न उन्न वााचा : فَاطِرُ अर्थ সষ্টিকর্তা।

হে মুহাম্মদ 😂 ! অদৃশ্যলোকের সংবাদ অর্থাৎ যা তোমার সমক্ষে নেই সে কালের সংবাদ তোমার নিকট আমি এটা ওহীব্রপে প্রেরণ করেছি: তুমি তাদের নিক্ট ইউসুফ ভ্রাতৃবর্গের নিক্ট ছিলে না, যখন তারা ষড়যন্ত্রের বিষয়ে মতৈক্যে পৌ<u>ছেছিল ৷</u> দৃঢ় সিদ্ধান্ত নিয়ে ফেলেছিল। আর তারা তার সম্পর্কে চক্রান্ত চালাচ্ছিল অর্থাৎ তুমি তাদের সঙ্গে উপস্থিত ছিলে না যে এটা জেনেওনে সংবাদ দিতেছ। একমাত্র ওহীর মারুফতেই ভূমি এটার জ্ঞান লাভ করেছ।

ে তুমি যুত্ত তাদের ঈমান আনমনের ব্যাপারে উদ্মীব তাদের ঈমান আনমনের ব্যাপারে উদ্মীব حَرَضْتَ عَلَى إِيْمَانِهُم بِمُؤْمِنِيْنَ.

أَجْر م تَأْخُذُهُ إِنَّ مَا هُمُو أَيْ اَلْقُرْانُ الَّا ذِكْرٌ عِظَةُ لَلْعَالَمِينَ. হও না কেন, অধিকাংশ লোক মক্কাবাসীগণ ঈমান আনার নয়।

১٠٤ ১٥৪. ছুমি তো তাদের নিকট এটার আল ক্রআনের وَمَا تَسْتَلُهُمْ عَلَيْهِ أَيْ ٱلْقُرْأَنِ مِنْ কোনো পারিশ্রমিক দাবি করছ না যে এটা গ্রহণ করবে। এটা আল কুরআনের বিশ্বজগতের জন্য উপদেশ ব্যতীত কিছু নয়। ان مَوَ এস্থানে اللهِ টি না অর্থবোধক له অর্থে ব্যবহৃত ইয়েছে। کر अর্থ

### তাহকীক ও তারকীব

ومصر : فَوْلُهُ خَرَجَتْ مِنْ عَرِيْسْ অক্ষায়ী عَرِيشْ হুলো মিসর ও সিরিয়ার সীমান্তবর্তী অঞ্জের একট প্রসিদ্ধ শহরের নাম। অন্য মতানুসারে আবাদীকে عَرِيشُ বলে। উদ্দেশ্য হলো মিসরের অবাদী তথা চাষাবাদ ও জনবর্সতি পূর্ব এলাক। ं এর चांता दुसा याग्न रा, इराजक उँछेनूर (আ.)-এর ভ্রাতৃবৃদ্দের মধ্য হতে কয়েকজন शीय : فَوْلُمُ مِنْ بَيْتِهُ وَأُولُادِهُمْ পিতার নিকট রয়ে গিয়েছিলেন। অথচ পূর্বে জানা গেছে যে, সকল দ্রাতাগণই মিশর চলে গিয়েছিলেন। তাফসীরে খাযেনে

مِنْ وُلْد وَلَدِه -आत शाग्नथ यानार -এत हैवातक हरना مِنْ ٱوْلاَدِ بَنِيْه -अरग़रह-

अर्थार . قَوْلُهُ أَوْصَلَتْهُ إِلَيْهِ الصَّبَا अर्थार بُعُ الصَّبَا अर्थार . عَوْلُهُ أَوْصَلَتْهُ إِلَيْهِ الصَّبَا এই যে, পূর্ব থেকে পশ্চিমে বিচরণশীল বায়ুকে 🛶 বলা হয়। আর পশ্চিম হতে পূর্ব দিকে চলাচলকারী বায়ুকে 🧩 বলে। আর শাম মিসর হতে পূর্ব দিকে অবস্থিত। কাজেই সিরিয়া থেকে আগত বায়ুকে 🚎 বলা হবে। কাজেই 🚎 সিরিয়া [কেনান] থেকে মিসরের দিকে সুঘ্রাণ আনতে পারে; কিন্তু নিয়ে যেতে পারে না । তবে گُرُرُ মিসর থেকে সিরিয়ার দিকে সুঘ্রাণ নিয়ে যেতে পারে। উচিত ছিল/উত্তম হতো যদি মুফাসসির (র.) صَبَ এর পরিবর্তে بُورُ वनতেন।

-थत जीशार এत खर्थ राता تَفَنْبُدُ وَا عَلَيْ عَاضِرٌ अभाग عَنْبُدُ وَاللَّهُ عَنْبُكُ وَاللَّهُ مُذَكَّرُ خَاضِرٌ সুদীর্ঘ হায়াতের কারণে জ্ঞানের দুর্বল হয়ে যাওয়া, শ্বৃতি শক্তিতে ক্রেটি এসে যাওয়া, বার্ধক্য জনিত কারণে জ্ঞান লোপ পাওয়া উত্তাদি ।

। अइ जवाव रसारह - كُرُلاً विषे : ﴿ فَقُولُـهُ لَصَدَّقَتُمُوْنَيْ এর অর্থ হলো বড় ছাউনী, ক্যাম্প, তাবু। वें فَوْلُهُ فِي مُضْرِية প্রশ্ন. ক্রিইট উহ্য মানার কি প্রয়োজন হলো?

دُخُولً वनात अद्भाकन थांक ना । त्यादर्षु أَوْخُلُواْ مِصْر वनात अत्र دُخُلُواْ عَلَى يُوسُفُ छिलुत. तनना وَمُخُلُواْ مِلْ يُوسُفُ व्यत कारता উদ्দেশ্য হতে পারে না। এ কারণেই فِي مُضْرِيدٌ छेठा মেনেছেন। যাতে করে প্রথম وُخُولً দ্বারা তাবুতে প্রবেশ فِي مُضْرِيدٌ করা উদ্দেশ্য হয়, যা স্থাপত জানানোর জন্য শহরের বাইরে নির্মাণ করা হয়েছিল। এরপর দ্বিতীয় کُخُرُ দ্বারা মিসর শহরে প্রবেশ করা উদ্দেশ্য হয়েছে।

এতে সেই মতবিরোধের দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর মাতা রাহীল ক্ত সময় জীবিত ছিলেন কি নাং কেউ কেউ বলেন যে, জীবিত ছিলেন। কিছু জমহুত মুফাসসিরগণের অভিমত হলো যে, বিনয়ামিনের জন্মের সময় তিনি ইন্তেকাল করেন রাহীলের ইন্তেকালের পর হয়রত ইয়াকৃব (আ.) তার বোন লাইয়া কে বিবাহ করেন। আর রূপকভাবে খালাকে মা বলে দেওয়া হয়েছে। যেমনিভাবে চাচাকে আব্বা বলা হয়ে থাকে। ইবরানী ভাষায় 🚅 বলা হয় প্রসব বেদনাকে, এই মুনাসাবাতের কারণেই তার নাম বিনয়ামিন রাখা হয়েছিল। এটাও হ্যরত ইউস্ফ (আ.)-এর মায়ের ইন্তেকাল হয়ে যাওয়ার প্রমাণ।

اْمِنِيْنَ مِنَ الْقَعْظِ وَسَانِو الْمَكَارِهِ ١٩٩٣ : قَوْلُهُ اَمِنِيْنَ । अदर्थ हरप्रद्र اللي آنا ياً، , पाठ हेनिक ও त्रस्तरह रय : فَعُولَـهُ النَّيْ

### প্রাসন্ধিক আনোচনা

আৰ্থাৎ কাফেলা শহর থেকে বের হতেই কেনানে হয়রত ইয়াকুব (আ.) নিকটস্থ লোকদেরকে বললেন, তোমরা যদি আমাকে বোকা না ঠাওরাও তবে আমি বলছি যে, আমি ইউসুফের গন্ধ পাঞ্ছি। মিসর থেকে কেনান পর্যন্ত হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনা অনুযায়ী আট দিনের দূরত্ব ছিল। হযরত হাসান বসরীর বর্ণনা মতে আশি ফরসথ অর্থাৎ প্রায় আড়াইশ মাইলের ব্যবধান ছিল। আল্লাহ তা'আলা এতদুর থেকে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর জামার মাধ্যমে তাঁর গন্ধ হযরত ইয়াকৃব (আ.)-এর মস্তিকে পৌছে দেন। এটা অত্যান্চর্য ব্যাপার বটে। অথচ হযরত ইউস্ফ (আ.) যখন কেনানেরই এক কৃপের ভেডরে ভিনদিন পড়ে রইলেন, ডখন হযরত ইয়াকৃব (আ.) এ গন্ধ অনুভব করেননি। এ থেকেই জানা যায় যে, মোজেজা পয়গাম্বরগণের ইচ্ছাধীন ব্যাপার নয়। এবং প্রকৃতপক্ষে মোজেজা পয়গাম্বরগণের নিজম্ব কর্মকাণ্ডও নয়। সরাসরি আল্লাহ তা আলার কর্ম। আল্লাহ তা আলা যখন ইচ্ছা করেন, মোজেজা প্রকাশ করেন। ইচ্ছা না হলে নিকটতম বস্তু ও দূরবর্তী হয়ে যায় :

অর্থাৎ উপস্থিত লোকেরা বলন, আল্লাহর কসম! আপনি তো সেই: قُـوُلُـهُ تَـَالِلُّهِ إِنَّـكَ لَـفِيْ ضَد পুরোনো ভ্রান্ত ধারণায়ই পড়ে রয়েছেন যে, ইউসুফ জ্বীবিত আছে এবং তার সাথে মিলন হবে।

অর্থাৎ যখন সুদংবাদদাতা কেনানে পৌছল এবং ইউস্ফের জামা হ্যরত ইয়াকৃব (আ.)-এর চেহারায় রাখন, তখন সঙ্গে সঙ্গেই তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফিরে এলো। সুসংবাদদাতা ছিল জামা বহনকারী ইয়াহুদা।

अर्था९ आमि कि रिमिन (य, आहार का जामात : قُولُتُ قَالَ اللَّمُ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّي ٱعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ পক্ষ থেকে আমি এমন বিষয় জানি যা তোমরা জান নাঃ অর্থাৎ ইউসুফ জীবিত আছে এবং তার সাথে হিনন হবে।

वाखव घंठेना यथन সवाद जाना रास : ﴿ قَوْلُهُ قَالُوا يَا اَبَانَا اسْتَغَفِوْرَانَا ذُنُوْبَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطِيْنِنَ গেল, তথন হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ভ্রাতারা স্বীয় অপরাধের জন্য পিতার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করে বলল, আপনি আমাদের ছন্য আল্লাহ তা আলার কাছে মাগফেরাতের দোয়া ককন। বলাবাহুন্য, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা আলার কাছে মাগফেরাতের দোয়া করবে, সে নিজেও তাদের অপরাধ মাফ করে দেবে।

ं इयद्राठ ইয়ाकृद (আ.) বললেন, আমি সজ্বই তোমাদের জন্য আল্লাহ ﴿ فَوَلَهُ قَدَالَ سَوْفَ اَسْ তার্ত্মালার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করব। হযরত ইয়াকৃব (আ.) এখানে তৎক্ষণাৎ দোয়া করার পরিবর্তে অভিসত্ত্রই দোয়া করার ওয়াদা করেছেন: তাফসীরবিদগণ এর কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন যে, এর উদ্দেশ্য ছিল বিশেষ ওরুত্ব সহকারে শেষ রাত্রে শেয়া করবেন। কেননা তখনকার দোয়া বিশেষভাবে কবুল হয়। বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে বর্ণিত আছে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক রাত্রির শেষ তৃতীয়াংশে পৃথিবী থেকে নিকটতম আকাশে অবতরণ করেন এবং ঘোষণা করেন। কেউ আছে কি, যে দ্রেয়া করবে আমি কবুল করবঃ কেউ আছে কি, যে ক্ষমা প্রার্থনা করবে আমি ক্ষমা করবঃ

বোঝাই করে অনেক আসবাবপত্র বন্ধু ও নিত্য প্রয়োজনীয় দ্রবাদি পাঠিয়ে দিলেন, যাতে গোটা পরিবার মিশরে আসার কন্য ভালোভাবে প্রস্তুতি নিতে পারে। ব্যরত ইয়াকৃব (আ.) তার আওলাদ ও সংশ্রিষ্ট ব্যক্তিরা প্রস্তুত হয়ে মিশরের উদ্দেশ্যে রওয়ানা হলে এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী তাদের সংখ্যা বাহাত্তর এবং অন্য রেওয়ায়েত অনুযায়ী তিরানকই জন পুরুষ ও মহিলা ছিল। অপরদিকে মিশর পৌছার সময় নিকটবর্তী হলে হযরত ইউসৃফ (আ.) ও শহরের গণমান্য ব্যক্তিবর্গ তাদের অভার্থনার জন্য শহরের বাইরে আগমন করলেন। তাদের সাথে চার হাজার সশল্প সিপাহীও সামরিক কায়দায় অভিনন্দন জানানোর উদ্দেশ্যে জয়ায়েত হলো। সবাই যখন মিশরে হযরত ইউসৃফ (আ.)-এর ঘরে প্রবেশ করলেন, তখন তিনি পিতামাতাকে নিজের কাছে জায়ণা দিলেন।

এখানে ﴿﴿ [পিতামাতা] উল্লেখ করা হয়েছে। অথচ হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর মাতা তার শৈশবেই ইস্তেকাল করেছিলেন। কিন্তু তারপর হয়রত ইয়ক্ব (আ.) মৃতার ভাগনী লায়্যাকে বিয়ে করেছিলেন। তিনি হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর খালা হওয়ার দিক দিয়েও মায়ের মতোই ছিলেন এবং পিতার বিবাহিতা দ্রী হওয়ার দিক দিয়েও মাতা অভিহিত হওয়ার যোগ্য ছিলেন। কারণটি ঐ রেওয়ায়েত অনুয়ায়ী বর্ণিত হয়েছে, য়াতে বিনয়ামিনের জন্মের সময় তার মাতার ইস্তেকালের কথা বলা হয়েছে। এ জন্য এখানে লেখকের বন্ধব্য সূরার প্রারম্ভে বর্ণিত বন্ধবারের সাথে পরশ্বর বিরোধী হয়ে গেছে। সেখানে হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর বিমাতার নাম রাহীল বলা হয়েছে। আসলে এ ব্যাপারে কোনো নির্ভরমাগ্য রেওয়ায়েত নেই। য়া আছে সবই ইসরাঈলী রেওয়ায়েত। এগুলোও পরশার বিরোধী। য়য়ল মা আনীর গ্রন্থকার লেখন, বিনয়ামিনের জন্মের সময় তার মাতার ইত্তেকাল ইহাদিরা স্বীকার করে না। এই রেওয়ায়েত অনুয়ায়ী কোনো প্রশ্ন উঠে না। এমতাবস্থায় আয়াতে হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর আপন মাতাই বুঝানো হয়েছে। ইবনে জারীর ও ইবনে কান্তীরের মতে এ রেওয়ায়েতই অয়গণ্য। ইবনে জারীর বলেন, হয়রত ইউস্ফ (আ.)-এর মাতার ইস্তেকালের কোনো প্রমাণ নেই। কুরআনের ভাষা থেকেও বাহাত তাই বুঝা য়য়।

–[মোঃ তকী ওসমানী]

হযরত ইউস্ফ (আ.) পরিবারের সবাইকে বললেন, আপনার: تقوّله وَقَالَ ادْخُلُواْ مِصْرَ إِنْ شَاءَ اللّهُ أَمِنْيْنَ সবাই আল্লাহ তা আলার ইচ্ছা অনুযায়ী নির্ভয়ে অবাধে মিশরে প্রবেশ করুন। উদ্দেশ্য এই যে, ভিনদেশীদের প্রবেশের ব্যাপারে স্বভাবত যে সব বিধি-নিষেধ থাকে আপনারা সেগুলো থেকে মুক্ত।

ভেদ্দ (আ.) পিভামাতাকে রাজ সিংহাসনে বসালেন । বিশ্ব ক্রিয়াল করালেন ভিদ্দ (আ.) পিভামাতাকে রাজ সিংহাসনে বসালেন । বিশ্ব করালেন ভালিক বাদ্দার ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এ কৃতজ্ঞতাসূচক সেজদাটি হযরত ইউসুফ (আ.)-এর সামনে সেজদা করলেন : হযরত আপুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, এ কৃতজ্ঞতাসূচক সেজদাটি হযরত ইউসুফ (আ.)-এর জন্য নয় আর্ম তা আলার উদ্দেশ্যেই করা হয়েছিল। কেউ কেউ বলেন, উপাসনামূলক সেজদা প্রত্যেক প্রগাম্বরের শরিয়তে আ্রাহ তা আল ছাড়া কারো জন্য বৈধ ছিল না। কিন্তু সম্মানসূচক সেজদা পূর্ববর্তী প্রগাম্বরণণের শরিয়তের বৈধ ছিল। শিরকের সিড়ি হওয়াই কারণে ইসলামি শরিয়তে তাও সম্পূর্ণভাবে নিষিদ্ধ হয়েছে। বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে বলা হয়েছে– আ্রাহ তা আলা ছাড় অন্য কাউকে সেজদা করা বৈধ নয়।

হ ইয়রত ইউসুফ (আ.)-এর সামনে যখন পিতামাতা ও এগারে। তাই একযোগে সেজনা করল, তখন শৈশবের স্বপ্লের কথা তার মনে পড়ল। তিনি বললেন, পিতা! এটা আমার শৈশবে দেখে স্থ্র ব্যাখ্যা; যাতে দেখেছিলেন যে. সূর্য, চন্দ্র ও এগারোটি ক্ষত্র আমাকে সেজনা করছে। আলাহ তা আলার তকর ে. তিনি এ স্বপ্লের সত্যতা চোখে দেখিয়ে দিয়েছেন।

পুর্ববর্তী আয়াতসমূহে হয়রত ইউসুফ (আ.) পিতাকে সংলাধন করেছিলেন। এরপর পিতামাতা ও ভাইদের সাথে সাক্ষাতের ফলে যখন জীবনে শান্তি এলো, তখন সরাসরি আল্লাহ তা আলার अनश्मा, कनकीर्जन व (नाहाह मनकन सरह (जालन । तनातन- وَيَ قَدْ أَنْيَنْتُو مِنَ الْعَلْمُ وَمُنْ تَأْوِيلُ الْأَعَاوِيْتِ কর্বাৎ হে আঘাৰ أَلَيْسَنُونِ وَالْآرَضُ ٱنْتُ زَلِيَسٌ فِي الْدُنْبَ وَالْإِجْرَةِ ثَوَقَيْنَ كَسُيلِتًا وَٱلْجَفْيَنَ بِالصَّالِحِبَّنَ পালনকর্তা: আপনি আমাকে রাজত্বের অংশবিশেষ দান করেছেন এবং আমাকে স্বপ্লের ব্যাব্যা শিখিয়েছেন। হে আসমান ও জমিনের সূটা: আপনিই ইহকাল ও পরকালে আমার কার্যনির্বাহী। আমকে পূর্ণ আনুগত্যশীল অবছায় দুনিয়া থেকে উঠিছে নিন এবং আমাকে পরিপূর্ণ সং বান্দাদের অন্তর্ভুক্ত রাধুন। পরিপূর্ণ সং বান্দা পয়গাম্বরগণই হতে পারেন। তারা যাবতীয় গুনাহ পেকে পবিত্র : -[মাযহারী]

এ নোয়ায় 'ৰাতেমা বিল্যায়র' অর্থাৎ অন্তিম সময়ে পূর্ণ আনুগত্যশীল হওয়ার প্রার্থনাটি বিশেষভাবে প্রনিধানবোদ্য। আল্লাহ তা আলার প্রিয়ন্তনদের বৈশিষ্ট্য এই যে, তাঁরা ইহকাল ও পরকালে যত উচ্চ মরতবাই লাভ কবল এবং যতো প্রভাব প্রতিপত্তি ও পদ মর্যাদাই তাদের পদহুদ্বন করুক। তারা কখনো গর্বিত হন না; বরং সর্বদাই এসব অবস্থা বিলুগ্ত হওয়ার অথবা,ব্রাস পাওয়ার আশস্কা করতে থাকেন। তাই তারা দোয়া করতে থাকেন, যাতে আল্পাহ প্রদন্ত বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণ নিয়ামতসমূহ জীবনের শেষ মূহূর্ত পর্যস্ত অব্যাহত থাকে; বরং সেগুলো ছারো যেন বৃদ্ধি পায় :

এ পর্যন্ত কুরআনে বর্ণিত হযরত ইউসুফ (আ.)-এর বিস্ময়কর কাহিনী এবং এ প্রসঙ্গে বিভিন্ন নির্দেশের বর্ণনা সমাপ্ত হলো। এর পরবর্তী কাহিনী কুরআন পাক অথবা কোনো মার্ফ্' হাদীসে বর্ণিত হয়নি ৷ অধিকাংশ ডাফসীরবিদ ঐতিহাসিক কিংবা ইসরাঈলী রেওয়ায়েতের বরাত দিয়ে তা বর্ণনা করেছেন।

তাফসীর ইবনে কাছীরে হযরত হাসানের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, হযরত ইউসৃফ (আ.) যখন কৃপে নিক্ষিপ্ত হন, তখন তার বয়স ছিল [১৭] সতের বছর। এরপর পিতার কাছ থেকে আশি বছর নিরুদ্দেশ থাকেন এবং পিতামাতার সাথে সাক্ষাতের পর তেইল বছর জীবিত থাকেন। একশ বিশ বছর বয়সে ওফাত পান।

মুহাত্মদ ইবনে ইসহাক (র.) বলেন, কিতাবী সম্প্রদায়ের রেওয়ায়েতে আছে যে, হয়রত ইউসুন্ধ (আ.) ও হয়রত ইয়াকুব (আ.)-এর বিক্ষেদের মেয়াদ ছিল চল্লিশ বছর। এরপর হযরত ইয়াকৃব (আ.) মিশরে আগমন করার পর ছেলের সাথে সতের বছর জীবিত থাকেন। অতঃপর তাঁর ওফাত হয়ে যায়।

তাফসীরে কুরতুবীতে ঐতিহাসিকদের বরাত দিয়ে বলা হয়েছে যে, মিশরে চব্বিশ বছর অবস্থান করার পর হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর ওঞ্চাত হয়ে যায়। ওফাতের পূর্বে তিনি হযরত ইউসৃষ্ঠ (আ.)-কে অসিয়ত করেন যেন তার মৃতদেহ দেশে পাঠিয়ে পিতা ইসহাক (আ.)-এর পার্দ্ধে দাঞ্চন করা হয় ;

সায়ীদ ইবনে জুবায়ের বলেন, হযরত ইয়াকৃব (আ.)-কে শাল কাঠের শবাধারে বেখে বায়তুল মুকাদাসে স্থানান্তরিত করা হয়। এ কারণেই সাধারণ ইছদিদের মধ্যে এ প্রথা প্রচলিত হয়ে যায় যে, তারা মৃত্যদেহ দূর দূরান্ত থেকে বায়তুল মুকাদাসে এনে দান্তন করে। ওকাতের সময় হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর বয়স ছিল একশত সাতচন্ত্রিশ বছর।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, হযরত ইয়াকৃব (আ.) পরিবারবর্গসহ যখন মিশরে প্রবেশ করেন, তখন ডানের সংখ্যা ছিল তিরানকাই জন। পরবর্তীকালে হয়রত ইয়াকৃব (আ.)-এর আঞ্চলাদ অর্থাৎ বনী ইসরাইন ধখন হয়রত মূসা (আ.)-এর সাথে মিশর থেকে বের হয়, তখন তাদের সংখ্যা ছিল ছয় লাখ সন্তর হাজার : ⊣্কুরতুবী, ইবনে কাছীর]

পূৰ্বেই বৰ্ণিত হয়েছে যে, সাবেক আজীজে মিসরের মৃত্যুর পর বাদশাহর উদ্যোগে হয়রত ইউসুঞ্চ (আ.) জুলারখাকে বিরে

তওরাত ও কিতাবী সম্প্রদায়ের ইতিহাসে আছে, তার গর্ভে হ্যরত ইউসুফ (আ.)-এর দুই ছেলে ইফরায়ীয ও মানশা এবং এক কন্যা 'রহমত বিনতে ইউসুফ' জন্মধহণ করেন। রহমতের বিয়ে হ্যরত আইয়ুব (আ.)-এর সাথে সম্পন্ন হয়। ইফরাযীমের বংশধরের মধ্যে হ্যরত মুসা (আ.)-এর সহচর ইবনে নুন জন্মধহণ করেন। –[মাযহারী]

হযরত ইউসূফ (আ.) একশ বিশ বছর বয়সে ইন্তেকাল করেন এবং তাকে নীলনদের কিনারায় সমাহিত করা হয়।

ইবনে ইসহাক হয়রত ওরওয়া ইবনে যুবায়র (রা.) থেকে বর্ণনা করেন, হয়রত মূসা (আ.)-কে যখন বনী ইসরাঈলদের সাথে নিয়ে মিশর ত্যাগ করার নির্দেশ দেওয়া হয়, তখন ওহাঁর মাধ্যমে একথাও বলা হয় যে, হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর মৃতদেহ মিশরে রেখে যাবেন না; বরং সাথে নিয়ে সিরিয়া চলে যান এবং তার পিতৃপুরুষদের পালে দাফন করুন। এ নির্দেশ পেয়ে হয়রত মূসা (আ.) ঝোঁজাখুঁজি করে তার কবর আবিকার করেন, যা মর্মর পাথরের একটি শবাধারে রক্ষিত ছিল। তিনি তাঁকে কেনান ভূমি অর্থাৎ ফিলিস্তানে নিয়ে যান এবং হয়রত ইসহাক ৡ হয়রত ইয়াকুব (আ.)-এর পালে দাফন করেন। –[মাঘহারী] হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর পর মিশর দেশ 'আমালিক' গোত্রের ফেরাউনের করতলগত হয়। বনী ইসরাঈল তাদের য়জত্বে বাস করে হয়রত ইউসুফ (আ.)-এর ধর্ম পালন করতে থাকে, কিছু বিদেশী হওয়ার অজুহাতে তাদের উপর নানাবিধ নির্যাতন

চলতে থাকে। অবশেষে হযরত মৃসা (আ.)-এর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে এ নির্যাতন থেকে উদ্ধার করেন।

-[মাযহারী]

এতে বুঝা গেল যে, রাস্পুল্লাহ === -কে যখন সম্মানসূচক সেজদা করা জায়েজ নয়, তখন আর কোনো বৃজ্গ অথবা পীরের জন্য কেমন করে তা জায়েজ হতে পারে?

ا এথকে জানা যায় যে, মাঝে মাঝে সংপ্লের অর্থ দীর্ঘদিন পরেও প্রকাশ পায়। যেমন এ ঘটনায় চল্লিশ কিংবা আশি বছর পর প্রকাশ পেয়েছে। –হিবনে জারীর, ইবনে কাছীর

عَدُ اخْسَتَ بِيعُ । রারা প্রমাণিত হয় যে, রোগ-শোক ও বিপদাপদ পতিত হওয়ার পর যদি মুক্তি পাওয়া যায়, তবে কৃতজ্জতা প্রকাশ করা পয়গাম্বরগণের সুনুত এবং রোগ ও বিপদাপদের কথা উল্লেখ না করাও সুনুত।

থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ তা আলা যে কাজের ইচ্ছা করেন, তার জন্য ধারণাতীত সৃন্ধ ও গোপন তদবীরের ব্যবস্থা করে থাকেন। যা মানুষ কল্পনাও করতে পারে না।

বাকো হয়রত ইউস্ফ (আ.) ঈমান ও ইসলামের উপর মৃত্যুর জন্য দোয়া করেছেন। এতে বুঝা গেল, বিশেষ অবস্থায় মৃত্যুর জন্য দোয়া নিষিদ্ধ নয়। সহীহ হাদীসে মৃত্যু কামনা করা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। এর অর্থ এই যে, সংসারে দুঃখ কষ্টে পেরেশান ও অথ্যে মৃত্যু কামনা করা দুরস্ত নয়। বিপদের কারণে মৃত্যুর জন্য দোয়া করতে রাস্লুক্লাহ 🚃 নিষেধ করেছেন। যদি দোয়া করতেই হয় তবে এতাবে করেন ইয়া আল্লাহ, যে পর্যন্ত জীবিত রাখ ঈমানের সাথে বেঁচে থাকার তাওফীক দাও এবং যখন মৃত্যু শ্রেয় হয়, তথনই আমাকে মৃত্যু দান কর।

হয়বত ইউসুন্ধ (আ.)-এর কাহিনী পুরোপুরি বর্ণনা করার পর আলোচা আঘাতসমূহে নবী করীম (রা.)-কে সম্বোধন করা হয়েছে। غُرِكُ مِنْ أَنْبَاءُ الْغَيْبِ الْبُونِيَ وَالْبَاءُ الْغَيْبِ الْبُونِيَ وَالْبَاءُ الْغَيْبِ الْبُونِيةِ الْبُيْبِ الْبُونِيةِ (ক্রা করীম (রা.)-কে সম্বোধন করা হয়েছে। مُرْسِّمُ الْبُيْبُ الْمُرْسِبُ الْبُرْكِيةِ (ক্রান্ধ্র করাত্ম বেগুলো আমি এই)র মাধ্যমে আপনাকে বলেছি। আপনি ইউসুন্ধ ত্রাভাদের কাছে উপস্থিত ছিলেন না যখন তারা ইউস্ক্রেক কপে নিক্ষেপ করার সিদ্ধান্ত নিয়েছিল এবং এজনা কলাকৌশলের আশ্রম নিক্ষিণ।

এ বর্ণনার উদ্দেশ্য এই যে, হযরত ইউসুছ (আ.)-এর কাহিনীটি পূর্ণ বিবরণসহ ঠিক ঠিক বলে দেওয়া আপনার নরুয়ত ও এহার সুস্পষ্ট প্রমাণ। কেননা কাহিনীটি হাজারো বছর পূর্বেকার। আপনি সেখানে বিদ্যামন ছিলেন না, স্বচক্ষে দেখে বিবৃত করবেন এবং আপনি কারো কাছে শিক্ষাও এহণ করেন নি যে, ইতিহাস গ্রন্থ পাঠ করে অথবা কারো কাছে ছনে বর্ণনা করবেন। অতএব, আল্লাহ তা'আলার ওহী বাতীত এ সম্পর্কে জ্ঞান লাভ করার দ্বিতীয় কোনো পথ নেই।

কুরআন পাক তথু এতটুকু বিষয় উল্লেখ করেছে যে, আপনি সেখানে বিদ্যান ছিলেন না।] অন্য কোনো ব্যক্তি অথবা গ্রন্থ থেকে এ বিষয়ে জ্ঞান অর্জিও না হওয়ার কথা উল্লেখ করা জরুরি মনে করা হয়ন। করণ সমগ্র আরবের জানা ছিল যে, রাস্প্রাহ ক্রিট ক্রী বা নিরক্তর। তিনি কারো কাছে শেখাপড়া করেনি। সবার আরো জানা ছিল যে, তার সমগ্র জীবন মক্কায় অতিবাহিত হয়েছে। একবার চাচা আবু তালিবের সাথে সিরিয়া সফরে গমন করে মাঝপথ থেকেই ফিরে এসেছিলেন। ছিতীয় সফর, রাণিজা বাপদেশে করেছিলেন, কিছু মাত্র কয়েরকিন অবস্থান করেই ফিরে আসেন। এ সফরেও কোনো পরিত বাতির সাথে সাক্ষাহ অথবা কোনো শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের সাথে সম্পর্কের বিন্দুমাত্র অবকাশ ছিল না। তাই এ ক্ষেত্রে তা উল্লেখ করা জকরি মনে করা হয়নি। তবে কুরআন পাকের অন্যত্র একথাও উল্লেখ করা হয়েছে—

হুমাম বগজী (র.) বলেন, ইছনি ও কুরাইশরা সন্মিলিতভাবে পরীক্ষার্থে রাসুলুয়াহ 🊃 কে প্রশ্ন করল, আপনি যদি সত্য নবী হন তবে বলুন হযরত ইউসুফ (আ.)-এর ঘটনাটি কি এবং কিভাবে ঘটেছিল। যবন রাসুলুয়াহ 🚃 ওহীর মাধ্যমে সব বলে দিলেন এবং এরপরও তারা কুফরি ও অস্বীকারে অটল রইল, তবন তিনি অন্তরে দারুল আঘাত পেলেন। এরই প্রেক্ষিতে পরবর্তী আয়াতে বলা হয়েছে যে, আপনার রিসালাতের সুন্দাই প্রমাণাদি সত্ত্বেও অনেক মানুষ বিশ্বাস স্থাপনবারী নয় আপনি যতে চেষ্টাই করুন না কেন। উদ্দেশ্য এই যে, আপনার কান্ধ হলো প্রচার এবং সংশোধনের চেষ্টা করা। চেষ্টাকে সফল করা আপনার ক্ষমতাধীন নয়। অধিকন্তু এটা আপনার দায়িত্বও লয়। কান্ধেই দূর্য করাও উচিত নয়। এরপর বলা হয়েছে— ১৯ আপনার ক্ষমতাধীন নয়। অধিকন্তু এটা আপনার দায়িত্বও লয়। কান্ধেই দূর্য করাও উচিত নয়। এরপর বলা হয়েছে— ১৯ আপনার পাবিশ্রমিক চান না যে, এটা মেনে নেওয়া বা ত্বনা তানের পক্ষে লগৈ বলে দেওয়ার যে চেষ্টা করেছেন সেক্তন্য আপনার পারিশ্রমিক চান না যে, এটা মেনে নেওয়া বা তানা তানের পক্ষে কঠিন হবে। আপনার কথাবার্তা তো নির্ভেঞ্জাল মঙ্গলাকাক্ষাও উপনেশ সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য। এতে এদিকেও ইন্ধিত পাওয়া যায় যে, আপনার ৫ চেষ্টার কলাক্ষ যথন পার্থিব লাভ নয়; বরং পরকালের ছওয়াব ও জাতির হিতাকাক্কা, তথন এ কন্ধা অজিত হয়ে গেছে। সুতরাং আপনি কেন চিন্তিত হনঃ

একতের প্রমাণবহ কত নিদর্শন রয়েছে তারা এই সব <u>অতিক্র</u>ম করে যায়। এইসব প্রত্যক্ষ করে কিন্তু <u>এ</u>ন্তলো সম্পর্কে তারা উদাসীন। এই গুলোতে তারা কোনো

রপ চিন্তা করে না। كَأْيَتْ অর্থ- 🎝 বা কত।

١٠٦ الله حَيثُ يُقرُونَ الله عَيْثُ يُقرُونَ الله عَيْثُ الله عَيْثُ يُقرُونَ الله عَيْثُ يُقرُونَ আল্লাহ তা'আলা সৃষ্টিকর্তা এবং রিজিকদাতা তা স্বীকার করে বটে কিন্তু তারা প্রতিমার উপাসনা করতো তার সাথে শরিক করে। তাই তারা তাদের হজের أَنَّنُكُ لاَ شَالُكُ لَكُ عَلَى وَالْعَالِمِينَ اللهِ عَالَمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ অর্থাৎ হে আল্লাহ, আমি شَرِيْكًا لَكَ تَمْلَكُهُ হাজির, তোমার কোনো শরিক নেই কেবল ঐ শরিক ব্যতীত যার মালিক তুমিই। এই বলে তার প্রতিমাসমূহের দিকেই ইঙ্গিত করতো।

> · V ১০৭, তবে কি তারা এটা হতে নিরাপদ হয়ে গেছে যে, আল্লাহ তা'আলার সর্বগ্রাসী শাস্তি তাদের উপর এসে পড়বে অথবা কিয়ামত এসে আকস্মিকভাবে উপস্থিত হবে অথচ তারা পূর্বে তার আগমনের সময় টের পাবে না। ক্রিটে অর্থাৎ এমন শান্তি যা তাদেরকে গ্রাস করে নিবে। হুইই অর্থ আকশ্বিকভাবে।

المَوْرِيمِ اللَّهُمُ هَٰذِهِ سَبِيلِنَى وَفَسَّرَهَا بِقُولِهِ ١٠٨ كُلُّ لَهُمْ هَٰذِهِ سَبِيلِنَى وَفَسَّرَهَا بِقُولِهِ বাকাটিতে এটার ব্যাখ্যা দান করা হয়েছে যে. আল্লাহ তা আলার প্রতি অর্থাৎ তাঁর দীন ও ধর্ম পথের আহ্বান করি সজ্ঞানে অর্থাৎ সুস্পষ্ট প্রমাণের উপর আমি ও আমার অনুসারীগণ অর্থাৎ আমার উপর বিশ্বাস স্থাপনকারীগণ। আল্লাহ মহিমান্তিত অংশী হওয়া হতে পবিত্রতা তাঁরই। আমি মুশরিকদেরকে অন্তর্ভুক্ত নই। এটাও তার পথেরই শামিল। 🏑 عُطْف अ्रतीन्निथिष الله -এর সাথে এটার عُطْف হরেছে। আর র্টা হলো أُمْبَتَدُأُ বা উদ্দেশ্য। এটা 같 वा विধেয় হলো তৎপূৰ্ববৰ্তী শব্দ عَلَىٰ بَصَبُرُة

ა ১০৫. <u>আकानमध्यी ७ पृथिवीए</u> आक्राह छ। जानाव المَّنَّ وَكُمْ مِنْ أَيَةٍ دَالَّةٍ عَلَى وَحْدَانِيَّة الله في السَّمُونِ وَأَلاَرْض بَمُرُّونَ عَلَيْهَا يُشَاهِ دُوْنَهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ لاَ يَتَفَكُّرُونَ فِيْهَا .

بِانُّهُ الْخَالِقُ الرَّزاقُ إِلَّا وَهُمُ مُّشُرِّكُونَ به بِعِبَادَةِ الْاصْنَامِ وَلِنَا كَانُواْ يَقُولُونَ فِي تَلْبِيَتِهِمْ لَبَيْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ تَمْلكُهُ وَمَا مَلَكَ يَعْنُونَهَا.

١. أَفَامِنُواْ أَنْ تَأْتِيهُمْ غَاشِيَةٌ نِقْمَةً تَغْشَاهُمْ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أُو تَأْتِيلُهُمْ السَّاعَةُ بَغْنَةً فُجَاءَةً وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ بوَقْتِ اتْبَانِهَا قَبْلَهُ.

أَدْعُوا إِلَى دِينِ اللَّهِ عَلَى بَصِيْرَةٍ حُجَّةٍ وَاضِحَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي لَا اَمَنَ بِسَيْ عَطْفٌ عَلَىٰ أَنَا الْمُبْتَدَأِ الْمُخْبَرِ عَنْهُ بِمَا قَبْلَهُ سُبْحِنَ اللَّهِ تَنْزِيْهًا لَهُ عَن الشُّركَاء وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِبْنَ مِنْ جُمْلَةِ سَبِيْلِهِ أَيْضًا .

শহরবাসীদের হতে শহরবাসীদের به ، ١٠٩ كه، <u>قَالَمَ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رَجَالًا نُوْحَمْ</u> وَفَيْ قِرَاءَةِ بِالنُّؤُونِ وَكَسْرِ النَّحَاءِ إِلَّبْهُمْ لَا مَلَاثِكَةً مِنْ أَهُلِ الْقُرَى عَ الْاَمْصَار لِاَنَّهُمْ أَعْلَمُ وَأَحْلَمُ بِخِلَافِ أَهْلِ الْبَوَادِ لِجَفَائِهِمْ وَجَهْلِهِمْ أَفَكُمْ يَسِيْرُوا أَيْ أَهْلُ مَكُّةً فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الَّذِينَ مِنْ قَبِلِهِمْ ط أَي أَخِرُ أمْرهمْ مِنْ الِمُلاَكِهِمْ بِتَكُذِيْبِهِمْ رُسُلَهُمْ وَلَدَارُ الْآخِرَةِ أَيْ اَلْجَنَّةِ خَبِرُّ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا اللَّهُ أَفَلًا يَعْقِلُونَ بِالْبَاءِ وَالَّتَاءِ يَا أَهْلَ مَكَّةً هٰذَا فَتُؤْمِنُونَ. ٱرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا أَيْ فَتَرَاخَى نَصُرُهُمْ حَتُّى اذاً اسْتَيْتُسَ يَبُسَ الرُّسُلُ وَظَنَّوا أَبِعَيَنَ الرُّسُلُ أَنَّهُمْ قَدْ كُذَّبُوْا بِالتَّشْدِيْدِ تَكُذيْبًا لاَ إِبْمَانَ بَعْدَهُ وَالنَّبِخُ فِيفُ أَيْ ظُنَّنِ ٱلْأُمَهُ اَنَّ الرُّسُلَ أَخْلَفُواْ مَا وَعَدُوا بِهِ مِنَ النَّصْرِ جُا مَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجَى بِنُونَيِنْ مُشَدُّدًا وَ مُسَخَفَّفًا وَسِنُنُونِ مُشَدَّدٍ اَمَاضِ مَنْ نَّشَاءُ وَلَا يُرُدُّ بَأُسُنَا عَذَابُنَا عَن

أَلْقَوْمِ الْمُجْرِمِيْنَ الْمُشْرِكِيْنَ.

হতে, কারণ শহরবাসীরা অধিক জ্ঞানী ও সহিষ্ণ হয়ে থাকে। পক্ষাজ্যে মুক্তবাসীরা সাধারণত অজ্ঞ ও গোয়ার। বহু পরুষের প্রতি আমি ওহী প্রেরণ করেছি ফেরেশতাগণকে নয়। তারা কি অর্থাৎ মক্কাবাসীরা কি পথিবীতে ভ্রমণ করে নাঃ অনন্তর তাদের পর্ববর্তীদের কি পরিণাম হয়েছিল অর্থাৎ রাসূলগণকে অস্বীকার করার ফলে শেষে তাদের কেমন ধ্বংস কর পরিণাম হযেছিল তা কি দেখে নাং যারা আল্লাহ তা'আলাকে ভয় করে তাদের জন্য পরকালই অর্থাৎ জান্লাতই শ্রেয়। হে মক্কাবাসীগণ, তোমরা কি তা বঝ নাং এবং ঈমান আনয়ন কর নাঃ کُوْمِی এটা অপর এক কেরাতে প্রথমে 🕹 🕹 [উত্তমপুরুষ বহুবচনরূপে] ও 🏲 -এ কাসরাসহ পঠিত পুরুষ] ও ্র [নাম পুরুষ] উভয়রপেই পঠিত রয়েছে।

गुरूवा ७ ८ (नाम गुरूवा ७७ ५ सत्तर ना०७ प्रायार ना०७ प्रायार ना०७ प्रायार ना०७ प्रायार ना०७ प्रायार ना०७ प्रायार তা'আলার সাহায়া আসতে বিলম্ব হলো। অবশেষে রাসলগণ যখন নিরাশ হয়ে পড়লেন এবং তারা ভাবলেন রাসূলগণের দৃঢ় বিশ্বাস জন্মিল যে তাদেরকে অস্বীকার করা হয়েছে যে এটার পর আরু কাফেরদের ঈমান আনয়ন হতে পারে না তখন তাদের নিকট আমার وَمَا ارْسَلْنَا مِنْ अवा वद्यात وَمَا ارْسَلْنَا مِنْ वा عالد वा निर्देश विक्र के वापित عَبْدَكُ إِلَّا رَجَالًا وَالَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا رَجَالًا সীমা বুঝাতে ব্যবহৃত হয়েছে। 🚅 亡 অর্থ নিরাশ (بَابُ تَغْمِيْلُ) विहात : - व जाममीननर کُنُدُ" ( होने रें পঠিত হলে অর্থ হবে এমনভাবে তাদেরকৈ অস্বীকার করা হয়েছে যে এটার পর আর কাফেরদের তরফ হতে ঈমান আনয়নের আশা নেই। এটার । টি تُغَنِيُن অর্থাৎ তাশদীদ বাতিরেকেও পঠিত রয়েছে। এমতাবস্থায় এটার অর্থ হবে যে, উন্মতদের ধারণা হলো যে, নবীগণ আলাহ তা'আলার পক্ষ হতে সাহায্য আসার যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন এটার বিপরীত হয়েছে: অনন্তর আমি যাকে ইচ্ছা করি তাকে উদ্ধার করি। আর অপরাধী সম্প্রদায় হতে অর্থাৎ মুশরিক সম্প্রদায় হতে আমার প্রচন্ততা অর্থাৎ আমার শান্তি রদ করা হয় ना। এটাতে দুটি ن সহ এবং و এ তাশদীদ ব্যতিরেকেও পাঠ করা যায়। অপর এক কেরাতে عنون অর্থাৎ অতীতকাল রূপে একটি 👸 ও 🎅 এ তাশদীদসহও পঠিত রয়েছে :

الله المُعَدُّ كَانَ فِئْ قِصَصِهِمْ اَىٰ الرَّسُلِ عِبْرَةً لِأُولِى الْالْبَابِ وَاصْحَابِ الْعُقُولِ مَا كَانَ هُذَا الْفُقْرانُ خَدِبْثَا يَبُغْتَرٰى لَكُنَ هُذَا الْفُقْرانُ خَدِبْثَا يَبُغْتَرٰى لَكُونَ كَانَ تَصَدِيْقَ اللَّذِي بَيْنَ يَبُغْتُ لَي يَخْتَلَقُ وَلَكِنْ كَانَ تَصَدِيْقَ اللَّذِي بَيْنَ يَبُغْتُ لَكُونِهِ وَتَفْصِبْلَ تَنْبِينَ كَلَيْ فَي اللَّذِينِ وَهُدًى كُلِّ شَيْعَ بَعْتَاجُ إلَيْهِ فِي اللَّذِينِ وَهُدًى مِنَ الصَّلِلَةِ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يَدُومِنُونَ وَهُدًى مِنَ الصَّلِلَةِ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يَدُومِنُونَ خَصُّوا بِاللَّذِي وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يَدُومِنَ فَاعِهِمْ بِهِ دُونَ خَنْهِمُ فَي اللَّهُ بِهُ مُونَ عَنْهِمُ مَنْ السَّلِكَ وَلَا نَتِ فَاعِهِمْ بِهِ دُونَ عَنْهِمُ مَنْ السَّلِكَ وَلَا اللَّذِينَ فَاعِهِمْ بِهِ دُونَ عَنْهِمْ مَنْ السَّلِكَ وَلَا اللَّذِينَ فَاعِهُمْ بِهِ دُونَ عَنْهِمْ مَنْ السَّلِكَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ الْمُثَلِقُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلِيْلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِيْلُولُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعِلَّى اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ الْمُعِلَّى اللَّهُ اللْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِيلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ الْمُعِلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُولُ اللْمُعْلِيلُول

2)১. <u>তাদের অর্থাৎ রাস্লগণের কাহিনীতে বোধশক্তিসম্পন্ন ব্যক্তিগণের জন্য রয়েছে শিক্ষা।</u> এই কুরআন <u>মিথ্যা রচিত বাণী নয়। তবে এটা তার সমক্ষে যা রয়েছে তার অর্থাৎ তার পূর্ববর্তী কিতাবসমূহের <u>সমর্থক এবং</u> দীনের বিষয়ে যা কিছুর প্রয়োজন <u>সমন্ত কিছুর বিশদ বিবরণ,</u> তমরাহী হতে বাঁচার পথ নির্দেশ ও রহমত বিশ্বাসী সম্প্রদায়ের জন্য। বিশ্বাসীরাই যেহেতু এটার মাধ্যমে উপকৃত হয় অন্যরা নয়; সেহেতু এস্থানে বিশেষ করে কেবল তাদেরই কথা উল্লেখ করা হয়েছে। الكُلْبَانِيُّ অর্থ বাধশক্তি সম্পন্ন ব্যক্তিগণ। الكُلْبَانِيُّ অর্থ যাম্থ্য ক্রিয়া রচিত। تَفْصَيْنُ اللَّذِيُّ এটার পূর্বে একটি ক্রিয়া ঠিছ্যা রচিত। ক্রিয়া ত্রিয়া ব্রিরগণ।</u>

#### তাহকীক ও তারকীব

- এর সিফত হয়েছে। أَيَّةُ विग : قَوْلُهُ فِي السَّمْوَاتِ وَالْإِرَضِّ

- يَمْرُونَ अवा क्षमना रहा وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ अवत रहाहरू । आत وَمُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ عَلَيْهَا -এর عَالَ عَلَاهِ : عَلَوْلُمُ عَنْهَا مُعْرِضُونَ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهِا اللهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا ع

रयमनिए خَبَرْ مُقَدَّمٌ वरला عَلَىٰ بَصِيْبَرَةٍ आत مُبْتَداً مُوخَّرٌ चरला مِنْ अवर اَنَ : **قَوْلُمُ الْمُخْبَرُ عَنْهُ بِمَا قَبْلَهُ** प्रथमनिए अकाসनित (त.) पुल्लेष्ट करत निरस्राहन।

ن مَوْلَكُ بِخْلَافِ ٱهْلِ الْبَوَادِ : এতে ইপিত রয়েছে যে, اَ مُولَدُ اللهِ দারা শহরের মোকাবিল উদ্দেশ্য। কাজেই এই প্রশ্ন উথাপিত হবে না যে, নবীগণ বেশির ভাগ শহরেই প্রেরিত হয়েছেন।

- طَلَبُ [ت वर اللهِ - طَلَبُ - طَلَبُ إلى عَمْدُ - السَّتَيْنَسَ : قَنُولُـهُ يَحْسَ

তা প্রথম থেকেই বিদ্যমান ছিল তেওঁ করেছে যে, تَعُولُهُ تَكُولُبُ الْمُمَانَ بَغَدَهُ وَ الْمُمَانَ بَغَدَهُ وَ ا অর্থাৎ এখন এমন করেছে যে, এরপরে ঈমানের আশাও শেষ হয়ে গেছে। আর تَكذيب করেছে যে, এরপরে ঈমানের আশাও শেষ হয়ে গেছে। আর تَكذيب করেছে যে, এর পুরতে। তাশদীদের সুরতে। আর تُخْذَبُ এর সুরতে। گُذُنُ টা সীয় অর্থের উপরই বলবৎ থাকবে। ं उथा जर्म जाता उसात कहि। وَمُنْكُمُ مُلَكُمُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ مُلَكُمُ مُلَكُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ مُلَكُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مُلَكُمُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাইন কুন্ত নি কুন্ত

যারা আল্লাহ তা'আলার অন্তিত্ব ও শক্তিতেই বিশ্বাস করে না, উপরিউক্ত বর্ণনা ছিল তাদের সম্পর্কে। অতঃপর এমন লোকদের সম্পর্কে বলা হচ্ছে, যারা আল্লাহ তা'আলায় বিশ্বাসী, কিছু তার সাথে অন্য বকুকে অংশীদার সাব্যক্ত করে। বলা হচ্ছেছে— وَمَا كَانَتْهُمُ مُالْلُوالًا مُرَّمِّمُ مُالْلُولِلًا وَمُمَّ مُنْشُرِكُونَ وَاللّهِ مَا كَانْجُومُ مُاللّهِ وَمُمَّ مُنْشُرِكُونَ وَاللّهُ مَا مَنْسُرِكُونَ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ وَمُمَّ مَنْشُرِكُونَ وَاللّهُ وَمُمَّ مَنْشُرِكُونَ وَمُمَّ مَنْسُرِكُونَ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَمُمَّ مَنْسُرُكُونَ وَاللّهُ وَمُمَّ مَنْسُرُكُونَ وَمُمْ مَنْسُولُونَ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ مَا اللّهُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ مَنْسُولُونَ وَمُعَالِمُ وَاللّهُ وَمُعَالِمُ مَنْسُولُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَاللّهُ وَمُعَالِمُ وَاللّهُ وَمُعَلّمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَمُعَالِمُ وَمُونُ وَمُعَلّمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلّمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَمُعَالِمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَمُعَالًا وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَاللّمُ وَمُونًا وَمُعَالِمُ وَاللّمُ واللّمُ وَاللّمُ وَال

আল্লামা ইবনে কাছীর বদেন, যেসব মুসলমান ঈমান সত্ত্বেও বিভিন্ন প্রকার শিরকে পিও রয়েছে, তারাও এ আয়াতের অন্তর্ভ্ত।
মুসনাদে আহমাদের এক হাদীসে রাস্পুরাহ ক্রান্ত বলেন, আমি ভোমাদের জন্য যেসব বিষয়ের আশক্ষা করি, তনাধ্যে সবচেয়ে
বিপজ্জনক হচ্ছে ছোট শিরক। সাহাবায়ে কেরাম জিজজ্ঞাসা করদেন, ইয়া রাস্পাল্লাহ ক্রান্ত চোট শিরক কিঃ সাহাবায়ে
কেরামের প্রস্তের উত্তরে তিনি বললেন, রিয়া [লোক দেখানো ইবাদত] হচ্ছে ছোট শিরক। এমনিভাবে এক হাদীসে আল্লাহ
তাআলা ব্যতীত অনোর কসম খাওয়াকেও শিরক বলা হয়েছে। —[ইবনে কাছীর]

আল্লাহ তা আলা ব্যতীত অন্য কারো নামে মানুত করা এবং নিয়ান্ত দেওয়াও ফিক্হবিদগণের মতে শিরকের অন্তর্ভুক।

এরপর তাদের অমনোযোগিতা ও মূর্যতার কারণে পরিতাপ ও বিশ্বয় প্রকাশ করা হয়েছে যে, তারা অস্বীকার ও অবাধ্যতা সত্ত্বেও কিরপে নিশ্চিন্ত হয়ে গেছে যে, আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে তাদের উপর কোনো আন্ধাব এসে যাবে কিনা অতর্কিতে কিয়ামত এসে যাবে তাদের প্রকৃতি গ্রহণের পূর্বেই।

قُلْ هَٰذِهِ سَيْلِيلِيَّ أَدْعُواْ النَّى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيْرَةُ أَنَا وَمَنَ اتَّبَعَنَىٰ وَسُبْعَانَ اللَّهِ وَمَا آنَا مِنَ السُّشْرِكِينَ . অৰ্থাৎ আপনি ভাদেৱকে বলে দিন, ভোমৱা মান অথবা না মান আমার ভৱিকা এই যে, মানুষকে পূৰ্ণ বিশ্বাস সহকারে আফ্রাহর দিকে দাওয়াত দিতে থাকব। আমি এবং আমার অনুসারীরাও।

উদ্দেশ্য এই যে, আমার দাওয়াত আমার কোনো চিন্তাধারার উপর ডিন্তিপীল নয়। বরং এটা পরিপূর্ণ জ্ঞান, বৃদ্ধিমন্তা ও প্রজ্ঞার ফলকুচি। এ দাওয়াত ও জ্ঞানে রাস্পুলাই 
তার অনুসারীদেরকেও অন্তর্ভুক্ত করেছেন। হথরত ইবনে আকাস (রা.) বলেন, এতে সাহাবায়ে কেরামকে বৃঝানো হয়েছে, যারা রাস্পুলাই 
ত্রুত্বিত আপুলাই ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, সাহাবায়ে কেরাম ও উত্যতের সর্বোন্তম বাভিবর্ণ। তালের অন্তর পবিত্র এবং জ্ঞান সুগভীর। তালের মধ্যে পৌকিকভার নাম গন্ধও নেই। আল্লাহ তাআলা তালেকে স্বীয় রাস্পের সংসর্গ ও সেবার জন্য মনোনীত করেছেন। তোমরা তাদের চরিত্র অজ্ঞাস ও তরিকা আয়ন্ত কর। কেনানা তারা সরল পথের পবিক।

ব্যাপক অর্থেও হতে পারে। এতে ঐসব ব্যক্তিকে বুঝানো হয়েছে, যারা কিয়ামত পর্যন্ত রাসৃন্তন্তাহ — এর দাওয়াতকে উদ্মন্ত পর্যন্ত পৌছানোর কাজে নিয়োজিত থাকবেন। কালবী ও ইবনে যায়েদ বলেন, এ আয়াত থেকে আরো জানা পেল যে, যে ব্যক্তি রাস্নুন্তাহ — এর অনুসরণের দাবি করে, তার অবশ্য কর্তব্য হঙ্গে তার দাওয়াতকে ঘরে ঘরে পৌছানো এবং কুরআনের শিক্ষাকে ব্যাপকতর করা। — (মাযহারী)

ভিত্ত নই। উপরে বর্ণিত হয়েছিল যে, অধিকংশ লোক সমানের সাথে প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য দিরককেও যুক্ত করে দের। ভাই দিরক থেকে নিজেকে সম্পূর্ণ পবিত্রতা প্রকাশ করেছেন। সারকথা এই যে, আমার দাওয়াতের উদ্দেশ্য মানুষকে নিজের দাসে পরিণত করা নয়; বরং আমি নিজেও আল্লাহ তা আলার 'বানা' এবং মানুষকেও তার দাসত্ স্বীকার করার দাওয়াত দেই। তবে দাওয়াতদাতা হিসেবে আমার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা ফরজ।

মুশরিকরা এ ব্যাপারে সন্দেহ প্রকাশ করতো যে, আল্লাহ তা'আপার রাসৃল ও দৃত মানুষ নয়। বরং ফেরেশতা হওয়া দরকার। এর উত্তর পরবর্তী আয়াতে পেওয়া হয়েছে।

তা আলার রাস্ল ফেরেশতা হওয়া দরকার মানব হতে পারে না। বরং বাপার উন্টা। মানব জাতির জন্য আলাহ তা আলার রাস্ল ফেরেশতা হওয়া দরকার মানব হতে পারে না। বরং বাপার উন্টা। মানব জাতির জন্য আল্লাহ তা আলার রাস্ল সবসময় মানবই হয়েছেন। তবে সাধারণ লোকদের থেকে তার স্বাতয়্তয় এই যে, তার প্রতি সরাসরি আল্লাহ তা আলার কাছ থেকে ওহী আগ্মন করে। এটা কারো প্রচেষ্টাও কর্মের ফল নয়। আল্লাহ তা আলা স্বয়ং বান্দাদের মধ্য থেকে যাকে উপযুক্ত মনে করেন, এ কাজের জন্য মনোনীত করেন। এ মনোনয়ন এমন কতগুলো বিশেষ গুণের ভিত্তিতে হয়, যেগুলো সাধারণ মানুষের মধ্যে বিদ্যমান থাকে না।

সাধাৰণ মানুৰ অদুশ্যের জ্ঞান বলতে যে কোনোজন অদৃশ্যের সংবাদ অবগত হওয়াকেই বুঝে : এ৩৭ রাস্লুয়াহ —এ০ মধ্যে পূর্ণমাঝায় বিদ্যানান ছিল । এ জনাই তাদের মতে বাস্লুয়াহ —আ আদিনুল গামেব (অদুশ্যে জ্ঞানী) ছিলেন : কিছু কুরজানে পাক পরিকার জাষাম ঘোষণা করেছেন যে, আরু টি শুলিন না ৷ এটা আল্লাহ তা আলার বিশেষ তথা ৷ এতে জানা যায় যে, আল্লাহ তা আলা ছাড়া অন্য কেউ আলিমুল গায়েব হতে পাবে না ৷ এটা আল্লাহ তা আলার বিশেষ তথা ৷ এতে কোনো রাশুল অথবা কেবেশতাকে পরিক মনে করা তাদেরকে আল্লাহ তা আলার সমতুলা করার নামান্তর এবং তা খ্রিকীনদের অপকার ৷ তারা রাশুলতর আল্লাহর পূত্র এবং আল্লাহর সবায় অংশীদার সাবান্ত করে ৷ কুরজান পাকের উল্লিখিত আয়াত ভারা বাগাপারটির পূর্ণ করণ পূটে উঠেছে যে, অদুশ্যের জ্ঞান কমারে আল্লাহ তা আলার বিশেষ তথা এবং আলিমূল গামেবা একমারে আল্লাহ তা আলার বিশেষ তথা এবং আলিমূল গামেবা একমারে বিলাহ ৷ তবে অদুশ্যের অনেক সংবাদ আল্লাহ তা আলা ওহীর মাধ্যমে পয়ণাছরণণকে অবহিত করেন ৷ কুরজান পাকের পরিভাষায় একে অদুশ্যের জ্ঞান বলা হয় না ৷ সাধারণ মানুষ এই সুক্ষ পার্থকাটি বুঝে না ৷ তারা অদুশ্যের সংবাদকেই অদুশ্যের জ্ঞান বলে আগায়িত করে ৷ এবপর কুরজানের পরিভাষায় যখন বলা হয় যে, অদুশ্যের জ্ঞান আল্লাহ তা আলা ছাড়া কারো নেই, তবন তারা এতে থিমত প্রকাশ করতে থাকে। এর সত্রপ এর বেশি নয় যে—

اختلاف خلق از نام اوفتاد هور، بمعنی رفت ارام اوفتاد

অর্থাৎ জনসাধারণের মতভেদ নামের মধ্য থেকে সৃষ্টি হয়েছে। কিন্তু যখন তাৎপর্যে পৌছে গেছে, তখন সকল মতভেদ থেকে গেছে।

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا تُوْجِئُ إِلَبْهِمْ مِنْ اَهْلِ الْقُرى

এ আয়াত পয়ণাছরগণের সম্পর্কে پُرِمَيُّ শদের ব্যবহার থেকে বোঝা যায় যে, পয়ণাছর সব সময় পুরুষই হন, নারীদের মধ্যে কেউ নবী কিংবা রামূল হতে পারেন না।

ইবনে কাছীর (র.) ব্যাপক সংখ্যক আলেমের এ অভিমত বর্ণনা করেছেন যে, আল্লাহ তা আলা কোনো নারীকে নবী কিংবা রাস্ল নিযুক্ত করেনি। কোনো কোনো আলেম কয়েকজন মহিলা সম্পর্কে নবী হওয়ার কথা স্বীকার করেছেন। উদাহরণত হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর বিবি হ্যরত সারা, হ্যরত মৃসা (আ.)-এর জননী এবং হ্যরত ঈসা (আ.)-এর জননী হযরত মরিয়ম। এ তিনজন মহিলা সম্পর্কে কুরআন পাকে এমন ভাষা প্রয়োগ করা হয়েছে যদ্ধারা বুঝা যায় যে, আল্লাহ তা আলার নির্দেশে কেরেশতারা তাদের সাথে বাক্যালাপ করেছে, সুসংবাদ দিয়েছে কিংবা ওহীর মাধ্যমে স্বয়ং তারা কোনো বিষয় জানতে পেরেছেন। কিন্তু ব্যাপক সংখ্যক আলেমের মতে এসব আয়াত দ্বারা উপরিউক্তে তিনজন মহিলার মাহাত্ম্য এবং আল্লাহ তা আলার কাছে তাদের উচ্চ মর্যানাশালিনী হওয়া বুঝা যায়। এই ভাষা নর্য়ত ও রিসালাত প্রমাণের জন্য যথেষ্ট নয়।

এ আয়াতেই مُمْلُ الْفُرُى শব্দ দ্বারা জ্ঞানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা সাধারণত শহর ও নগরবাসীদের মধ্য থেকে রাসূল প্রেরণ করেছেন। অজ গ্রাম কিংবা বনাঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্য থেকে রাসূল প্রেরিত হয়নি। কারণ সাধারণত গ্রাম বা বনাঞ্চলের

অধিবাসীরা স্বভাব-প্রকৃতি ও জ্ঞান বৃদ্ধিতে নগরবাসীদের তুলনায় পকাদপদ হয়ে থাকে। - (ইবনে কাছীর, কুরতুবী প্রমুখ)

শ্বিক্তী আয়াতসমূহ পরণায়র প্রেরণ ও সত্যের দাওয়াতের কথা উদ্ধেষ করা হয়েছিল। উদ্ধিষত আয়াতসমূহের প্রথম করা হয়েছিল। উদ্ধিষত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে হিদায়ের করা হয়েছেল। উদ্ধিষত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে হিদায়ার করা হয়েছে যে, তারা পয়গায়রদের বিকন্ধাচরদের অতও পরিণতির প্রতি লক্ষ্য করে না। যদি তারা সামান্যও চিন্তা করতো এবং পারিপার্শিক শহর ও স্থানসমূহের ইতিহাস পাঠ করতো, তবে নিকরই জানতে পারতো বে, পয়গায়রগানের বিকন্ধাচরপকারীরা এ দুনিয়াতে কিরপ তয়ানক পরিণতির সম্থানীন হয়েছে। কওমে লুডের জনপদসমূহ উপ্টে দেওয়া হয়েছে। কওমে লুডের জনপদসমূহ উপ্টে দেওয়া হয়েছে। কওমে আদ ও কওমে ছামুদকে মানাবিধ আজার হারা নাস্তানাবুদ করে দেওয়া হয়েছে। পরকালের আজার আরো কঠোরতর

দ্বিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, দূনিয়ার সুধ-দুঃধ সর্বাবস্থায়ই ক্ষণস্থায়ী আসল চিন্তা পরকালের হওয়া উচিত। সেধানকার অবস্থাই চিরস্থায়ী এবং সুধ দুঃধও চিরস্থায়ী। আরো বলা হয়েছে যে, পরকালের সুধ শান্তি তাকওয়ার উপর নির্ভরশীল। তাকওয়ার অর্থ শরিয়তের যাবতীয় বিধি বিধান পালন করা।

এ আয়াতের লক্ষ্য হচ্ছে পূর্ববর্তী পয়গাম্বর ও তাদের উমতের অবস্থা মারা বর্তমান লোকদেরকে সতর্ক করা। তাই পরবর্তী আয়াতে তাদের একটি সন্দেহ দূর করা হয়েছে। রাসূলুল্লাহ 🚎 -এর মুখে আল্লাহ তা'আলার আজাব থেকে ভয় প্রদর্শনের কথা অনেক লোক দীর্ঘদিন থেকে শুনে আসছিল, কিন্তু তারা কোনো আজাব আসতে দেখেনি। এতে তাদের দুঃসাহস আরো বেড়ে যায়। তারা বলতে থাকে যে, আজাব যদি আসবারই হতো, তবে এতদিনে কবেই এসে যেত। তাই বলা হয়েছে. আল্লাহ তা'আলা স্বীয় করুণা ও রহস্যবশত অনেক সময় অপরাধী সম্প্রদায়কে অবকাশ দান করেন। এ অবকাশ মাঝে মাঝে এতো দীর্ঘতর হয় যে, অবাধ্যদের দুঃসাহস আরো বেড়ে যায় এবং পয়গাম্বরগণ এক প্রকার অন্থিরতার সমুখীন হন। ইরশাদ حَتَّى إِذَا اسْتَبِيْسَ الرُّسُلُ وَظَيُّوا ٱنَّهُمْ قَدَ كُوِّبُوا جَاهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّى مَنْ نَشَاءُ وَلَا يَرُدُ بَأَسَنَا مِنَ الْقَوْمِ -₹₹ يَسُجُرميْنَ. অর্থাৎ পূর্ববর্তী উন্মতদের অবাধ্যদেরকে লম্বা লম্বা অবকাশ দেওয়া হয়েছে। এমনকি দীর্ঘদিন পর্যন্ত তাদের উপর আজাব না আসার কারণে পয়গাম্বরণণ এরূপ ধারণা করে নিরাশ হয়ে পড়েছেন যে, আল্লাহ তা আলা প্রদণ্ড আজাবের সংক্ষিপ্ত ওয়াদার যে অবকাশ আমরা নিজেদের অনুমানের ভিত্তিতে স্থির করে রেখেছিলাম, সে সময়ে কাফেরদের উপর আজাব আসবে না এবং সত্যের বিজয় প্রকাশ পাবে না। পয়গাম্বরগণ প্রবল ধারণা পোষণ করতে থাকেন, অনুমানের মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা ওয়াদার সময় নির্ধারণ করার ব্যাপারে আমাদের বোধশক্তি ভুল করেছে। কারণ আল্লাহ তা'আলা তো কোনো নির্দিষ্ট সময় বলেন নি। আমরা বিশেষ বিশেষ ইঙ্গিতের মাধ্যমেই একটি সময় নির্দিষ্ট করে দিয়েছিলাম। এমনকি নৈরাশ্যজনক পরিস্থিতিতে তাদের কাছে আমার সাহায্য এসে যায়, অর্থাৎ ওয়াদা অনুযায়ী কাফেরদের উপর আজাব এসে যায়। অতঃপর এ আজাব থেকে আমি যাকে ইচ্ছা করেছি, বাঁচিয়ে নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ পয়গাম্বরগণের অনুসারী মু'মিনদেরকে বাঁচানো হয়েছে এবং অপসৃত করা হয় না; বরং আজাব অবশ্যই তাদেরকে পাকড়াও করে। কাজেই আজাবে বিলম্ব দেখে মক্কার কাফেরদের ধোঁকায় পতিত হওয়া উচিত নয়।

এ আয়াতে المرابع শদ্দি প্রসিদ্ধ কেরাত অনুষায়ী পাঠ করা হয়েছে। আমরা এর যে তাঞ্চনীর বর্ণনা করেছি, এটাই অধিকতর বীকৃত ও বৃহ্ছ। অর্থাৎ المرابع শদ্দের সারমর্ম হছে অনুমান ও ধারণা ভ্রান্ত হওয়া। এটা এক প্রকার ইজতেহাদী ভ্রান্ত। পরণাম্বরগণের দ্বারা এরপ ইজতেহাদী ভ্রান্ত। তবে পরণাম্বরও অন্যান্য মুজতাহিদদের মধ্যে পার্থকা এই যে, পরণাম্বরগণের ক্ষেত্রে দীর্ঘ সময়ব্যাপী এরূপ ভূল ধারণার উপর স্থির থাকার সুযোগ দেওয়া হতো না; বরং তাদেরকে বান্তর বিষয় জ্ঞাত করে প্রকৃত সতা ফুটিয়ে তোলা হতো। অন্য মুজতাহিদের জন্য এরূপ মর্যাণা নেই। হুদায়বিয়ার সন্ধির ব্যাপারে রাসূলুরাহ

এর ঘটনা এ বিষয়বস্তুর প্রকৃষ্ট প্রমাণ। কুরআন পাকে উল্লিখিত আছে যে, এ ঘটনার ভিত্তি হচ্ছে রাসূলুরাহ

এব একটি বপু। তিনি বপু দেখেন যে, তিনি সাহাবীগণ সমভিব্যাহারে খানায়ে কাবার তওয়াফ করেছেন। পরগাম্বরগণের বপু ওহীর পর্যায়ভূক্ত। তাই এ ঘটনাটি যে ঘটবে তা নিচ্চিত ছিল। কিছু বপু এর কোনো বিশেষ সময় বর্ণিত না হওয়ায় রাসূলুরাহ

নিজে অনুমান করে নিলেন যে, এ বছরই এরূপ হবে। তাই যথারীতি ঘোষণার মাধ্যমে বিপুল সংখ্যক সাহাবী সঙ্গে নিয়ে তিনি ওমরার উদ্দেশ্যে মঞ্জা রওয়ানা হয়ে গেলেন। কুরাইশরা বাধা দিল। ফলে সে বছর তওয়াফ ও ওমরা সম্পন্ন হলো না। বরং দুবছর পর অষ্টম হিজরিতে মঞ্জা বিজয়ের আকারে বপুটি পূর্ণাঙ্গ বান্তবন্ধপে প্রকাশ পেল। এ ঘটনা থেকে বুঝা যায় যে, রাসূলুরাহ

যে বপু দেখেছিলেন, তা সত্য ও নিচ্চিত ছিল। কিছু তিনি অনুমান বা ইঙ্গিতের মাধ্যমে এর যে সময় নির্ধারিত করেছিলেন, তাতে ভূল হয়েছিল। কিছু এ ভূল তখনই দূর করে দেওয়া হয়।

এর্ঘনিভাবে আয়াতে ্রিট্ট্রট্রালিদের মর্মও তাই যে, কান্সেরদের উপর আজার আসতে বিলছ হয়েছিল এবং পরণান্তরগণ অনুমানের মাধামে যে সময় মনে ঠিক করে রেখেছিলেন সে সময়ে আজার আসেনি। ফলে তারা ধারণা করেন যে, আমর: সময় নির্দিষ্ট করার ব্যাপারে ভুল করেছি। এই তাফসীরটি হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্দাস (রা.) থেকে বর্ণিত আছে। তারী (র.) বলেন, এই রেওয়ায়েত নির্ভুল। কারণ সহীহ বুখারীতে তা বর্ণিত আছে।

কোনো কোনো কোনো এ শদটি যাল এর ভাশদীদসহ أكثيرُ পঠিত হরেছে। المَكْنَيْثُ لَعَيَابُ धाতু বেকে
উদ্ধৃত। এমতাবদ্বায় অর্থ হবে, পরণাদরদের অনুমতি সময়ে আজাব না আসার কারণে তারা আশদ্বা করতে থাকেন যে. এবন
যারা মুলসলমান তারাও বৃদ্ধি তাদের প্রতি মিখ্যারোপ করতে তক করে যে, তার যা কিছু বলেছিলেন, তা পূর্ণ হলো না।
এহেন দুর্বিপাকের সময় আল্লাহ তা'আলা ধীয় ওয়াদা পূর্ণ করে দেখালেন। অবিশ্বাসীদের উপর আজাব এসে গেল এবং
মুমিনদেরকে বাঁচিয়ে রাখা হলো। ফলে পরণাদ্বরণণের বিজয় সুস্পষ্টতাবে প্রতিভাত হয়ে উঠলো।

অর্থাৎ পর গাধরের কাহিনীতেও হতে পারে এবং বিশেষ করে হয়রত ইউনুফ (আ.)-এর কাহিনীতেও হতে পারে, যা এ সুরায় বর্গিত হয়েছে। কেননা এ ঘটনায় পূর্ণরূপে প্রতিভাত হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলার অনুগত বান্দাদের কি কি তাবে সাহাযা ও সমর্থন প্রদান করা হয় এবং কৃপ থেকে বের করে রাজসিংহাসনে এবং দুর্নাম থেকে মুক্তি দিয়ে সুনামের উক্তম শিবরে কিতাবে পৌছে দেওয়া হয়। পকাত্তরে চক্রান্ত ও প্রতারণাকারীরা পরিণামে কিরুপ অপমান ও লাঞ্জ্না তোগ করে।
শিবরে কিতাবে পৌছে দেওয়া হয়। পকাত্তরে চক্রান্ত ও প্রতারণাকারীরা পরিণামে কিরুপ অপমান ও লাঞ্জ্না তোগ করে।

রুক্তি কৃতি ক্রিটি ক্রুপ্রি ক্রিটি ক্রুপ্রি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রিটি ক্রিটি ক্রুপ্র ক্রেটিনী থেকে ক্রেটানিটিই পালি নয়। - নিম্বয়রী

ত্তি কৰিব । অৰ্থাং কুৰআন সৰ বিষয়েবই বিজ্ঞাবিত বিবাৰ । কৰি কাৰিত কৰিব । ইবাদত, লেনদেন, চরিত্র, সামাজিকতা, রাষ্ট্র পরিচালনা, রাজনীতি ইত্যাদি মানবজীবনের প্রতোকটি ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত অবস্থার সাধ্যে সম্পর্কযুক্ত বিধান ও নির্দেশ এতে রয়েছে। আরো বলা হয়েছে এ কুরআন ঈমানদারদের জন্য হেদায়েত ও বহমত। এতে বিশেষ করে ঈমানদারদের কথা বলার কারণ এই যে, উপকারিতা ঈমানদারগেই পেতে পারেন। যদিও কান্তেকদের জন্যও কুরআন রহমত ও হেদায়েত ও হেমত। কর্মান বছার কর্মতান রহমত ও হেদায়েত ও বহমত। কর্মতান রহমত ও হেদায়েত তানের প্রত্যান রহমত ও হেদায়েত তানের প্রত্যান রহমত ও হেদায়েত তানের প্রত্যান বহমত ও হালায়েত তানের প্রত্যান বহমত ও হেদায়েত তানের প্রত্যান বহমত ও হালায়েত তানের প্রত্যান বহমত ও হালায়েত তানের প্রত্যান বাহায়েত করে বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত হালায়েত বাহায়েত বাহায়েত হালায়েত হ

শায়ধ আবু মনসূব (ব.) বলেন, সমগ্য সুৱা ইউসুফ এবং এতে সন্নিবেশিত কাহিনী বৰ্ণনা করার উদ্দেশ্য হল্পে বাসুলুক্সাই 🕮
-কে সান্ধনা প্রদান করা যে, স্বঞ্জাতির হতে আগনি যেসব নির্বাতন ভোগ করেছেন, পূর্ববতী পয়গাম্বরগণও সেগুলো ভোগ করেছেন। কিন্তু পরিণামে আল্লাহ ভাজালা পয়গাম্বরগণকেই বিজয়ী করেছেন। আগনার ব্যাপারটিও অদ্রুপই হবে।

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحَمُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

١١٥. المَّرُّ نن اللَّهُ أَعَلَمُ بِمُرَادِه بِذَٰلِكَ تِلْكَ هٰذِهِ الْإيَاتَ أَيِّتُ الْسَكِينَٰ بِ الْمُقُرَاٰنِ وَالْإِضَافَةُ بِمَعْنِي مِنْ وَالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ أَي الْفُران مُبِتَداً خَبَرُهُ الْحَقُ لَا شَكَ فِيهِ وَلَٰكِنَّ اكْتُرَ النَّاسِ أَيْ أَهْلُ مَكَّةَ لَا يُؤْمِنُونَ بِانَّهُ مِنْ عِنْدِهِ تَعَالَى ـ

٢ ২. আল্লাহ যিনি আকাশসমূহ উচিয়ে ধরেছেন ন্তঃ ব্যতীত تَرُونَهَا أَي الْعَمَدُ جَمَعُ عِمَادِ وَهُوَ الْاُسْطُوَانَةُ وَهُوَ صَادِقٌ بِانَ لَا عَمَدَ اَصْلًا ثُرَّا استكوى علكي الْعَرْشِ اِسْتِكُواءً يَكِيْتُ بِم وسُخُرُ ذَلُلُ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ كُلُّ مِنْهُمَا يَ جُرِي فِي فَكَكِه لِأَجَلِ مُسَمَّى ط يَوْمَ الْقِيلْمَةِ يُكْبِرُ الْأَمْرَ يَقْضِى آمْرَ مُلْكِهِ بِهُكُولُ يُبَيِّنُ الْآيَاتِ وَلَالَاتِ قُذَرَتِهِ لَعَلَّكُمُ

আল্লাহ তা'আলাই অধিক অবহিত, এগুলো আয়াতগুলো কিতাবের অর্থাৎ আল কুরআনের আয়াত اَبُتُ الْكِتَابِ এ স্থানে الْكِتَابِ শব্দটির প্রতি الْكِتَابِ শব্দটির শ্রা সম্বন্ধ ون أَدَافًا عَلَيْهُ الْكِتَابِ যা তোমাদের প্রতিপালকের তরফ হতে তোমার প্রতি <u>অবতীর্ণ হয়েছে তা</u> অর্থাৎ আল কুরআন وَالَّذِي এটা বা উদ্দেশ্য। خَبَرُ এটা خَبَرُ বা বির্ধেয়। সত্য তাতে বিন্দুমাত্রও সন্দেহ নেই। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ অর্থাৎ মক্কাবাসীগণ বিশ্বাস করে না যে আল্লাহ তা'আলার তরফ হতে এটা প্রেরিত হয়েছে।

যা তোমরা দেখতেছ केंद्र এটা केंद्र -এর বহুবচন। অর্থ স্তম্ভ। এ কথাটি একটি বাস্তব সত্য। কেননা আসলেই কোনো স্তম্ভ নেই। অতঃপর তিনি আরশে <u>সমাসীন হলেন</u> যেভাবে সমাসীন হওয়া তার শানযোগ্য সেভাবে। সূর্য ও চন্দ্রকে নিয়মা<u>ধীন</u> করে <u>দিলেন</u> আজ্ঞাবহ করলেন। তাদের প্রত্যেকটিই স্ব-স্ব কক্ষে এক নির্দিষ্ট কালের জন্য অর্থাৎ কিয়ামতের দিন পর্যন্তের জন্য <u>আবর্তন করছে। তিনি সকল বিষ</u>য় নিয়ন্ত্রণ করেন স্বীয় সামাজ্যের সকল কিছুর ফয়সালা করেন ৷ <u>এবং নিদর্শনসমূহ</u> অর্থাৎ তাঁর কুদরত ও অপার ক্ষমতার প্রমাণসমূহ স্ববিস্তারে সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করে দেন। যাতে হে মক্কাবাসীগণ তোমরা প्रतक्षशास्त्र आधारम ह्वारिक अर्थ (اَ أَلُوْ مَكُمْ بِالْبِعَثِ تُوفِنُونَ عَلَيْ الْبِعَثِ تُوفِنُونَ وَلَوْنُونَ وَلَا اللَّهُ الْمُعْتِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَهُو الَّذِي مُدُّ بَسَطَ الْأَرْضُ وَجَعَلَ خَلَقَ فِيْهَا رُوَاسِي جِبَالًا ثُوَابِت وَأَنَّهُوا مَ وَمِنْ كُلِّ الشُّمُراتِ جَعَلٌ خَلَقٌ فِيبُهَا زَوْجَبُنِ اثْنَيْنِ مِنْ كُلِّ نَوْع بُغَشِي يُغَطِّى اللَّبُلَ بِظُلْمَتِهِ النَّهَارَ لِ إِنَّ فِي ذَالِكَ الْمَذْكُورِ لَأَيْتٍ دَلَالَاتٍ عَلَى وَحَدَانِيَّتِهِ تَعَالَى لَقِوْمٍ يُتَفَكُّرُونَ فِي صُنْع اللَّهِ.

مُتُنجورَكُ مُتَكاصِفَاتُ فَصِنْهَا طِببُ وَسَبْحُ وَقَلِيْهُ كُمُ الرَّيْعِ وَكَثِيدُهُ وَهُوَ مِنْ دَلَاتِيلِ قُدَرَتِهِ تَعَالَى وَجَنَّتُ بَسَاتِينُنُ مِّنَ ٱعْنَابٍ وُزُرَجُ بِالرَّفَعُ عَطْفًا عَلَى جَنَّاتِ والبجر عكى أعناب وكذا قوله وتنجيل صِنْوَانُ جَمْعُ صِنْدٍ وَهِيَ النَّخَلَاثُ ينجمعها اصل واحد وتنشعب فروعها وُغَيْرُ صِنْوَانٍ مُنْغَرِدَةٍ يُسَقَّى بِالنَّاءِابَ الْجَنَّاتِ وَمَا فِيهَا وَالْبَاءِ أَى الْمَذُّكُورِ بسكا و واحد وينف صل بسال نُدون والسياء بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلِ ﴿ بِضَمَّ الكاف وسكونها فبن كلو وكامين وَهُوَ مِنْ دَلَاتِيلِ قُنَوَتِهِ تَعَالَى إِنَّ فِي ذُلِكَ الْمُذَكُورِ لَايْتٍ لِفَوْمِ يُعْقِلُونَ يَتَدَبُرُونَ.

সৃষ্টি করেছেন, <u>প্রত্যেক ফল</u> অর্থাৎ ফলের প্রত্যেক রকম সৃষ্টি করেছেন দু প্রকারের। তিনি দিনকে রাত্রি ঘারা অর্থাৎ এটার তমসা দ্বারা আচ্ছাদিত করেন। নিকয়ই তাতে অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়ে নিহিত নি<u>দর্শন রয়েছে</u> আ**ন্না**হ তা আলার একত্বাদের ও তাঁর কুদরতের প্রমাণ রয়েছে विश्वामीन সম্প্রদায়ের জন্য ا مُلُ अर्थ विश्विख्याहन ا مُمَلُ অর্থ সৃষ্টি করেছেন। 🛴 🧳 অর্থ সুদৃঢ় পাহাড়সমূহ। يُعُمِّى অর্থ আচ্ছাদিত করেন :

তিনিই ভূমিকে বিস্তৃত করেছেন এবং তাতে পর্বত ও নদী

8. शुंबिरीए विजिन्न पश्च पर्वार विजिन्न पक्षण وفيى الأرض قسط م بقاع مُسخت لمِفة পরস্পর সংলগু। এটার কতক অংশ উর্বর, কতক অংশ লবণাক্ত: কতক অংশ কম উপকারী আর কতক অংশ বেশ উপকারী। এটাও তাঁর কুদরতের নির্দশন। আছে বহ দুক্ষা-কানন, শস্যক্ষেত্র: একাধিক শিরবিশিষ্ট ও এক শিরবিশিষ্ট খর্জুর বৃক্ষ, তাদেরকে দেওয়া হয় একই পানি। আর স্বাদে তাদের কতককে কতকের উপর শ্রেষ্ঠত দেই। কিছু তো রয়েছে সুমিষ্ট, আর কিছু রয়েছে তিজ। এগুলোও হলো আল্লাহ তা'আলা কুদরতের প্রমাণ : অবশ্যই বোধ শুক্তি সম্পন্ন সম্প্রদায়ের জন্য চিন্তাশীল সম্প্রদায়ের জন্য এতো অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়সমূহে রয়েছে जें। عَطْف वा अतु اللهِ عَنْاتُ अणेरक وَنَاتُ वा जनसङ्ग्रह्म عُطَف आत - اعناب आत وَثُع अन आरब عُطَف वा অব্যান্ধণে 🂢 সহ পাঠ কর্ন্নী যায়। পরবর্তী শব্দ 🕰 ও -এর বহুবচন। এমন খর্জুর বৃক্ষ যার কাও একটি কিছু মাধা একাধিক। عَنْهُ صِنْوَانِ এক মাধাবিশিষ্ট খর্জুর বৃক্ষ। ﴿ كُسُمْ عُمْ اللَّهُ مُعْلَمُ مُ اللَّهُ مُسْمَى مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ المَّعْلَمُ المُّعْلَمُ المَّعْلَمُ المُّعْلَمُ المُعْلَمُ المُّعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُّعْلَمُ المُّعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُّعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمِينُ المُعْلَمُ المُعْلَمِ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلَمُ المُعْلَمُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلْمُ المُعْلِمُ الم পঠিত হলৈ অৰ্থ হবে ঐ جنات [উদ্যানে] এবং ঐতলোতে যা আছে তাতে পানি দেওয়া হয়। আর 🕉 সহ অর্থাৎ নাম পুরুষ পুংলিকরপে গঠিত হলে অর্থ ইবে উল্লিখিত वें अर्था و ( الله بُغَوَّـلُ अर्था राष्ट्र शानि मिखवा व्य পুরুষ বহুবচন ও নাম পুরুষ একবচন উভয়ব্রপেই পঠিত রয়েছে الْكُنُّالُ এটার يا অক্ষরটিতে পেশ ও সাকিন উভয়ভাবেই পাঠ করা যায় :

ه. وَإِنْ تَعْجُبُ بِا مُحَدَّدُ مِنْ تَكُذِيْب الْكُفَّارِ لَكَ فَعَجَبُّ حَقِبْقُ بِالْعُجُب قَوْلُهُمْ مُنْكِرِيْنَ لِلْبَعْثِ الْذَا كُنَّا تُرَابًا اَإِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيثِدِ - لِأَنَّ الْقَادِرَ عَلْي رانشاء الخلق وَمَا تَقَدَّمَ عَلَى غَيْرٍ مِثَالٍ سَبَقَ قَادِرٌ عَلَى اعَادَتِهِمْ وَفِي الْهُمْزَتَيْنِ فِي الْسُوضِعَيْنِ التَّحْقِيقُ وَتَحْقِيقُ ٱلْأُولُى وَتَسْهِبُ لُ النَّانِيَةِ وَإِدْخَالُ الْبِفِ بَيْنَهُمَا عَلَى الْوَجْهَيْنِ وَتُرْكِهَا وَفِيْ قِرَاءَةٍ بِالْاِسْتِيفْهَامِ فِي الْاَوْكِ وَالْخَبِرُ فِي النَّسَانِعِي وَاكْفُرِي عَكُسُهُ أُولَيْدِكَ الَّذِينَ كُفُرُوا بِرَبِهِمْ وَأُولَٰئِكَ الْأَغْلَالَ فِي اعْنَاقِهِمْ ج وَأُولَنَّكِ اصَحْبُ النَّارِ هُمْ فِيلَهَا خُلِدُونَ.

وكشتكغيج كمؤنك بالشيكنة العكاب فكك الْحسَنَةِ الرَّحْمَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلُثُ لَا جَمْعُ الْمَثُلَةِ بِنُوزُنِ السُّمُوةِ أَيُّ عُقُوبَاتُ أَمْثَالَهُمْ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الْلَّا يَعْتَبِرُوْنَ بِهَا وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُوْ مَعْفِرَةٍ لُلِنَّاسِ عَلَى مَعَ ظُلُوبِهِمْ } وَالَّا لَمْ يُتَرُكُّ عَلَى ظَهْرِهَا دَابَّةً وَإِنَّ رَبُكَ لَشَدِينُدُ الْعِقَابِ ৫. হে মুহামদ 🚃 ! কাফেরগণ কর্তৃক অস্বীকার করার দরুন যদি তুমি বিশ্বিত হও তবে বিশ্বয়ের কারণ হলো মূলত অধিক বিশ্বয়যোগ্য হলো তাদের অর্থাৎ পুনরুখান অস্বীকারকারীদের কথা: মাটিতে পরিণত হওয়ার পরও কি আমরা নতুন জীবন লাভ করবঃ কারণ যিনি কোনোরূপ পূর্ব নমুনা ব্যতিরেকে সকল সৃষ্টি ও উল্লিখিত বিষয়সমূহ সৃষ্টি করতে সক্ষম তিনি এগুলো পুনর্বার সৃষ্টি করতে নিশ্চয়ই আরো অধিক সক্ষম । 👸 এবং 🖒 এ উভয় স্থানেই হামযাদয়কে আলাদা আলাদ্য স্পষ্টভাবে বা প্রথমটি স্পষ্ট ও দিতীয়টিকে তাসহীল করত উভয় অবস্থায়ই এতদুভয়ের মধ্যে একটি আলিফ বদ্ধি করত বা তা পরিত্যাগ করত পাঠ করা যায়। এক কেরাতে প্রথমাংশের [অর্থাৎ । ।।। হাম্যাটি ক্রি বা প্রশ্নবাচক ও দ্বিতীয় অংশর্টিতে (অর্থাৎ 🖒 🗓 হাম্যাটি 🕹 🕳 [অর্থাৎ বিবরণমূলকর্মপে]] গণ্য করা হয়েছে। অপর এক কেরাতে এটার বিপরীত পাঠ আর্থাৎ প্রথমটিতে خَبْرَتُ বা বিবরণমূলক ও দ্বিতীয়টিতে र्वा প্রশ্নবোধকরূপে] রয়েছে। তারাই তাদের প্রতিপালককে অস্বীকার করে এবং তাদেরই গলদেশে থাক<u>বে লৌহ শৃঙ্খল। তারাই অগ্নি</u>বাসী ও সেখানে তারা স্থায়ী হবে।

। जाता विक्तु कत्र नीघ आजाव आप्रात नावि कत्र ، وَنَزَلَ فِي اسْتِعْجَالِهِمُ الْعُذَابِ إِسْتِهْزَاء এই সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা নাজিল করেন। <u>মঙ্গ</u>লের পরিবর্তে অর্থাৎ রহমত ও করুণার পরিবর্তে তারা তোমাকে মৃদ্দ অর্থাৎ শাস্তি তুরান্বিত করতে বলে, যদিও তাদের পূর্বে তার বহু দৃষ্টান্ত অর্থাৎ তাদের মতো অস্বীকারকারীদের উপর শাস্তি নিপতিত হওয়ার বহু দষ্টান্ত গত <u>হয়েছে;</u> কিন্তু তারা তা হতে কোনোরূপ শিক্ষাগ্রহণ করতেছে না। এসিট্রা এটা ভিটে তক্তে উচ্চারিত শব্দ 🕮 -এর বহুবচন। অর্থ- দৃষ্টান্তমূলক শান্তি। মানুষের সীমালজ্ঞন সত্ত্বেও তোমার প্রতিপালক মানুষের প্রতি ক্ষমাশীল। নতুবা তিনি পৃথিবীতে বিচরণশীল কোনো প্রাণী আন্ত ছাড়তেন না। আর তোমার <u>প্রতিপালক</u> যারা তার প্রতি অবাধ্যাচরণ করে তাদেরকে শান্তিদানেও কঠোর। على طلوبه এ স্থানে অর্থাৎ উপর) শব্দটি ক্র অর্থাৎ সাথে, সর্ব্তেও जार्थ नावरू रागाह veebly.com

لِمُن عَصَاهُ. www.eelm. ٧. وَيَقُولُ النَّذِينَ كَغُرُوا لَولاً هَلاَ انْزِلَ عَلَبْمِ عَلَى مُعَلَّمَ الْنَزِلَ عَلَبْمِ عَلَى مُعَمَّدٍ أَيدُ مُن رُبَّهٍ كَالْعَصَا وَالْبَدِ وَالنَّاقَةِ قَالَ تَعَالَى إِنْعَا آنَتَ مُنْزِرً مُنْزِلً مُنْزِلً مُنْزِلً مُنْزِلً مَنْزِلً مَن الله عَلَيْنَكَ وَلَيْمَ وَلَيْمَ مَنْ الله مَن مَن الله عَلَيْنَ فَعُرُ مُن الله مَن مِن الله عَلَيْنَ مِنا المُعَرِحُونَ .

৭. আর যারা সতা প্রত্যাখ্যান করেছে তারা বলে, তার নিকট অর্থাৎ মুহাছদ ্রে -এর নিকট তার প্রতিদানকের পক্ষ হতে কোনো নিদর্শন যেমন লাচি, হাত হতে জ্যোতি বিকিরণ, পাথর হতে ইট্র নির্দান করেন, তুমি তো একজন সতর্ককারী কান্তেন্দেরকে তার প্রদর্শনকারী বই কিছুই নও। নিদর্শন আনম্বন তোমার কর্তব্য নয়। আর প্রত্যেক সম্প্রদরের কর্ত্ব নয়। বার কর্তব্য নয়। আর প্রত্যেক সম্প্রদরের কর্ত্ব নয়। আর প্রত্যেক সম্প্রদরের জন্ম রয়েছে পথ প্রদর্শক। অর্থাৎ নবী। যিনি আল্লাহ তা আলা প্রদর্গত কিন নিদর্শনের আহার রাজপোলকের প্রতি তালেরক আহ্বান জানান। তাদের দাবি অনুসারে তিনি নিদর্শন প্রদর্শন করেন না।

#### তাহকীক ও তারকীব

خَبر शला وَلَكُ الخ هاه وَ قَوْلُهُ سُوْرَةُ الرَّغْدِ शला युरुणमा आत مُكِيَّةٌ वाला युरुणमा आत مُكِيَّةٌ अात الخ غَبر राजीय एवं त्राणेद के प्रवािष मानी वा मानानी वालात लोगिए केंक तराहर - ). (الْآلِيْنَ كَغُرُواْ (الْآلِيْنَ मानी : ﴿ وَهُوَ اللَّهُ مُوالَّالِيْنَ مَعَنُواْ الْحَقَّ الْمُؤَالِّمُ وَهُوَ اللَّهُ وَمُواْ الْحَقَّ مَكُواً الْحَقَّ مَكُوالُونِ الْمَقَالِيَّةِ الْمُؤَالِّمُ الْبَرَقُ عَلَيْكُ الْبَرَقُ مَا اللَّهُ الْمُؤَالِّمُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤَالِّمُ اللَّهُ الْمُؤَالِّمُ اللَّهُ اللَّمِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

إِضَافَةُ الشَّرْزِ إِلَى نَفْسٍ এর মধ্যে فَوَلَمُ ٱلْإِضَافَةُ بِمُعَنِّى مِنْ اِصَافَةُ الشَّرْزِ إِلَى نَفْسٍ এর মধ্য مِنَا الْكِتَابِ এই ক্ষাব যে, إِضَافَةُ الشَّرْزِ إِلَى نَفْسٍ المَعَ

উপ্তরের সারকথা হলো– إِضَائَةُ بِمَعْنَى الكُّرِمِ स्म সময় আবশ্যক হয় यथन إِضَافَةُ الشَّرْ إِلَى نَفْسٍ ह्य । আর এখানে أَضَافَةُ الشَّرْ إِلَى نَفْسٍ وَعَالَمُ الكَّرِمِ وَالْحَالِينَ اللَّهِ مِعْنَى مِنْ

ें उस दरप्रतः الْمُورِيَّةُ بِالْبًا ، अवात مُعْرِيَةُ بِالْبًا ، अवात مُعْرِينُ اللهِ الْمُعْرِينُ آلَا اللهِ

राला जात ववत । اللهُ शरला प्रवर्णन اللهُ अरात اللهُ अरात اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

क्षे अर्था अर्था अर्था अर्था अर्था करात है साक्ष्येत हैं साक्ष्येत हैं साक्ष्येत हैं साक्ष्येत हैं साक्ष्येत हैं साक्ष्येत अर्था अर्थ

উল্লে. عَمُلُمُ এখানে خَلَقَ অর্থে হয়েছে, مَمْلُ অর্থে হয়নি।

वत छाक्सीत कहा दास्रह । مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ वत सरधा : فَوْلُـهُ مِنْ كُلِّ شَوْعٍ

তেরোতম পারা : সুরা আর–রা\*দ

و حَالً عِنْ عَلَى عَلَى اللَّهُ عِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَ عَامِلُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ ع عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

نَخَلَةً لَهَا رَأْسَانِ وَاصَلُهَا وَاحِدُ - বর্ণে তিন ধরনের হরকতই হতে পারে। অর্থ হলো صَادَ वें صَلُهَا وَأَسُلُهَا وَأَصِدُهُ عَلَيْهُ مِعْنَوَانَ তথা এমন খর্জুর বৃক্ষ যার মূল একটি কিন্তু মাথা দুটি।

ত্রত তার নায়েবে ফায়েল টা اَلْجَنْاتُ হবে এবং مُذَكَّرٌ हो أَنْجَنْاتُ হবে এবং مُذَكَّرٌ وَالْمَاءِ وَالْمَاء সরতে তার ফায়েল উল্লেখ হবে।

এর সাথে . يُنْبِرُ अच्छाि देव इरव । مُذَكِّر غَائِبُ विक् इरव : تُعَضِّلُ अर्था : فَوَلَمُ سِالْيَاء विक अर्थ - يُنْبِرُ

खन्न. काता जेंद्र हैं पाता करताहन। केंद्र पाता केंद्र हैं पाता करताहन। केंद्र पाता करताहन। केंद्र पाता करताहन। केंद्र हैं पाता करताहन। केंद्र हैं पाता करताहन। केंद्र हैं पाता करताहन केंद्र हैं पाता केंद्र हैं पाता केंद्र हैं पाता केंद्र हैं पाताहन करता केंद्र हैं पाताहन करता केंद्र हों पाताहन करता केंद्र हों पाताहन करता केंद्र हों पाताहन करता केंद्र हों पाताहन करता हैं केंद्र हों पाताहन करता केंद्र हों पाताहन करता हैं केंद्र हों पाताहन करता है केंद्र है केंद्र हों पाताहन करता है केंद्र है

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সুরায়ে রা'দ প্রসঙ্গে : এ সূরাটি সম্পর্কে ভাফসীরকারণণের একাধিক অভিমত রয়েছে। হযরত আশুল্লাহ ইবনে আব্দার (রা.)-এর মতে, এ সূরাটি মক্কায় নাজিল হয়েছে। হযরত সাঈদ ইবনে জোবায়ের (র.), হয়রত হাসান বসরী (র.), হয়রত ইকরিমা (র.), হয়রত আতা (র.) এবং হয়রত জাবের ইবনে জায়েদ (র.) এ মতই পোষণ করেছেন। এদিকে আবৃশ শেষ এবং ইবনে মারদুবিয়া থেকে বর্ণিত আছে যে, এ সূরাটি মদীনায় অবতীর্ণ। ইবনে জোবায়ের (র.), কালবী (র.) এবং মারাজতেল (র.) এ মতই পোষণ করেছেন।

তৃতীয় আর একটি মত হলো, দৃটি আয়াত ব্যতীত আর সবই মদীনা তৈয়্বায় নাজিল হয়েছে, গুধুমাত্র দৃটি আয়াতই মঞ্জায়ে মুয়াযযমায় নাজিল হয়েছে। আয়াত দুটি হলো এই-

> وَكُوْ أَنَّ قُوْانًا سُيُرَتْ بِهِ الْجِبَالُ (ٱلْآيَةُ) . وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كُفُرُوا تُصِينِهُمْ بِمَا صَنْعُوا (ٱلْآيَةُ) .

বর্ণিত আছে যে, হযরত আদৃল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) এবং হযরত কাতাদা (র.) এ মত পোষণ করতেন। ইবনে আবি শায়বা থেকে জাবের ইবনে জায়েদের কথা বর্ণিত আছে যে, মৃত ব্যক্তির নিকট তারা সূরায়ে রা'দ পাঠ করতেন। কোননা এর বরকতে মৃত ব্যক্তির রহ কবজ করা সহজ হয়। –|তাফসীরে ফতহুল কাদীর, খ. ৩, পৃ. ৬৩]

এ সুরায় ৪৩টি আয়াত, ৮৬৫৫ টি বাক্য এবং ৩৫০৬টি অক্ষর রয়েছে।

এ সুরায় দীন ইসলামের মৌলিক আকিদাসমূহের বিবরণ রয়েছে। অর্থাৎ তাওহীদ, রেসালাত, ওহী, কর্মফল এবং হক ও বাতিলের তাৎপর্য এবং পার্থক্য সম্পর্কে বিশেষ আলোচনা স্থান পেয়েছে। তাই সূরার শুরু থেকেই হকের বিবরণ রয়েছে এবং এত সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে যে, পবিত্র কুরআন যে মহান আল্লাহ তা'আলার কালাম একথা দ্রুব সত্য। হক বা সত্যের বৈশিষ্ট্য হলো এই যে, তা বিজয়ী এবং স্থায়ী হয়। আর যা বাতিল তা বিদায় নিতে বাধ্য হয়। পবিত্র কুরআনের সত্যতা এ কথারই প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : বিগত সূরার ওকতে কুরআনে হাকীমের সভাভার বিবরণ ছিল এবং সূরার পেনেও এ কিংলেব উপর আনোকপাত করা হয়েছে। ঠিক এভাবে এ সূরাও পবিত্র কুরআনের সভাভার বিবরণ দিয়ে ওক করা হয়েছে। এবংপর বিধারিতভাবে আরাহ তা'আলার একত্বাদের দলিল-প্রমাণ এবং তার বিশ্বয়কর কুদরত হিকমতের আলোচনা রয়েছে। এবংপর আধারতোর কথা উল্লেখ রয়েছে। যারা নবুয়তকে অস্বীকার করে তাদের সন্দেহের জবাব দেওয়া হয়েছে। আলাহ তা'আলার একত্বাদ, পবিত্র কুরআনের সতাভার বিবরণ, প্রিয়নবী হয়বছে রাস্ত্রল কারীম ক্ষ্মি -এর নবুয়ত ও বেসালাতের প্রকৃষ্ট প্রমাণ এবং আথারাতের সভাভার কথা সুম্মাইভাবে এ সূরায় আলোচিত হয়েছে। পূর্ববর্তী সূরার শেষে পবিত্র কুরআনের বৈশিষ্ট্য এভাবে বর্ণিত হয়েছে-

مَا كَانَ حَدِيْنًا بِكُفَتَرِى وَلْكِنْ تَصْدِيْقَ الَّذِي بَيْنَ بَدَيْهِ وَتَغْصِيْلَ لِكُلِّ شَن وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ بُوْمِئُونَ.

এটা কারো বানানো কথা নীয়, বরং এ হলো তার পূর্ববর্তী কথারই অনুকূল, প্রত্যেকটি বিষয়ের বিস্তারিত বিবরণ এবং হেদায়েত ও রহমত। ঠিক এমনিভাবে এ সূরাও পবিত্র কুরআনের সত্যতার বিবরণ দিয়ে তরু করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে-الكَتْرُ رَبِّكُ الْحُتُّ الْمُحَدِّدُ وَالْفِيكُ مِنْ رَبِّكِ الْمُحَنَّ

এতলো কিতাবেরই আয়াতসমূহ। হে রাসূল। আপনার প্রতিশালকের পক্ষ থেকে আপনার প্রতি যা কিছু নাজিল হয়েছে তা দ্রুব সতা, সন্দেহাজীত। কিন্তু এতদসব্যুও অধিকাংশ লোক তা বিশ্বাস করে না, তার প্রতি ঈমান আনে না। এমন উজ্জ্বল নিদর্শনসমূহকে তারা অধীকার করে।

अथरनारक گُرُون مُتَطَمَّدُة : এখেনের অর্থ আল্লাহ জানেন। উত্মতকে এর عُمُونُ : अथरनार को आलाই জানেন। উত্মতকে এর অর্থ বলা হয়নি। সর্বসাধারণের পক্ষে এর পেছনে পড়াও সমীচীন নয়।

অতএব আয়াতের অর্থ এই যে, এ কুরআন এবং যেসব বিধিবিধান আপনার প্রতি অবতীর্ণ হয়, সেগুলো সব সত্য এবং সন্দেহের অবকাশমুক্ত কিন্তু অধিকাংশ লোক চিন্তাভাবনা করার কারণে তা বিশ্বাস করে না।

ভিতীয় আয়াতে আন্তাহ তা'আলার অন্তিত্ব ও তাওহীদের প্রমাণাদি বর্ণিত হয়েছে। অর্থাৎ তাঁর সৃষ্টি ও কাণিররির প্রতি গভীরতাবে লক্ষ্য করলে বিশ্বাস করতে হবে যে, এগুলোর এমন একজন স্রষ্টা আছেন যিনি সর্বলক্তিমান এবং সমগ্র সৃষ্টজগৎ বি মুঠোর মধ্যে।

जरूनिक <del>बारावाँ</del>स कार्यन-व्यत्स (०५ व्यु)~३३ (क)

আকাশের দেহ দৃষ্টিগোচর হয় কি? সাধারণত বলা হয় যে, আমাদের মাথার উপরে যে নীল রঙ দৃষ্টিগোচর হয় তা আকাশের রঙ। কিন্তু বিজ্ঞানীরা বদেন, আলা ও অন্ধকারের সংমিশ্রণে এই রঙ অনুভূত হয়। নিচে তারকারাজির আলো এবং এর উপরে অন্ধকার। উভয়ের সংমিশ্রণে বাইরে থেকে নীল রঙ অনুভূত হয়। যেমন গভীর পানিতে আলো বিচ্ছারিত হলে তা নীল দেখা যায়। কুরআন পাকের কতিপয় আয়াতে আকাশ দৃষ্টিগোচর হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। যেমন এ আয়াতে خَرْنَهُ বলা হয়েছে এবং অন্য এক আয়াতে خَرْنَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَالْكُواللَّهُ وَاللَّهُ وَالَ

এরপর বলা হয়েছে- تَمَرُنَّ عَلَى الْكُرْسُ এর্থাৎ অভঃপর আরশের উপর প্রতিষ্ঠিত ও বিরাজমান হলেন, যা সিংহাসনের অনুরূপ। এ বিরাজমান হওরার স্বরূপ কারো বোধগম্য নয়। এতটুকু বিশ্বাস রাখা যথেষ্ট যে, যেরূপ বিরাজমান হওরা তার পক্ষে উপযুক্ত, সেরূপেই বিরাজমান রয়েছে।

खर्थार आल्लार का आला पूर्य उ ठऋतक : هَوْلُهُ وَسَخْدَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْدِى لِاجَلِ مُسَمَّى ا আজ্ঞारीन कर्दतरहन । প্ৰত্যেকটিই একটি নিৰ্দিষ্ট গতিতে চলে ।

আজ্ঞাধীন করার অর্থ এই যে, উভয়কে যে যে কাজে নিয়োজিত করেছেন, তারা সর্বদা তা করে যাচ্ছে। হাজারো বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেছে; কিন্তু কোনো সময় তাদের গতি চুল পরিমাণ কমবেশি হয়নি। তারা ক্লান্ত হয় না এবং কোনো সময় নিজের নির্দিষ্ট কাজ ছেড়ে অন্য কাজে লিপ্ত হয় না। নির্দিষ্ট সময়ের দিকে ধাবিত হওয়ার এ অর্থও হতে পারে যে, তারা সমগ্র বিশ্বের জন্য নির্দারিত সময় অর্থাৎ কিয়ামতের দিকে ধাবিত হচ্ছে। এ গন্তব্যস্থলে পৌছার পর তাদের গোটা ব্যবস্থাপনা তছনছ হয়ে যাবে।

আরেকটি সম্ভাব্য অর্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক গ্রহের জন্য একটি বিশেষ গতি ও বিশেষ কক্ষপথ নির্দিষ্ট করে দিয়েছেন। তারা সবসময় নিজ নিজ কক্ষপথে নির্ধারিত গতিতে চলমান থাকে।

এসব এহের এক একটির আয়তন পৃথিবীর চেয়ে বহুওণ বড়। এওলো বিশেষ কক্ষপথে বিশেষ গতিতে হাজারো বছর যাবৎ একই ভঙ্গিতে চলমান রয়েছে। এদের কলকজা কখনো ক্ষয়প্রাপ্ত হয় না, ভাঙ্গে না এবং মেরামতেরও প্রয়োজন দেখা দেয় না। বিজ্ঞানের বর্তমান চূড়ান্ত উন্নতির প্রও মানব নির্মিত বস্তুসমূহের মধ্যে এদের পূর্ণ নজির দূরের কথা, হাজারো ভাগের এক ভাগ পাওয়াও অসম্ভব। প্রকৃতির এ ব্যবস্থাপনা উচ্চৈঃস্বরে ডেকে বলছে যে, এর পেছনে এমন একজন স্রষ্টা ও পরিচালক রয়েছেন, যিনি মানুষের অনুভূতি ও চেতনার বহু উর্দ্ধে।

প্রত্যেক কাজের পরিচালক প্রকৃতপক্ষে আল্লাই ডা'আলা; মানবীয় পরিচালনা নামে মাত্র : ﴿ اَلْاَمْرُ । অর্থাং আল্লাই তা'আলা প্রত্যেক কাজ পরিচালনা করেন। সাধারণত মানুষ নিজের কলাকৌশলের জন্য গর্ববাধ করে। কিন্তু একট্ চোখ খুলে দেখলেই বুঝা যাবে যে, তার কলাকৌশল কোনো বন্তু সৃষ্টি করতে পারে না। আল্লাহ তা'আলার সৃজিত বন্তুসমূহের নির্ভূল ব্যবহার বুঝে নেওয়াই তার কলাকৌশলের শেষ গন্তব্য। জাগতিক বন্তুসামগ্রী ব্যবহার করার যে ব্যবস্থা, তাও মানুষের সামর্থ্যের বাইরে। কেননা মানুষ প্রত্যেক কাজে অন্য হাজারো মানুষ, জানোয়ার ও অন্যান্য সৃষ্ট বন্তুর মুখাপেক্ষী যেগুলোকে সে নিজ কলাকৌশলের মাধ্যমে নিজের কাজে নিয়োজিত করতে পারে না।

মান্তাহ তা আলার শক্তিই প্রত্যেক বস্তুকে অমা বস্তুর সাথে এমনতাবে জুড়ে দিয়েছে যে, আপনা-আপনি এনে জড়ে হয় আপনাব পৃথ নির্মাণের প্রয়োজন হলে স্থপতি থেকে ওক করে রঙ পালিশকারী সাধারণ কর্মী পর্যন্ত শত মানুম নিজেনের শারীরিক সামর্থা ও কারিগারি বিদ্যা নিয়ে আপনার সেবা করতে প্রস্তুত দেখা যাবে। বহু দোকানে বিক্ষিপ্ত নির্মাণ সামন্ত্রী আপনি নিজ প্রয়োজনে প্রস্তুত পাবেন। কিন্তু নিজৰ অর্থ অথবা কলাকৌশলের জোরে এসব বস্তুর মূল উপাদান সৃষ্টি করতে এবং সব মানুষকে স্ব স্থাক্ত পাবেন। কিন্তু নিজৰ অর্থ অথবা কলাকৌশলের জোরে এসব বস্তুর মূল উপাদান সৃষ্টি করতে এবং সব মানুষকে স্ব স্থাক্ত প্রস্তুত পাবেন এক জারিগারী প্রতিতা সম্পন্ন করে পড়ে ভুলতে আপনি সক্ষম হবেন না। নির্মান্তরে স্ব স্থাক্ত প্রস্তুত পাবিচালনা একমাত্র চিরঞ্জীব ও মহাব্যবস্থাপক আল্লাহ তা আলারই কাল । মানুষ একে নিজের কলাকৌশল মনে করলে তা মুর্বতা বৈ আর কিছু হবে না।

হতে অর্থাৎ তিনি আয়াতসমূহকে তন্ন তন্ন করে বর্ণনা করেন। এর অর্থ কুরআনের আয়াতসমূহ হতে পারে। আরাহ আআলা একলো নাজিল করেছেন। অতঃপর রাসুলুরাহ 🚃 -এর মাধ্যমে তা বর্ণনা ও ব্যাখ্যা করেছেন।

অথবা আলোচ্য আয়াতের অর্থ আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তির নিদর্শনাবলিও হতে পারে। অর্থাৎ আসমান, জমিন ও স্বয়ং মানুষের অন্তিত্ব, এতলো বিন্তারিতভাবে সর্বদা ও সর্বত্র মানুষের দৃষ্টির সামনে বিদ্যামান রয়েছে।

ভিত্তি আৰু তিন্তি কি নিজ্ঞান কৰিছে কৰিছ

. अर्था९ जिनिरे कृमक्लरक तिक्कु करताहन এवर أَوُرُضُ وَجَعَلُ فِيهَا رُواسِي وَأَنْهَارًا وَالْسِي وَأَنْهَارًا ا जार जात नाशफ़ नर्वछ थ नम-नवी नृष्टि करताहन ।

ত্মওলের বিবৃতি তার গোলাকৃতির পরিপন্থি নয়। কেননা গোলাকার বকু যদি অনেক বড় হয়, তবে ভার প্রত্যেকটি অংশ একটি বিবৃত পৃষ্ঠের মতোই দৃষ্টিগোচর হয়। কুরআন পাক সাধারণ মানুষকে তালের দৃষ্টিকোণে সন্ধোধন করে। বাহ্যদশী ব্যক্তি পৃথিবীরে একটি বিবৃত্ত পৃষ্ঠরপে দেখে। তাই একে বিবৃত্ত করা শব্দ ছারা বাক্ত করা হয়েছে। এরপর পৃথিবীর ভারসামা বজায় বাবা ও অন্যান্য অনেক উপকারিতার জন্য এর উপর সুউচ্চ ও ভারি পাহাড় প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে। এসব পাহাড় একদিকে ভূ-পৃষ্ঠের ভারসাম্য বজায় রাখে এবং অন্যদিকে সম্ম্য সৃষ্টজীবকে পানি পৌছাবার ব্যবস্থা করে। পানির বিরাট ভাবার পাহাড়ের পৃত্তি বরুক আকারে সঞ্চিত রাবা হয়। এর জন্য কোনো টৌবাচ্চা নেই এবং তা তৈরি করারও প্রয়োজন নেই। অপবিত্র বা নৃষিত হাওয়ারও কোনো সন্ধাননা বিরা অতঃপর এক একটি ভূপর্তক ক্ষমুধারার সাহায্যো সম্ম্য বিশ্বে ছড়িয়ে দেওয়া হয়। এ ক্ষমুধারা থেকেই কোধাও প্রকাশ্য নদ-ননী ও বান্ধ-বিন্ধ নির্ণত হয় এবং কোধাও ভূপর্তেই পুক্তিয়ে থাকে। অতঃপর ভূপের মাধ্যমে এ ক্ষমুধারায় সন্ধান করে তা থেকে পানি উত্তোলন করা হয়।

अर्थार এ ए- गृष्ठै (यर्क नानांविध रून उरित्र وَرَجَيْنِ الْمَيْنِ وَجَيْنِ الْمُعْنِينِ الْمُعْنِينِ الْمُعْنِينِ مَعْلَى لِمُعْنِينِ الْمُعْنِينِ - अर अर्थ प्रान्त पृष् वकात पृष्ठि कर्राह्म अरः श्राप्त रूप अर्थ पृ ना राह अकारिक अकाव राह राह प्राप्त प्राप्त प्राप्त करा राहाह । وَرَجَيْنِ الْمُعْنِينَ क्ष्म कात राह करा राहाह । وَرَجَيْنِ الْمُعْنِينَ اللهُ مَا ا

عَوْلُهُ يُغْشِي اللَّيْلُ النَّهَارُ : অর্থাৎ আরোহ তা'আলাই রাত্রি দ্বারা দিনকে ঢেকে দেন। অর্থাৎ দিনের আলোর পর রাত্রি নিয়ে আসেন। যেমন কোনো উজ্জ্ল বস্তুকে পর্না দারা আবৃত করে দেওয়া হয়।

निःशत्सार श्रमध शृष्टि ७ छात পরিচালনা ও বাবহ্বাপনার মধ্য : قَنُولُتُ إِنَّ فِينَ وْلِيَكَ لَاٰيَاتٍ لَيَّقُومُ يُسَتَفَيَّدُونَ ভিত্তাশীলদের জন্ম আল্লাই তা'আলার অপার শক্তির বহু নিদর্শন বিদ্যমান রয়েছে :

وَمِي الْاَرْضِ قِطْعٌ مُتَجَاوِراتُ وَجَنَّاتُ مِن اَعْنَابٍ وَزَرَعُ وَنَخِيلُ صِنْوَاذُ وَعَيُرُ صِنْوَانٍ بِسُنَعَى بِمَا ۚ وَرَاحِمٍ وَنَعُمَرِلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضِ فِي الْأَكُلِ .

অর্থাৎ অনেক ভূমি খণ্ড পরম্পর সংলগ্ন হওয়া সত্ত্বেও প্রকৃতি ও বৈশিষ্ট্যে বিভিন্ন রূপ। কোনোটি উর্বর জমি ও কোনোটি অনুবর, কোনোটি নরম ও কোনোটি শক্ত এবং কোনোটি শস্যের উপযোগী এবং কোনোটি বাগানের উপযোগী। এসব ভূখণ্ডে রয়েছে আঙ্গুরের বাগান, শস্য ক্ষেত্র এবং থেজুর বৃক্ষ। তন্মধ্যে কোনো বৃক্ষ এমন যে এক কাণ্ড উপরে পৌছে দু কাণ্ড হয়ে যায়: যেমন সাধারণ বৃক্ষ এবং কোনোটিতে এক কাণ্ডই থাকে; যেমন খেজুর বৃক্ষ ইত্যাদি।

এসব ফল একই জমিতে উৎপন্ন হয় একই পানি দ্বারা সিক্ত হয় এবং চন্দ্র ও সূর্যের কিরণ ও বিভিন্ন প্রকার বাতাসও সবাই এক রকম পায়; কিন্তু এ সন্ত্বেও এসবের রঙ ও স্বাদ বিভিন্ন এবং আকারে ছোট ও বড়।

সংলগ্ন হওয়া সত্ত্বেও নানা ধরনের বিভিন্নতা এ বিষয়ের সুস্পষ্ট প্রমাণ যে, একই উৎস থেকে উৎপন্ন বিচিত্রধর্মী এসর ফল-ফসনের সৃষ্টি কোনো একজন বিজ্ঞ ও বিচক্ষণ সন্তার আদেশের অধীনে চালু রয়েছে – গুধু বন্তুর রূপান্তরে নয়; যেমন এ শ্রেণির অজ্ঞলোক তাই মনে করে। কেননা নিছক বন্তুর রূপান্তর হলে সব বন্তু অভিনু হওয়া সত্ত্বেও এ বিভিন্নতা কিরুপে হতো। একই জমি থেকে এক ফল এক ঋতুতে উৎপন্ন হয় এবং অন্য ফল অন্য ঋতুতে। একই বৃক্ষে একই ভালে বিভিন্ন প্রকার ছোট বড় এবং বিভিন্ন স্বাদের ফল ধরে।

ें के हिंदी हैं कि स्मारन्दर এতে আল্লাহর শক্তি, মাহাত্ম্য ও এককত্বের অনেক নিদর্শন রয়েছে বৃদ্ধিমানের জন্য। এতে ইঙ্গিত আছে যে, যারা এসব বিষয়ে চিন্তা করে না, তারা বৃদ্ধিমান নয় যদিও দুনিয়াতে তারা বৃদ্ধিমান ও সমঝদার বলে কথিত হয়।

আলোচ্য প্রথম তিন আয়াতে কাফেরদের নবুয়ত সম্পর্কিত সন্দেহের ত্রাব রয়েছে এবং এর সাথে অবিশ্বাসীদের জন্য শান্তির সতর্কবাণী বর্ণিত হয়েছে।

মৃত্যুর পর পুনর্জীবনের প্রমাণ : আলোচ্য প্রথম আয়াতে তাদের এ সন্দেহের জবাব দেওয়া হয়েছে । বিন্দুর্ম নির্দ্ধির নির্দ

কিছু এর চেয়ে অধিক আশ্চর্যের বিষয় হচ্ছে তাদের এ উক্তি যে, আমরা মৃত্যুর পর যধন মাটি হয়ে যাব, ওধন দিঠীয়বার আমানেরকে কিরুপে সৃষ্টি করা হবে? এটা কি সম্ভবপর? কুরআন পাক এ আশ্চর্যের কারণ স্পষ্টভাবে বর্ণনা করেনি। কেননা পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তির বিষয়কর বিহুপ্রকাশ বর্ণনা করে প্রমাণিত করা হয়েছে যে, তিনি সর্বশক্তিমান। তিনি সমগ্র সৃষ্টজগতকে অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বে এনেছেন, অতঃপর প্রত্যেক বকুর অন্তিত্বের মধ্যে এমন রহস্য নিহিত রেখেছেন যা অনুভব করাও মানুষ্থের সাধ্যাতীত। বলা বাছল্য যে সন্তা প্রথমবার কোনো বকুকে অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বে আনাত কারেণ কঠিন হতে পারেণ কোনো নতুন বকু তৈরি করা মানুষ্থের পাক্তিত্ব আনাত কিরুপে কঠিন হতে পারেণ কোনো নতুন বকু তৈরি করা মানুষ্থের পক্ষেও প্রথমবার কঠিন মনে হয়, কিন্তু পুনর্বার তিরি করতে চাইলে সহজ হয়ে যায়।

আতর্বের বিষয়, কান্টেররা এ কথা বিশ্বাস করে যে, প্রথমবার সমগ্র বিশ্বকে অসংখ্য হিকমতসহ আল্লাহ তা'আলাই সৃষ্টি করেছেন। এবপর পুনর্বার সৃষ্টি করাকে তারা কিরুপে অসম্ভব ও যুক্তিবিরুদ্ধ মনে করে?

স্ঙ্ববত অবিশ্বাসীদের কাছে বড় প্রশু যে, মরে মাটি হয়ে যাওয়ার পর মানুষের অঙ্গপ্রতাঙ্গ ধূলিকণার আকরে বিশ্বময় ছড়িয়ে পড়ে। বায়ু এসব ধূলিকণাকে কোথা থেকে কোথায় পৌছে দেয়। অতঃপর কিয়ামতের দিন এসব ধূলিকণাকে কিরুপে একব্রিত করা হবে, একব্রিত করে কিরূপে জ্রীবিত করা হবে?

কিত্ব তারা দেখে না যে, তাদের বর্তমান অন্তিত্বের মধ্যে সারা বিশ্বের কণা একত্রিত নয় কিঃ বিশ্বের প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের বৃত্বসমূহ, পানি, বায়ু ও এদের আনীত কণা মানুষের বাদ্যের মধ্যে শামিল হয়ে তার দেহের অংশে পরিণত হয়। এ বেচারী অনেক সময় জানেও না যে, যে লোকমাটি সে মুখে পুরেছে, তাতে কতগুলো কণা আফ্রিকার কতগুলো আমেরিকার এবং কতগুলো প্রাচ্য দেশসমূহের রয়েছেঃ যে সন্তা অপারশক্তি ও কলা-কৌশলের মাধ্যমে সারা বিশ্বের বিক্ষিপ্ত কণাসমূহকে একত্রিলা প্রাচ্য দেশসমূহের রয়েছেঃ যে সন্তা অপারশক্তি ও কলা-কৌশলের মাধ্যমে সারা বিশ্বের বিক্ষিপ্ত কণাসমূহকে একত্রিত করে, এমন মানুষ ও জন্তুর অন্তিত্ব খাড়া করেছেন আগামীকাল এসব কণা একত্রিত করা তার পক্ষে কেন মুশক্তির বিশ্বের সমন্ত শক্তি, পানি, বায়ু ইত্যাদি তাঁর আজ্ঞাবহ। তাঁর ইন্সিতে বায়ু তার ভিতরকার, পানি তার ভিতরকার এবং শূন্য তার ভিতরকার সব কণা যদি একত্রিত করে দেয়, তবে তা অবিশ্বাস্য হবে কেনঃ

সতি। বলতে কি কাফেররা আল্লাহ তা'আলার শক্তি ও মহিমাকে চিনতেই পারেনি। তারা নিজেদের শক্তির নিরিখে আল্লাহর শক্তিকে বুঝে। অথচ নভোমধন, ভূমধন ও এতদুভয়ের মধ্যবর্তী সব বন্ধু আপন মর্যাদা সম্পর্কে সম্যক্ত সচেতন এবং আল্লাহ তা আলার আজ্ঞাধীন।

## خاك وياد واب وأتش زنده أند بامن وتو مرده باحق زنده أند

মোটকথা সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি দেখা সন্ত্রেও কাফেরদের পক্ষে নরুয়ও অস্বীকার করা যেমন আন্কর্যের বিষয়, তার চেয়েও অধিক আন্কর্যের বিষয় হচ্ছে কিয়ামতে পুনজীবন ও হাশরের দিন অস্বীকার করা।

এরপর অবিশ্বাসীদের শান্তি উল্লেখ করে বলা হয়েছে যে, এরা শুধু আপনাকেই অস্বীকার করে না; বরং প্রকৃতপক্ষে পালনকর্তাকে অস্বীকার করে। তাদের শান্তি এই যে, তাদের গার্দানে দৌহশৃঞ্চল পরানো হবে এবং তারা চিরকাল দোজকে বাস করবে।

कःएकदान्त विजीव मत्मर हिन এই- यनि वात्विकिके जामिन जान्नार जांजानात त्रामुन राव थात्मन, जर त्रामुन्तव विक्काठरागत कावरण जामिन रामन भावित कथा जनान, रमकरना जारम ना रकनः विजीव जावारज यत स्वताद रामजा रावारक-ويُسْتَغْمِلُونَكُ بِالسَّيِّ فِي قَبْلَ الْحَكَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِنْ فَبْلِهِمُ الْمَشْكُاتُ وَقَنْ بَلَكُ لَفُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَانْ رَبُّكُ لَخُونِدُ الْعِيْسُةِ . لَاعِيْسُةٍ .

হুৰ্পং তারা বিপদমূক্তির মেয়াদ শেষ হওয়ার আগে আপনার কাছে বিপদ নাছিল হওয়ার তাগাদা করে [যে আপনি নবী হয়ে। প্রকলে তাংক্ষণিক আন্ধাব এনে দিন। এতে বুঝা যায় যে, তারা আন্ধাব আসাকে। ধুবই অবস্তুর অথবা অসম্ভব মনে করে]। অথচ তাদের পূর্বে অন্য কাফেরদের উপর অনেক আজাব এসেছে। সকলেই তা প্রত্যক্ষ করেছে। এমতাবস্থায় ওদের উপর আজাব আসা অবান্তর হলো কিরপে। এখানে ঠুঠুর্ট শব্দটি হিচ্চ -এর বহুবচন। এর অর্থ অপমানকর ও দৃষ্টান্তমূলক শান্তি। এরপর বলা হয়েছে, নিশ্চিতই আপনার পালনকর্তা মানুষের গুনাই ও অবাধ্যতা সম্ব্রেও অত্যন্ত ক্ষমাশীল ও দয়ালু। যারা এক্ষমা ও দয়া দ্বারা উপকৃত হয় না এবং অবাধ্যতায় ভূবে থাকে, তাদের জন্য তিনি কঠোর শান্তিদাতাও। কাজেই কোনোরপ ভূল বোঝাবুঝিতে লিপ্ত থাকা উচিত নয় যে, আল্লাই তা'আলা যখন ক্ষমাশীল, দয়ালু তখন আমাদের উপর কোনো আজাব আসতেই পারে না।

কাফেরদের তৃতীয় সন্দেহ ছিল এই, আমরা রাসূল —এর অনেক মোজেজা দেখেছি কিন্তু বিশেষ ধরনের যেসব মোজেজা আমরা দেখতে চাই, সেগুলো তিনি প্রকাশ করেন না কেনা এর উত্তর তৃতীয় আয়াতে দেওয়া হয়েছে—أَيُّ وَالْ الْمِينَ كُفُرُ الْمِينَ كُفُرُ الْمِينَ كُفُرُ الْمُولِينَ كَفُرُ الْمُولِينَ كَفُرُ الْمُولِينَ كُفُرُ الْمُولِينَ كُفُرُ الْمُولِينَ الْمُولِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

অর্থাৎ পূর্ববর্তী উন্মতের মধ্যে প্রত্যেক সম্প্রদায়ের জন্য পথ প্রদর্শক ছিল। আপনি একক নবী নন। জাতিকে পথপ্রদর্শন করা সব পয়গাম্বরেই দায়িত্ব ছিল। মোজেজা প্রকাশ করার ক্ষমতা কাউকে দেওয়া হয়নি। আল্লাহ তা'আলা যথন যে ধরনের মোজেজা প্রকাশ করতে চান করেন।

প্রত্যেক সম্প্রদার ও দেশে পরগাম্বর আসা কি জ্বন্ধরি? আয়াতে বলা হয়েছে, প্রত্যেক সম্প্রদারের জন্য একজন পথপ্রদর্শক ছিলেন। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, কোনো সম্প্রদায় ও ভৃষণ্ড পথপ্রদর্শক থেকে খালি থাকতে পারে না। যে কোনো পরগাম্বর হোক কিংবা পরগাম্বরের প্রতিনিধিক্ষপে তার দাওয়াতের প্রচারক হোক। উদাহরণত সূরা ইয়াসীনে পরগাম্বরের পক্ষ থেকে প্রথমে দুব্যক্তিকে কোনো সম্প্রদায়ের কাছে প্রেরণের কথা উল্লিখিত রয়েছে। তাঁরা স্বরং নবী ছিলেন না। এরপর তাদের সাহায্য ও সমর্থনের জন্য ভৃতীয় ব্যক্তিকে পাঠানোর কথা বর্ণিত হয়েছে।

তাই এ আয়াত থেকে এটা জরুরি হয় না যে, হিন্দুস্তানে কোনো নবী ও রাসুল জন্মগ্রহণ করেছিলেন। তবে রাস্লের দাওয়াত পৌছানের জন্য এ দেশে প্রচুর সংখ্যক আলেমের আগমন প্রমাণিত রয়েছে। এ ছাড়া এ জাতীয় অসংখ্য পথপ্রদর্শক যে এখানে জন্মহণ করেছেন, তাও সবার জানা।

#### অনুবাদ :

٨٠ اَللَّهُ يَعَلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ النَّى مِنْ ذَكِرِ وَانشٰى وَ وَاحِدٍ وَمُتَعَدَّدٍ وَغَبْر ذَلِكَ وَمَا تَخِينُضَ تَنقَصُ الْارْحَامَ مِنْ مُدَّةِ الْحَمْلِ وَمَا تَزْدَادُ لَا مِنْهُ وَكُلُّ شَيْ عِنْدُهُ بِمِغْلَادٍ بِغَدْدٍ وَحَدِّ لا يَسْجَاوُرُهُ.

. غَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ مَا غَابَ وَمَا شُوْهِدَ الْكَبِيْرُ الْعَظِيْمُ الْمُتَعَالِ عَلَى خَلْقِهِ بِالْقَهْرِ بِبَاءٍ وُدُوْنِهَا .

١. سَوَّاءٌ مِنْ كُمْ فِي عِلْمِهِ تَعَالَى مَّنْ اَسُوَّ السَّرَّ السَّرَّ السَّرَّ السَّرَّ السَّرَّ السَّرَّ السَّمَ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخَخْهِا مُسْتَخَخْها مُسْتَخَخْها مُسْتَخْها مِسْلَمَ عَلَى السَّمَ اللَّه المِرْ وَسَارِبٌ ظَاهِرُ بِللَمَارِهِ فِي سَرْمِهِ أَي طُرِيقِهِ بِالشَّهَارِ.

٧. لَمَّ لِلْإِنسَانِ مَعَمَّلِكَ مَلَاكِكَةُ تَعَتَقِبُهُ مِنْ بُسَنَى مَكَينِ فَكَابِهِ وَمِن خَلْفِهِ وَرَائِهِ يَحْفَظُونَهُ مِن آمْرِ اللَّهِ وَ أَى بِاَصْرِهِ مِن الْحِنِّ وَعَيْرِهِم إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِعَنْمٍ لَا يَسَلُبُهُمْ نِعْتَهُ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِانْغُيرِهِمْ مِن النَّاكِمُ مِنْ فَعَنَهُ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِانْغُيرِهِمْ اللَّهُ بِعَوْمٍ مُنواً عنابا فَلاَمَرَةً لَهُ عَمِنَ أَوَا اللَّهُ بِعَدْمَ وَأَذَا أَرَاهُ اللَّهُ بِعَنْمٍ مُنواً عنابا فَلاَمَرَةً لَهُ عَمِن الْعُمْرة لَهُ عَمِنا.

১ আল্লাহ তা জানেন যা প্রত্যেক প্রীজাতি গর্তে বহন করে অর্থাৎ এটা পুত্র কি কন্যা, এক বা একাধিক ইত্যাদি আর গর্তধারণের মেয়াদ হতে জরামুতে যা ব্রাসপ্রাপ্ত প্রা
ক্রিকাপ্ত হয়। আর তার নিকট প্রতিটি বস্তুই নির্দিষ্ট পরিমাপে নির্দিষ্ট এক সীমা ও পরিমাপানুসারে রয়েছে।
কেউই এটা অতিক্রম করে যেতে পারে না।

٩ ৯. দৃশ্য ও অদৃশ্য সম্পর্কে তিনি অবহিত। তিনি বড় সুমহান, তার সৃষ্টির উপর তিনি ক্ষমতাধিকারে সর্বেক্ত মর্যাদাবান। الْمُنْبُ وَالسَّبَاوَةَ प्राधान। وَالسَّبَاوَةَ لِهِ بَاللَّهِ الْمُنْفَادِةَ لِهِ السَّبَاءَةَ لَا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُلِمُ اللللْمُلْمُلِمُ اللللْمُلْمُلْمُلِلْمُلْمُلِي الللْمُلْمُلِمُ الللللْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُلْم

১০. <u>তোমাদের মধ্যে যে কথা গোপন করে বা যে তা</u>
প্রকাশ করে এবং যে রাত্রিতে অর্থাৎ তার অন্ধকারে
আত্মগোপন করে ও দিবসে যে প্রকাশ্যে বিচরণ করে
তা সবকিছুই আল্লাহ তা'আলার জ্ঞানে এক সমান।
অর্থাৎ যে
ব্যক্তি পথে প্রকাশ্যে বিচরণ করে। عَرْبُ عَلْمَ পথে।

১১. তার জন্য অর্থাৎ মানুষের জন্য <u>সম্বুখে ও পদ্যাতে</u> অর্থ তার সমুখে। خُنْف অর্থাৎ তার পিছনে। একের পর এক প্রহরী বিদ্যুর্মান । অর্থাৎ হেফাজতকারী ফেরেশতা বিদ্যমান যারা একের পর এক তার প্রতি নেগাহবানী করে। তারা আল্লাহ তা আলার আদেশে তাকে জিন ইত্যাদি হতে রক্ষা করে। আল্লাহ কোনো সম্প্রদায়ের অবস্থা পরিবর্তন করেন না অর্থাৎ তাদের প্রদত্ত তাঁর নিয়ামত তিনি ছিনিয়ে নেন না যতক্ষণ না তারা নিজ অবস্থা অর্থাৎ নিজেদের উত্তম অবস্থা অবাধ্যাচারের মাধ্যমে পরিবর্তন করে। কোনো সম্প্রদায় সম্পর্কে যদি আল্লাহ তা'আলা মন্দ করার অর্থাৎ শান্তিদানের ইচ্ছা করেন তবে তা এই রক্ষণাবেক্ষণকারী বা অন্য কেউই রদ করবার নেই। प्रदर्ध रावक्रव हारन مِنْ امَرُ اللَّهُ হয়েছে । সেহেতু এটার তাঞ্চনীরে بأمر উল্লেখ করা व द्वादन أُمِنُ वा वादन وَمِنْ وَالِهِ व অতিবিক্ত i

مَمَا لَهُمْ لِينَ أَرَادَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ مِّنْ دُونِيهِ أَى غَيْرِ اللَّهِ مِنْ زَائِدَةً وَالَّا بَمَنَعُهُ

. كُمَو الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا لِلْمُسَافِر مِنَ الصَّوَاعِيقِ وُطُمَعًا لِلْمُقِيْمِ فِي الْمُطُرِ وَيُنْشِئُ يَخِلُقُ السَّحَابَ البُّقَالَ بِالْمَطُرِ. তেরেশত। তুটি بالسَّحَابِ ১٣ مَنْ مُلَكُ مُوكَّلُ بالسَّحَابِ ١٣ وَيُسَبِّحُ الرَّعَدُ هُو مَلَكُ مُوكَّلُ بالسَّحَابِ يَسُوقُهُ مُتَكِبِسًا بِحَمْدِهِ أَى يَقُولُ سُبْحَانَ اللُّهِ وَبِحَمْدِهِ وَ تُسَيِّحُ الْمَلَّاتِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ج أي اللُّهِ وَيُرْسِلُ الصَّوَاعِقَ وَهِي نَارٌ تَخُرُجُ مِنَ السَّحَابِ فَيُصِيْبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ فَتُحْرَقُهُ نَزلَ فِي رَجُلِ بَعَثَ إِلَيْهِ النَّبِيُّ عَلَى مَسَنَّ يَدْعُنُوهُ فَقَالَ مَن رَسُولُ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ مِنَّ ذَهَبِ هُوَامُ مِنْ فِضَّةِ أَمْ مِنْ نُحَاسِ فَنَزَّلَتُ بِهِ صَاعِقَةٌ فَذَهَبَتْ بِقِحْفِ رَأْسِهِ وَهُمْ أَي الْكُفَّارُ يُجَادِلُونَ يُخَاصِمُونَ النَّبِتَى فِي اللُّهِ وَهُوَ شَدِيْدُ الْمِحَالِ الْقُوَّةِ وَالْآخْذِ.

. لَهُ تَعَالٰى دُعُوةُ النَّحُقِّ ط أَى كُلِّمَتُهُ وَهِيَ لا الله والله والنون يَدعُونَ بِالْياءِ وَالتَّاءِ يَعَبُدُونَ مِنْ دُونِهِ أَى غَيْرِهِ وَهُمَ الْأَصْنَامُ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْ مِمَّا يَطْلُبُونَهُ . তিনি ব্যতীত অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ছাড়া তান্তে অর্থাৎ যাদের সম্পর্কে আক্লাহ তা'আলা মন্দ করার ইচ্ছা করেন তাদের <u>কোনো অভিভাবক</u> নেই। ৫ আল্রাহ তা'আলার শাস্তিকে তাদের তরফ হাত প্রতিহত করবে।

১২. তিনিই তো<u>মাদেরকে বিজলী</u> দেখান যা পথিকদে**২** জন্য বজ্র পতনের ভয় প্রদানকারী এবং স্বগ্রে অবস্থানকারীদের জন্য বৃষ্টির ভ্রসা প্রদানকারী। আর তিনি সৃষ্টি করেন বৃষ্টির বোঝায় ভারি মেঘ। অর্থ তিনি সষ্টি করেন।

তিনি এটা একস্থান হতে অন্যস্থানে হাঁকিয়ে নেন। তাঁর সপ্রশংসা মহিমা কীর্তন করে বলে, সুবহানাল্লাহি ওয়া বিহামদিহী। ফেরেশতাগণও তাঁর ভূয়ে আল্লাহ তা'আলার ভয়ে মহিমা কীর্তন করে। আর তিনি বজ্রপাত করেন الصواعق মেঘ হতে যে অগ্নি বিচ্ছুরিত হয়। الْمُحَالُ অর্থ শক্তি বা পাকড়াও। এবং যাকে ইচ্ছা এটা দ্বারা আঘাত করেন এবং তা তাকে জুালিয়ে ভশ্ম করে দেয়। ইসলামের আহ্বান জানিয়ে রাসূলুল্লাহ 🚃 জনৈক ব্যক্তির নিকট দত প্রেরণ করেন। তখন সে বলল, আল্লাহ তা'আলাই বা কে, আর তার রাসূলই বা কে? আল্লাহ কি রূপার? না সোনার? না পিতলের? এ সময় তার উপর এক বছ আপতিত হয় এবং তার মাথার খুলি উড়িয়ে নিয়ে যায়। এ সম্পর্কে এ আয়াত নাজিল হয়। তারা অর্থাৎ কাফেররা আল্লাহ তা'আলা সম্বন্ধে বিতণ্ডা করে মহানবী ==== -এর সাথে বিবাদ করে অথচ তিনি মহাশক্তিশালী। ومعنو এটা উহা سيناه এর সাথে مُتَعَلِّقٌ বা সংশ্লিষ্ট ।

\ £ ১৪. তাঁর আহ্বানই আল্লাহ তা'আলার কালিমাই সত্য। তা হলো কালিমা লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ ৷ তারা তাঁকে ব্যতীত যাদেরকে আহ্বান করে يَدْعُونَ এটা نَ هَاهُ هَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ নাম পুরুষ ও 🕳 অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষ রূপেই পঠিত রয়েছে। যাদের উপাসনা করে। অর্থাৎ প্রতিমাসমূহ তারা তাদের কিছুরই অর্থাৎ তাদের কাম্য কিছু স্প্রেই সাড়া দেয় না,

الاً إِسْبَجَابَةً كَبَاسِطِ أَيْ كَاسْبِجَابَهُ كاسط كُفُّتُه الِّي الْمَاءِ عَلَى شَفِيرِ الَّبِيرِ يَذَعُومُ لِيَسِكُغَ فَاهُ بِارْتِفَاعِهِ مِنَ الْبِشْرِ رِالَبِهِ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ د اَى فَاهُ بَدًا فَكُذَالِكُ مَا هُمْ بِمُسْتَجِيبِينَ لَهُمْ وَمَا دُعَاً ٢٠ الْكُفِيرِيْنَ عِبَادَتِهِمُ الْأَصْنَامَ أَوْ حَقِيلَةُ الدُّعَاءِ إِلَّا فِي ضَلَلِ ضِيَاعٍ -

यमन و السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ مَنْ فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ مِنْ فِي السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ طُرِّعًا كَالْمُزْمِنِدُزُ وُكُوْهًا كَالْمُنَانِقِبُنُ وَمَن اكْرَهُ بِالسَّبِف وَيسَسجُدُ ظِلَاكُهُمْ بِالْغُدُو وَالْبِكُرِ وَالْاصَالِ الْعَسَابَا .

ा अ . उ मुशायम 😅 ! त्वायात न्यानायत्व तन, तक . و كَمَا لُو فَوَمِكُ مَن رَبُ السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ مَا قُلِ اللَّهُ مَرَانَ لَمْ يَقُولُهُ لا جَوَابَ عَيْرَهُ قُلُ لَهُمْ أَفَاتَكَذَنُّمْ مِّنَ دُونِهَ أَيْ غَيْدِهِ ٱوْلِيكَا ۗ ٱصْنَامًا تَعْبُدُونَهَا لَا يُعْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ نَفْعًا وَّلاَ ضُرًّا وَتَرَكُّتُم مَالِكُهُمَا اِسْتِسِفُهَام تَوْبِبُعُ ثُلُ هَلْ يُستَوى الأعملي والبيصير لا البكاير وَالْمُوْمِنُ أَمْ هَلْ تَستَوى الظُّلُمتُ الْكُفُرُ وَالْنُورِ عِ الْإِيمَانُ لَا .

তরে তাদের সাড়া প্রদান তেমনই যেমন কৃপের কিনারে বসে পানির দিকে হাত প্রসারিতকারী কোনো ব্যক্তি কৃপ হতে পানি তার দিকে উথলিয়ে উঠে তার মথে তা পৌছতে দোয়া করে অথচ তা কখনে তার মুবে পৌছবে না। তদ্রপ এরাও তাদের ডাকে কোনে দিন সাডা দেবে নাঃ সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের আহবান অর্থাৎ তাদের প্রতিমা উপাসন: বা তার কর্থ হলো তাদের প্রার্থনা <u>নিক্ষল خَلْل</u> এ স্থানে অর্থ निकटा ।

মু'মিনগণ বা অনিচ্ছায় যেমন মুনাফিকগণ ও যাদেরকে অক্লের মাধামে বাধা করা হয়েছে তারা অল্লাহ তা'আলার প্রতি সেজদাবনত থাকে। আর তাদের ছায়াসমূহও সকাল ও সন্ধ্যায়। সেজদাবনত থাকে। े अर्थ नकान : الغيد अर्थ नकान الغيد

আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর প্রতিপালকঃ তারা যদি উত্তর না দেয় তবে তুমিই বল, তিনি আল্লাহ কারণ এটা বাতীত তার কোনো উত্তর নেই । তাদেরকে বল, তিনি ব্যতীত তোমরা কি এমন কিছুকে অভিভাবকরূপে গ্রহণ করেছঃ অর্থাৎ তোমাদের উপাস্য প্রতিমাসমূহ যারা নিজেদের লাভ বা ক্ষতি সাধনে সক্ষম নয়ং আর তাদের যিনি অধীন্ধর তাকে তোমবা পরিত্যাগ করেছ? বা তিরন্ধার ইন্দুর্ন প্রস্থানোধকটি تَوْمِينَة বা তিরন্ধার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। বল অন্ধ ও চক্ষুদান অর্থাৎ কাফের ও মুমিন কি সমানং বা অন্ধকার কুফরি ও আলো অর্থাৎ ঈমান সমানং না, সমান নয়।

أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُركاء خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَهُ الْخُلُقُ أَىْ خَلْقُ الشُّرَكَاءِ بِخَلْقِ اللُّهِ تَعَالَى عَلَيْهِم وَفَاعْتَقَدُوا إِسْتِحْقَاقَ عِبَادتِهِمْ بِخُلْقِهِمْ إِسْتِفْهَامُ إِنْكَارِ أَي لَيْسَ الْأَمْرُ كَلْلِكَ وَلَا يَسْتَحِنُّ الْعِبَادَةَ إِلَّا الْخَالِقُ قُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْ لِاَ شَرِيكَ لَهُ فِيهِ فَلَا شُرِيكَ لَهُ فِي النَّعِبَادَةِ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ لِعِبَادِهِ ثُمَّ ضَرَبَ مَثَلًا لِلنَّحَقِّ وَالْبَاطِلِ فَقَالَ. ١٧. أَنْذُلُّ تَعَالَى مِسنَ السَّمَّاءِ مَاءً مَطُرًا فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا بِمِقْدَادِ مِلْئِهَا فَاحْتَمَلُ السِّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًّا م عَالِيًّا عَلَيْهِ هُوَ مَا عَلَى وَجَهِم مِنْ قَلَدٍ وَنَحْوِهِ وَمِسَّا يُوْقِدُونَ بِالتَّاءِ وَالْبَاءِ عَلَيْهِ فِي النَّادِ مِنْ جَوَاهِر الْأَرْضِ كَاللَّهُ هَبِ وَالنَّفِضَّةِ وَالنَّحَاسِ ابْتِغَاء طُلُب حِلْيَةٍ زِيْنَةٍ أَوْ مَتَاع يُنْتَفَعُ بِهِ كَالْاَوَانِيُ إِذَا الْذِيبَتَ زَبَّكُ مِنْكُهُ آيٌ مِثْلُ زَيْدِ السَّيْلِ وَهُوَ خُبُثُهُ الَّذِي يُسْفِينِهِ الْكِيْرُ كُذٰلِك المَذْكُورُ يَضِرِبُ اللَّهُ الْحَقُّ وَالْبَاطِلُ وَ أَى مِثْلَهُمَا فَأَمَّا الزَّبِدُ مِنَ السَّيْلِ وَمَا أُوقِدَ عَكَيْهِ مِنَ النَّجَوَاهِرِ فَيَذْهَبُ جُفًّا مِ يَاطِلاً مَرْمِيًّا بِهِ.

তবে কি তাঁরা আল্লাহ তা আলার এমন ধরনের শরিক করেছে যারা আল্লাহ তা আলার সৃষ্টির মতে সৃষ্টি করেছে। ফলে তাদের নিকট এ সৃষ্টি অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার সৃষ্টির সাথে শরিকদের সৃষ্টির জট লেগে গেছে। যদক্ষন তারা এ সৃষ্টি-কার্যের জন্য এ শরিকদেরকেও উপাসনাযোগ্য বলে বিশ্বাস করে। তিন কুটি লিগে গৈছে। মা মূলত ব্যাপার এরপ নয়। প্রকৃত সৃষ্টিকর্তা ব্যতীত আর কেউই উপাসনার অধিকার রাখে না। বল আল্লাহ তা আলা সকল বস্তুর স্রষ্টা এ বিষয়ে তাঁর কোনো শরিক নেই। সূতরাং ইবাদতের বেলায়ও তাঁর কোনো শরিক নেই। তিনি এক তাঁর বান্দাদের উপর তিনি মহাপরাক্রমশালী।

১৭ হক ও বাতিলের উদাহরণ দিতে গিয়ে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন তিনি অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা <u>আকাশ</u> হতে পা<u>নি</u> অর্থাৎ সৃষ্টি পাত করেন। ফলে উপত্যকাসমূহ তাদের <u>প</u>রিমাণ অনুযায়ী ভার ভরাটের আন্দান্ধ অনুসারে প্লাবিত হয় এবং প্লাবন তার উপরিস্থিত আবর্জনা বহন করে। 🛴 অর্থ প্লাবনের পানির উপরস্থিত আবর্জনা ইত্যাদি। رابيًا অর্থ যা উপরিভাগে রয়েছে। <u>অলঙ্কার বা</u> তৈজ্<u>সপ</u>ত্র যদ্ধারা সে উপকার লাভ করে যেমন থালা-বাসন ইত্যাদি নির্মাণ উদ্দেশ্যে ভূমির খনিজ ধাতু যেমন স্বর্ণ, রৌপ্য, পিতল بُرْفَدُونَ ইত্যাদি যা তারা আগুনে প্রজ্বলিত করে بُرْفَدُونَ এটা ত্র অর্থাৎ নামপুরুষ ও ي অর্থাৎ দ্বিতীয় পুরুষ উভয়রূপেই পঠিত রয়েছে। علية অর্থ অলংকার। যখন তা গলে যায় তখন তা হতে তদুপ অর্থাৎ প্লাবনের আবর্জনার মতো আবর্জনা হয় : এটা হলো ভাটায় উত্তপ্ত করা হলে যে ময়লা ফেনা বের হয় তা। এভাবে উল্লিখিতভাবে আল্লাহ তা'আলা সত্য ও অস্ত্রের এতুদভয়ের দৃষ্টান্ত দিয়ে থাকেন অনন্তর যা আবর্জনা প্লাবনের আবর্জনা ও অগ্নিতে প্রজুলিত করার পর খনিজ ধাতৃ-নির্গলিত আবর্জন:

وَأَمُّا مَا يَنْفُعُ النَّاسَ مِنَ الْمَاءِ وَالْجَوَاهِرِ فَيَمْكُثُ يَبْقُى فِي الْأَرْضِ ﴿ زَمَانًا كَذَٰلِكَ الْبَاطِلُ يَضَمَحِلُ وَيَنْمَحَقُ وَإِنْ عَلَا عَلَى الْحَقِّ فِي بَغضِ الْأَوْقَاتِ وَالْحَقُّ ثَابِتُ بَاقِ كَذَٰلِكَ الْمَذَكُورِ يَضَرِبُ يُبْيَنُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ . ১১ ১৮. <u>যারা</u> আনুগত্য প্রকাশের মাধ্যমে <u>তাদের প্রভর ডাকে</u> بِالطَّاعَةِ الْحُسنِي الْجُنُّهُ وَالَّذِينَ لَمُ يَسْتَجِيبُوا لَهُ وَهُمُ الْكُفَّارُ لُو أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وُمِثلُهُ مَعَهُ لَافْتَدُوا بِهِ عَ مِنَ الْعَذَابِ أُولَٰنِكَ لَهُمْ سُوَّ الْحِسَابِ y

وَهُوَ الْمُواخَذَةُ بِكُلُّ مَا عَبِلُوهُ وَلَا يُغَفُّرُ

مِنْهُ شَيٌّ وَمَأُولُهُمْ جَهَنَّمُ ﴿ وَبِنْسَ النَّهِ لَا أَرْبُهَا وَ

এবং যা মানুষের উপকার আসে পানি ও ধাতু তা प्रिकान क्षिरा (थरक यात्र। عناً अर्थ या इस्ट ফেলা হয় । 🕰 🏥 অর্থ যা বাকি থাকে । স্থির থাকে ، তেমনি বাতিল ও অসত্য কোনো কোনো সময় হক ও সত্যের উপর জয়ী হয়ে পডলেও পরিণামে তা বিলীন ও ধ্বংসপ্রাপ্ত হয় : পক্ষান্তরে হক ও সত্য সবসময় কায়েম ও প্রতিষ্ঠিত থাকে। এভাবে অর্থাৎ উল্লিখিতভাবে আল্লাহ তা আলা উপমা দিয়ে থাকেন। উদাহরণ বর্ণনা করে থাকেন :

সাড়া দেয় তাদের জ্ন্যুরুয়েছে মঙ্গল জান্লাত <u>আর যারা</u> সাডা দেয় না অর্থাৎ কাফেরগণ তাদের যদি পৃথিবীতে যা কিছু আছে তা সমস্ত থাকত ও তার সাথে সমপরিমাণ আরো থাকত তবে তারা আমার ও শান্তি হতে বাঁচতে মুক্তিপণস্বরূপ তা সবকিছু দিত। তাদের জন্যই হবে মন্দ হিসাব<sub>া</sub> অর্থাৎ তাদের কৃত সকল দৃষ্কর্মের শান্তি দেওয়া হবে। সামান্য কিছুও তাদের ক্ষমা করা হবে না। আর জাহান্নাম হবে তাদের আবাস। কত নিকৃষ্ট শয্যা তা। آئيهَادُ । অর্থ শয্যা।

### তাহকীক ও তারকীব

الْفِرَاشُ هِيَ .

এর সীগাহ। মূলে ছিল إِسْم فَاعِلْ अतु - وَاحِدْ مُذَكِّرُ وَهِ وَاحِدْ مُذَكِّرُ अठा वारव وَعَالِكُ و थत मरा निरा याउग्रात कर्ष - के . تُكَانِينَ مُجَرَّدٌ وعاده عَلَقُ प्राप्त के مَزِيْدُ فِيفٌ कि लएव जारह । म्लवर्ल बरला اَلْمُتَعَالِيُ হলো অর্থের ক্ষেত্রে অতিরিক্তভাকে বর্ণনা করা। এর অর্থ হলো– উচ্চতর, উৎকৃষ্ট, মহান, সম্মানিত। الْمُتَمَّالُو -এর মধ্যে দুটি কৈরাত রয়েছে- ১. ، يُ -এর সাথে অর্থাৎ اَلْمُتَعَالِي ২. أَلْمُتَعَالِي বিহীন রূপে

مُبَنَدَا مُؤَخَّر राला أَسَرُ الغَرِلَ الخ पा خَبَر مُقَدَّم वरला سَواءً . ८ -अरु पुष्टि (ब्बाव बरप्रारू سَوَاءً مِنْكُمْ الخ প্রশু, মৃবতাদা হলো দৃটি, কাজেই 🚅 ও হিবচন নেওয়া উচিত ছিল? অর্থাৎ سَرَاُءان বলা উচিত ছিল।

উত্তর, مَسْتَعْرُي যেহেতু মাসদার যা مُسْتَعْرُي অর্থে হয়েছে কাজেই তাতে একবচন, দ্বিচন ও বছবচন সবই সমান।

২. أَسُرُ الْغُولُ النَّم عامة হলো মুবতাদা আর أَسُوا أَلْقُولُ النَّم अता मूवতाদা আর

প্রস্ন, বিলা ککر কাজেই এটা মুবতাদা হওয়া বৈধ নয়।

يء سَواً، विमामान तासरह مَانِي اللهِ अहे عَخْصِيْص अहे तिमामान तासरह कात्कर مِنْكُمُ अहे विमामान तासरह بَيْرا. মুবতাদা হওয়া বৈধ হয়ে গেছে।

كَارِكُ : बर्थ وَسَمْ عَاصِلُ अर्थ रत्ना ताखाय ठनाठनकाती পथिक, खनिराठ-गनिराठ घूतारकताकाती । كَوْلُـهُ سَارِكِ -এর বহুবচন كُنْ هُوَ مُسْتَخَفِي বয়ন ইন্দ্রের বহুবচন رُكُحُ আসে। كَارِبُ -এর আতফ হয়েছে سُرَبُ বয়ন كَارِبُ -এর উপর নয়।

জর সীগাহ এবং কুইন্ট্র -এর বহুবচন, বাবে تَغْفِينُ হতে, মাসদার خَفْفِنَكُ কর সীগাহ এবং কুইন্ট্রন বারি বারি করে দিন রাতে ক্রমান্বয়ে আগমনকারী ফেরেশতাগণ । - বায়যাবী, কাবীর

وه - تا ، बनक مُنْعَيِّبًا: वर्ष के के प्राप्त किल وَعَيْنَاتُ के के के के किल وَالْمَعْتُبَاثُ وَا و এর মধ্যে ইদুগাম করে দিয়েছে। অর্থ– ঐ ফেরেশতাগণ যারা আসা-যাওয়ার মধ্যে একজন অপরজনের অনুসরণ করে: و كاث উদ্দেশ্য হলো সেই ফেরেশতাগণ যারা দিবা-নিশিতে ডিউটির পরিবর্তন করে।

। অর্থ হলো– মূলতবি রাখা, দূর করা, পরিহার করা, দেরি করা, ফিরিয়ে আনা रू - كِا. [बाट ضَرَبَ वाटन وَالِيُّ वाटन وَالِيُّ वात श्री शह واللهِ वावा وَالِ व्यात وَنْ व्यात : فَوَلُـهُ مِنْ وَالِ ফেলে দেওয়া হয়েছে। অর্থ- সাহায্যকারী, সহযোগী।

राय़ाह । छेरा हैवाद़७ مُنَصُوْب हेरायह अंदेव हैं पात्रनात हथा़त जिखिए . فَوَلَهُ خُوفًا وُطَمُعًا रता बरें त्य, الله عَلَمُ عَلَى الله عَلَى عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى আবুল বাকা (র.) বলেছেন, এই উভয়টি নিজ নিজ ফে'লের كَالُ كُونِكُم خَانِفِيْنَ وَطَامِعِيْنَ অাল্লামা যমগণারী (র.) এটাকে অস্বীকার করেছেন। আবার কেউ কেউ اَلْــَـُـُونُ থেকে ও عَالَى বলেছেন।

(اغرابُ الْعُرَأُن لِلدُرُويَشِيُّ)

- এর উপর হয়েছে হে, أَرْغَدُ এর আতফ الرُغَدُ এর উপর হয়েছে : قُولُهُ تُسَبِّحُ قَكُرُنَّ ، اقَحَاثُ वर्ष माथात थूलि । वहराठात وَكُمُرُنَّ ، اقَحَاثُ वर्ष माथात थूलि । वहराठात وَحَفَّ : قَوْلُهُ بِقَحَّفَ اللَّعْرُةُ النُّعْرَةُ النُّسَتَجَابَةُ ؟ अत आर्थ नग्न ، وَعَالُهُ أَيْ كُلِمَةٌ عَرَالُهُ أَيْ كُلِمَةٌ وَكُ

हुं अरा मानात कि क्षरप्राजन रतना? إِنْتِجَابَةً

مُسْتَقُنْي مُتَّصِلُ अखब. मृष्टि काइत्त, ১. প্রথম হলো এই যে, وَمُسْتَقَنِّي بَنْهُ لَا صَالَعَ عَل ेर राला भूल। आत منْ مُنْ مُثَا राला السَّنَجَابَةُ वा إَسْتَجَابَةُ ( राला भूल الله का) मात्रावादक वूबिराव ومُستَثَنَّل ومُنه থাকে ৷

ছিতীয় হলো এই যে, যদি أَسْتِيمُ وَاللَّهُ عِبْ اللَّهُ مِنْ بِالذَّاتِ क উহা মনে করা না হয় তাহলে بالسَّريمُ العُمْرِينِ بالذَّاتِ क्तना أَرْض इता عَرْض इता عَرْض इता السِّجَابَ कात पूर्लिश्ता र्हाता छेत्ममा र्हाता अर्थनाकांत्रीतक यमन वाकित নাথে তাশবীহ দেওয়া যে ব্যক্তি পানিকে বলতেছে যে, হে পানি! তুমি আমার মুখে এসে পড়। এটা সুস্পষ্ট যে, এটা অজ্ঞতা ও মুর্থতা ছাড়া আর কিছুই নয়। কেননা পানি হলো 🚅 তথা নির্জীব তার পক্ষে কারো আবেদন শ্রবণ করার যোগ্যতা নেই। এমনিভাবে সেই ব্যক্তি যে মূর্তিদের থেকে উদ্দেশ্য কামনা করে থাকে, সেও মূর্য ও বেকুফ কেননা মূর্তিও তো 🚅 তথা নিজীব, অনুভৃতিহীন।

- এর বহুবচন। অর্থ- সকাল বেলা؛ فَـُولُــَهُ غُـدُوُ

- এর বহুবচন। অর্থ- সন্ধ্য় (दल: أَصِيْل अठा : فَقُولُـهُ ٱلْأَصَالُ

अर्था९ नकी - عُمُولُ الْمُواوِيُّ وَالْفَعْدِ - अब अञ्चल । अर्थ- वाहिन, क्षरङ्क । वना रस- عُمُولُ وَ فَوْلُهُ جُفُعُهُ وهم: अर्था९ नकी स्वाहिक : अर्थ- वाहिन, क्षरङ्क । वना रस- عُمُولُ اللهِ अर्था९ नकी अर्थ। अर्थ- वाहिन, क्षर्या व

এচ ইদিত রয়েছে যে, أَيْسَالُ এচ বাবে أَسْتَكِالُ এচ বাবে أَسْتَكِابُواْ بِالطَّاعَةِ ইয়েছে : কাজেই এই প্রশ্ন উত্থাপন করার কোনোই অবকাশ থাকল না যে, এখানে سُلِيَّا ، এর অর্থ উদ্দেশ্য নয় ।

এর সিফত অর্থাং الْجُنَّةُ এই বৃদ্ধিকরণ ছারা একথার প্রতি ইদিত করা হয়েছে যে, الْجُنَّةُ وَالْجُلَّةُ الْجَلَّةُ ا خَبَرُ مُقَلَّمُ अतु لِلْذِينَ الخِ سَبَّةً أَمُّزَّمُ الْجَلَّةُ (كَالْمُ الْجَلَّةُ الْحُبْسُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতে আবার তাওহীদের আসল বিষয়বন্ধু উল্লিখিত হয়েছে। ইকুটি নিট্নিক আসল বিষয়বন্ধু উল্লিখিত হয়েছে। সুবার ওক্ত থেকিই এ সম্পর্কে আলোচনা হয়ে এসেছে। বলা হয়েছে–

الله يَعْلَمُ مَا تَحْسِلُ كُلُّ انْفَى وَمَا تَغِيْضُ الْارْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَنْ عِنْدَ إِسِفْدَادٍ.

অর্থাৎ প্রত্যেক নারী যে গর্ভধারণ করে, তা ছেলে না মেয়ে, সূস্ত্রী না কুস্ত্রী, সং না অসং তা সরই আল্লাহ তা আলা জানেন এবং নারীদের গর্ভাশয় যে ব্লাস-বৃদ্ধি হয়, অর্থাৎ কোনো সময় এক সম্ভান জন্মগ্রহণ করে, কোনো সময় দ্রুত কোনো সময় দেরিতে– তাও আল্লাহ তা আলা জানেন।

এ আয়াতে আন্তাহ তা'আলার একটি বিশেষ ওগ বর্ণিত হয়েছে যে, তিনি 'আলিমুল গায়ের ।' সৃষ্টজগতের প্রতিটি অণু পরমাণু ও সে সবের পরিবর্তনশীল অবস্থা সম্পর্কে তিনি ওয়াকিফহাল। এর সাথেই মানব সৃষ্টির প্রতিটি তর প্রতিটি পরিবর্তন ও প্রতিটি চিহ্ন সম্পর্কে জ্ঞান হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। গর্জস্থ সন্তান ছেলে না মেয়ে না উভয়ই: না কিছুই না, ৩ধু পানি রথবা তধু বায়ু রয়েছে- এসব বিষয়ের নিচিত ও নির্ভুল জ্ঞান একমাত্র তিনিই রাখেন। লক্ষণাদিদৃষ্টে কোনো হাজীম অথবা ডাকার এ ব্যাপারে যে মত বাজ করে, তার মর্যাদা, ধারণা ও অনুমানের চেয়ে বেশি নয়। অনেক সময় বাস্তব ঘটনা এর বিপরীত প্রকাশ পায়। আধুনিক এয়েরে মেশিনও এ সভ্য উদ্যাটন করতে অক্ষম। এর সত্যিকার ও নিচিত জ্ঞান একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই রাখেন। এ বিষয়টিই অন্য এক আয়াতে বর্ণিত হয়েছে।

अर्था९ आद्वार जा जातार कात्मत या किष्टू गर्जागार ताराह । وَيَعْلُمُ مَا فِي أَلْأَرْهَا،

আরবি ভাষায় ইন্দ্রীর পাওয়া, গঙ্ক হওয়া অর্থে ব্যবহৃত হয়। আলোচ্য আয়াতে এর বিপরীতে বিশ্বীত শব্দ এসে নির্দিষ্ট করে দিয়েছে যে, এবানে অর্থ ব্রাস পাওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, জননীর গর্ভাশয়ে যা কিছু ব্রাস-বৃদ্ধি হয়, তার বিত্তক জ্ঞান আল্লাহ তা আলাই রাবেন। এ,বাস-বৃদ্ধির অর্থ গর্ভজাত সন্তানের সংখ্যায়,ব্রাস-বৃদ্ধি হতে পারে, অর্থাং গর্ভে এক সন্তান আছে কিংবা বেশি এবং জন্মের সময়ও,ব্রাস-বৃদ্ধি হতে পারে, অর্থাং গর্ভছ সন্তান কত মাস, কত দিন ও কত ঘণ্টায় জন্মগ্রহণ করে একজন বাহ্যিক মানুবের অন্তিত্ব লাভ করবে, তার নিশ্চিত জ্ঞানও আল্লাহ তা আলা ছাড়া কেউ রাখতে পারে না।

তাঙ্গনীরবিদ মুজাহিদ (ব.) বলেন, গর্ভাবস্থায় নারীদের যে রক্তপাত হয়, তা গর্জন্ব সম্ভাবের দৈহিক আয়তন ও বাস্থা,এদের কারণে হয় : مُؤْمِّمُ تُوْمِّمُ বলে এই ব্রাস বুঝানো হয়েছে। বাত্তব সত্য এই যে, ক্রাসের যত প্রকার রয়েছে, আয়াতের ঘারা সবহুলোতেই পরিবাধে। ক্রান্টেই কোনো বিরোধ নেই।

ত্রসাতন ।।সা - <u>2সা স্থান সা ন</u> পর্বাৎ আল্লাহ তা'আলার কাছে প্রত্যেক বস্তুর একটি বিশেষ অনুমান ও মাপ নির্দিষ্ট রয়েছে। এর , কমও হতে পারে না এবং বেশিও হতে পারে না। সন্তানের সব অবস্থাও এর অন্তর্ভুক্ত। তার প্রত্যেকটি বিষয় আল্লাহ্ তা'আলার কাছে নির্ধারিত আছে। কতদিন গর্ভে থাকবে, কতকাল দুনিয়াতে জীবিত থাকবে এবং কি পরিমাণ রিজিক পারে-এসব বিষয়ে আল্লাহ তা'আলার অনুপম জ্ঞান তাঁর তাওহীদের প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

আলোচ্য আয়াতসমূহের পূর্বে আল্লাহ তা আলার বিশেষ গুণাবলি বর্ণিত আয়াতসমূহের পূর্বে আল্লাহ তা আলার বিশেষ গুণাবলি বর্ণিত হছিল। সেগুলো ছিল প্রকৃতপক্ষে তাওহীদের প্রমাণ। এ আয়াতে বলা হয়েছে — أَيْلِمُ الْغَبْبُ وَالشَّهَادَةِ الْكِبْسِ الْمُتَعَالِ এখানে عُيْثُ শব্দ দারা ঐ বস্তু বুঝানো হয়েছে যা মানুষের পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের কাছে অনুপস্থিত। অর্থাৎ চক্ষু দারা দেখা যায় না কানে শোনা যায় না, নাকে ঘ্রাণ নেওয়া যায় না, জিহ্বা দ্বারা স্বাদ বুঝা যায় না এবং হাতে স্পর্শ করা যায় না :

এর বিপরীত 🚰 হচ্ছে ঐসব বন্ধু, যেগুলো উল্লিখিত পঞ্চ ইন্দ্রিয় দ্বারা অনুভব করা যায়। আয়াতের অর্থ এই যে, এটা আল্লাহ তা আলার বিশেষ গুণ যে তিনি প্রত্যেক অনুপস্থিতকে এমনিভাবে জানেন, যেমন উপস্থিত ও বিদ্যুমানকে জেনে থাকেন।

শদের অর্থ বড় এবং مُتَعَالِ -এর অর্থ উচ্চ। উভয় শব্দ দারা বুঝানো হয়েছে যে, তিনি সৃষ্ট বস্তুসমূহের গুণাবনির উর্দ্ধে এবং সবার চেয়ে বড়। কাফের ও মুশরিকরা সংক্ষেপে আল্লাহ তা'আলার মহত্ত্ব ও উচ্চমর্যাদা স্বীকার করত, কিন্তু উপলব্ধি দোষে তারা আল্লাহ তা'আলাকে সাধারণ মানুষের সমতুল্য জ্ঞান করে তাঁর জন্য এমন গুণাবলি সাব্যস্ত করত, যেগুলো তার মর্যাদার পক্ষে খুবই অসম্ভব। উদাহরণত ইহুদি ও খ্রিস্টানরা আল্লাহ তা'আলার জন্য পুত্র সাব্যস্ত করেছে। কেউ কেউ তার জন্য মানুষের ন্যায় দেহ ও অঙ্গপ্রত্যঙ্গ সাব্যস্ত করেছে এবং কেউ কেউ বিশেষ দিক নির্ধারণ করেছে। অথচ তিনি এসব অবস্থা ও গুণ থেকে উচ্চে, উর্চ্চে ও পবিত্র। কুরুআন পাক তাদের বর্ণিত গুণাবলি থেকে পবিত্রতা প্রকাশের জন্য বারবার বলেছে- مُبْعَانَ اللَّهُ عَسَّا يَصَفُونَ অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা ঐসব গুণ থেকে পৰিত্র, যেগুলো তারা বর্ণনা করে ৷

প্রথম اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ انْشَى وَهِ وَهِمْ عَالِمُ الْعَبْبُ وَالشَّهَادَةِ अथम عَالِمُ الْعَبْبُ وَالشَّهَادَةِ বর্ণিত হয়েছিল। দ্বিতীয় الْمُتَعَالَ বাক্যে শক্তি ও মাহান্ম্যের পরাকাষ্ঠা বর্ণিত হয়েছে। অর্থাৎ তার শক্তি ও সামর্থ্য মানুষের কল্পনার উর্ধ্বে। এর পরবর্তী আঁয়াতেও জ্ঞান ও শক্তির পরাকাষ্ঠা একটি বিশেষ আঙ্গিকে বর্ণনা করা হয়েছে–

سَوَّا أَ مِينَكُمْ مَنْ اَسُرٌ الْقَوْلُ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ لِاللَّهِ لِي السَّهَادِ -

শব্দের অর্থ– জোরে কথা বলা । অপরকে শোনানোর জন্য بَـهُر (থেকে উদ্ভূত । এর অর্থ আন্তে কথা বলা এবং بَــُـرُ य कथा वना হয় তাকে ﴿ مُسْتَخَّفُ वान এवং यে कथा क्षय़ः निष्ठाति শোনানোর জন্য वना হয়, তাকে ﴾ مُسْتَخْف वान এवং य অর্থ যে গা ঢাকা দেয় এবং بَارِبُ -এর অর্থ যে স্বাধীন নিশ্চিন্তভাবে পথ চলে।

আয়াতের অর্থ এই যে, আল্লাহ তা আলার জ্ঞান সর্বব্যাপী। কাজেই যে ব্যক্তি আন্তে কথা বলে এবং যে ব্যক্তি উচ্চৈঃস্বরে কথা বলে, তারা উভয়ই আল্লাহ তা'আলার কাছে সমান। তিনি উতয়ের কথা সমভাবে শোনেন এবং জানেন। এমনিভাবে যে ব্যক্তি রাতের অন্ধকারে গা ঢাকা দেয় এবং যে ব্যক্তি দিবালোকে প্রকাশ্য রাস্তায় চলে, তারা উভয়ই আল্লাহ তা'আলার জ্ঞান ও শক্তির দিক দিয়ে সমান। উভয়ের আভ্যন্তরীণ ও বাহ্যিক অবস্থা তিনি সমভাবে জানেন এবং উভয়ের উপর তাঁর শক্তি সমভাবে পরিব্যাপ্ত। কেউ তাঁর ক্ষমতার আওতা বহির্ভূত নয়। এ বিষয়টিই পরবর্তী আয়াতে আরো ব্যক্ত করে বলা হয়েছে-

لَهُ مُعَقَبّاتُ مِنْ تَبِينِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ

َعُنَيْبَةُ अथवा مُعَيِّبَةُ अथवा مُعَيِّبَةُ अभि । এ বহুবচন। যে দল অপর দলের পেছনে কাছাকাছি হয়ে আদে, তাকে वता हरा | مِنْ خَلْفه - वत नामिक जर्थ উভय़ शालत मायशात । উष्मिना मानुस्वत प्रभूच निक ا مِنْ بُنِين يَدَبُه পাচাৎদিক أَيْمُ اللَّهِ विश्वात مِنْ कातनरताधक অর্থ দেয়; অর্থাৎ بِأَمْرِ اللَّهِ कातनरताधक অর্থ দেয়; অর্থাৎ বর্ণিতও আছে। -[রহুল মা'আনী]

অন্মতের অর্থ এই যে, যে ব্যক্তি কথা গোপন করতে কিংবা প্রকাশ করতে চায় এবং যে ব্যক্তি চলাফেরাকে রাতের অন্ধকতে, চেকে রাখতে চায় অথবা প্রকাশ্য সভৃকে ঘোরাফেরা করে— এমন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য আল্লাহ তা আলাব পক্ষ পেকে ফেরেশতাদের দল নিযুক্ত রয়েছে। তার সমুখ ও পকাংদিক থেকে তাকে ঘিরে রাখে। তাদের কাজ ও দায়িত্ব পরিবর্তিত হতে থাকে এবং তারা একের পর এক আগমন করে। আল্লাহ তা আলার নির্দেশে মানুষের কেফাজত করা তাদের দায়িত্ব:

সহীং বুখারীর হাদীসে বলা হয়েছে- ফেরেশতাদের দৃটি দল হেফাজতের জন্য নিযুক্ত রয়েছেন। একদল রাত্রির জন্য এবং একদল দিনের জন্য। উভয় দল ফজরের ও আসরের নামাজের সময় একত্রিত হন। ফজরের নামাজের পর রাতের পাহারাদার দল বিদায় যান এবং দিনের পাহারাদাররা কাজ বুঝে নেন। আসরের নামাজের পর তারা বিদায় হয়ে যান এবং রাতের ফেরেশতা দারিত্ব নিয়ে চলে আসেন।

আবৃ দাউদের এক হাদীদে হযরত আলী মুর্জনা (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্গিত আছে, প্রত্যেক মানুষের সাথে কিছু সংখ্যক হেফাজতকারী ফেরেশতা নিযুক্ত রয়েছেন। তার উপর যাতে কোনো প্রাচীর ধদে না পড়ে কিংবা সে কোনো গর্তে পতিত না হয় কিংবা কোনো জম্বু অথবা মানুষ তাকে কষ্ট না দেয় ইত্যাদি বিষয়ে ফেরেশতাগণ তার হেফাজত করেন। তবে কোনো মানুষকে বিপদাপদে জড়িত করার জন্য যখন আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে নির্দেশ জারি হয়ে যায়, তখন হেফাজতকারী ফেরেশতারা দেখান থেকে সরে যায়। বিরুদ্ধ মাআনী]

হযরত উসমান পনী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে ইবনে জারীরের এক হাদীস থেকে আরো জানা যায় যে, হেফাজতকারী ফেরেশতাদের কাজ ৩ ধু পার্থিব বিপদাপদ ও দুঃধকট থেকে হেফাজত করাই নয়; বরং তারা মানুষকে পাপ কাজ থেকে নাঁচিয়ে রাখারও চেটা করেন। মানুষের মনে সাধৃতা ও আল্লাহতীতির প্রেরণা করেন যাতে সে গুনাহ থেকে বেঁচে থাকে। এরপরও যদি সে ফেরেশতাদের প্রেরণার প্রতি উদাসীন হয়ে পাপে লিও হয়ে যায় তবে তারা দোয়া ও চেটা করে যাতে সে পাঁও তথা করে পাক হয়ে যায়। অগত্যা যদি সে কোনোরুপেই ইশিয়ার না হয়, তবন তারা তার আমলনামায় গুনাহ লিখে দেয়।

মোটকথা, হেফাজভকারী ফেরেশতা দীন ও দুনিয়া উভয়ের বিপদাপদ থেকে মানুষের নিদ্রায় ও জাগরণে হেফাজভ করে। 
হযরত কা'ব আহবার (ব.) বলেন, মানুষের উপর আল্লাহ তা'আলার হেফাজভের এ পাহারা সরিয়ে দিলে জিনদের অত্যাচারে 
মানবজীবন অতিষ্ঠ হয়ে যাবে। কিন্তু এসব রক্ষামূলক পাহারা ততক্ষণ পর্যন্তই কার্যকর থাকে, যতক্ষণ তাকদীরে ইলাহী 
মানুষের হেফাজভের অনুমতি দেয়। যদি আল্লাহ তা'আলাই কোনো বান্দাকে বিপদে জড়িত করতে চান, তবে এসব রক্ষামূলক 
পাহারা নিক্রিয় হয়ে যায়। পরবর্তী আয়াতে এ বিষয়টিই বর্ণনা করে বলা হয়েছে—

আদে। এ আজ্ঞাব থেকে আত্মরক্ষার কোনো উপায় থাকে না। WWW.eeIm.weebly.com এ ব্যাখ্যা থেকে জানা গেল যে, আলোচ্য আয়াতের অবস্থা পরিবর্তন করার উদ্দেশ্য হচ্ছে যখন কোনো সম্প্রদায় আনুগতা ও কৃতজ্ঞতার পথ ত্যাগ করে স্বীয় অবস্থায় মন্দ পরিবর্তন সূচিত করে, তখন আল্লাহ তা'আলাও স্বীয় অনুকম্পা ও হেফারুডের কর্মপন্তা পরিবর্তন করে দেন।

এ আয়াতের অর্থ সাধারণভাবে এরূপ বর্ণনা করা হয় যে, কোনো জাতির জীবনে কল্যাণকর বিপ্লব ততক্ষণ পর্যন্ত আসে ন, যতক্ষণ তারা এ কল্যাণকর বিপ্লবের জন্য নিজেদের অবস্থা সংশোধন করে নিজেদেরকে তার যোগ্য করে না নেয়। এ অর্থেই নিম্নোক কবিতাটি সবিদিত–

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা সে পর্যন্ত কোনো জাতির অবস্থার পরিবর্তন করেননি যে পর্যন্ত না তারা নিজেদের অবস্থার পরিবর্তন করার থেয়াল করেছে।

অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার দানের জন্য যোগ্যতা শর্ত নয়, যোগ্যতা ব্যতীতও তাঁর দান এসে পতিত হয়।

স্বয়ং আমাদের অন্তিত্ব ও তন্মধাস্থিত অসংখ্য নিয়ামত আমাদের চেষ্টার ফলশ্রুতি নয়। আমরা কোনো সময় এরূপ দোয়াও করিনি যে, আমাদেরকে এমন সন্তা দান করা হোক যার চক্ষু, নাসিকা, কর্ণ ও যাবতীয় অঙ্গপ্রত্যঙ্গ নিখুত হয়। এসব নিয়ামত চাওয়া ছাডাই পাওয়া গেছে।

অর্থাৎ আমি ছিলাম না এবং আমার তরফ থেকে কোনো প্রার্থনাও ছিল না, তোমার অনুগ্রহই আমার না বলা প্রার্থনা শ্রবণ করেছে।

তবে নিয়ামত দানের যোগ্যতা ও ওয়াদা স্বকীয় চেষ্টা ব্যতীত অর্জিত হয় না এবং কোনো জাতির পক্ষে চেষ্টা ও কর্ম ব্যতীত নিয়ামত দানের অপেক্ষায় থাকা আত্মপ্রবঞ্চনা বৈ কিছু নয়।

ভোমাদেরকে বিদ্যুৎ প্রদর্শন করেন। এটা মানুষের জন্য ভয়েরও কার্বণ হতে পারে। কারণ এটা যে জারগায় পতিত হয় সবকিছু জালিয়ে ছাই ভব্ম করে দেয়। আবার এটাও আশা সঞ্চার করে যে, বিদ্যুৎ চমকানোর পর বৃষ্টি হবে, যা মানুষ ও জীবজত্বর জীবনের অবলম্বন এবং আল্লাহ তা'আলাই বড় বড় ভারি মেঘমালাকে মৌসুমি বায়ুতে ক্লপাভরিত করে উথিত করেন এবং জলপূর্ণ মেঘমালাকে শূন্যে কোথা থেকে কোথায় নিয়ে যান। এরপর স্বীয় কয়সালা ও তাকদীর অনুযায়ী যথা ইছা, তা বর্ষণ করেন।

কৃতক্ষতার তাসবীহ পাঠ করে এবং ফেরেশভারাও তার জরে তাসবীহ পাঠ করে। সাধারণের পারিকার্টাইকিন্দুর ক্রিকার তাসবীহ পাঠ করে এবং ফেরেশভারাও তার জরে তাসবীহ পাঠ করে। সাধারণের পরিভাষার বাদ বলা হয় ফেরের গর্জনকে, যা মেঘমালার পারশারিক সংঘর্ষের ফলে সৃষ্টি হয়। এর তাসবীহ পাঠ করার অর্থ ঐ তাসবীহ, যে সম্পর্কে কুরআন পাকের অন্য এক আয়াতে উল্লিখিত রয়েছে যে, ভূ-মঙল ও নতোমধলে এমন কোনো বকু নেই, যে আল্লাহ তা আলার তাসবীহ পাঠ করে না। কিছু সাধারণ মানুষ এ তাসবীহ তনতে সক্ষম হয় না।

কোনো কোনো হাদীদে আছে যে, বৃষ্টি বর্ষণের কাল্পে নিযুক্ত ও আদিট ফেরেশতার নাম রাদ। এই অর্থে তাসবীহ পাঠ করার মানে সুস্পষ্ট।

अशात عَمَانُ मंपि वीराद रादराया कोनन, भाखि : فَوْلُهُ وَهُمْ بِجَادِلُونَ فِي اللّٰهِ وَهُوَ شَدِيدُ الْمِحَال भाकि-मायर्थ हेजानि अर्थ श्रवुक हर्स, जासाएउद अर्थ यह रा, जाता जाहार जाजाता जाउदीरन्द त्याशाद शत्रनिवक कनर-दिवान ७ जर्व-विजय्द निख दासरह । अथि जाहार जाजाना मिकिनानी कोमनकादी। जेद मामत मवाद जाजूदी जिल्ला। : فَوْلُهُ أَشْرُلُ مِنْ السَّمَاءُ هَمَاهُ فَسَالَتَ الضّ

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে কাডেবদের অন্ধ এবং মুসলমানদেরকে চকুন্থান বলা বয়েছে। কুফর এবং নাফরমানিতে অন্ধনার আর ইসলামকে নূর বলে আখ্যা দেওয়া বয়েছে। আর এ আয়াতে হক ও বাতিলের দৃটি দৃষ্টান্ত পেশ করা হয়েছে। একটি পানির আর একটি অপ্নির। আসমান থেকে আস্থাহ তা'আলা পানি বর্ষণ করেন, বৃষ্টিপাত হয় তার নির্দেশক্রমে। নদী-নালা ভরে যায় এ পানিতে। পানি একই পরিমাণে নাজিল হয় তবে প্রত্যেক নদীনালা তার প্রশন্ততা, গভীরতা এবং পরিমাণ মোজাবেক ঐ পানি গ্রহণ করে। ঠিক এমনিভাব আস্থাহ তা'আলা আসমান থেকে পবিত্র কুরআন নাজিল করেছেন। আর মানুষের অন্তরভূমি তার যোগ্যতা অনুসারে এই আসমানি রহমতকে গ্রহণ করে এবং ফয়েক্স লাভ করে। যেমন- নদী-নালা বা উপত্যকা তার প্রশন্ততা এবং যোগ্যতা যোতাবেক আসমান থেকে অবতীর্ণ বৃষ্টির পানি ধারণ করে। আর ঐ পানির উপরে ফোনা এমনভাবে ফুলে উঠে মনে হয় সবই সেখানে ফেনা, পানির অন্তিত্ব সেবানে নেই। কিছু পানি থাকে তার নিতে। ঠিক এভাবে বাতিল বা অসত্য ফেনার নায় সত্যের উপর থাকে, আর সত্য পানির নায় নিতে থাকে। যবন কলিকের মধ্যে বাতিল দৃবীভূত হয় ফেনার মতো, তার অন্তিত্ব বিদীন হয়ে যায় তথন সত্য উদ্ধানিত হয় আর বাতিলের নাম-নিশানাও থাকে না।

মঞ্জ মুয়াজ্ঞমায় যখন প্রিয়নবী স্বর্গপম ইসলামের দাওয়াত দিলেন, পরিত্র কুরআন নাজিল হলো বাতিল বা অসত্য তবন চরম শকিশালী ছিল। বাতিলপছিরা ইসলামের মহাসত্যকে ধ্বংস করার সর্বাথক চেটা করল। প্রিয়নবী বি ও তার সাহাবায়ে কেরামের প্রতি অকথ্য নির্যাতন করা হলো সুদীর্ঘ তেরোটি বছর। বাতিলের তেউ সরকিছু বেন গ্রাস করে কেলবে। ঐ অবস্থায় আল্লাহ তা'আলার নির্দেশক্রমে প্রিয়নবী আ এবং তার সাহাবায়ে কেরামকে স্বীয় মাতৃত্বি হেড়ে হিজরত করতে হলো মনীনায়ে মুশাওয়ারায়। এরপর সুদীর্ঘ আটেটি বছর যাবং হক ও বাতিলের সংঘর্ষ অব্যাহত রইল। বদর, ওহদ, বদক এবং কন্যান ঐতিহাসিক রণাঙ্গনকলো হক ও বাতিলের তথা সত্য-অসত্যের সন্মন্ত্র সংখ্যামের জীবন্ধ ইতিহাস হয়ে আছে। অবশেষে অইম হিজরিতে আল্লাহ তা'আলা মহা বিজয় দান করলেন। বাতিল বা অসত্য তথু ভূলুন্তিত হলো না; বরং নিচিহ্ হলো এবং হক বা সত্য স্থাতনিত হলো। তিনলত ঘটটি মূর্তি বহুত্তে তেকে কেলার সমন্ত্র প্রিরনবী এ আরাত পাঠ করেছিলেন বিশ্বতি বিশ্বতি বিশ্বতি বিশ্বতি বিশ্বতি বিশ্বতি বিশ্বতি হা আলা হা আলি বারধা করুন,

নিক্যই সত্য এসেছে মিথাা বিদায় নিয়েছে আর মিথাা তো বিদায় নেওয়ারই যোগা। যেডাবে পানির উপরের ফেনা কিছুক্বণ পরেই তার অন্তিত্ব হারিয়ে ফেলে ঠিক এমনিভাবে বাতিল সত্যের অব্যাহত আঘাতে নিক্তিহ হয়ে যায়। আলোচা আয়াতে হব ও বাতিলের আরো একটি দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। অলংকার বা কোনো তৈজয়পত্র তৈরির উদ্দেশ্যে স্বর্ণ-রৌপাকে যথন অগ্নিতে পোড়ানো হয় তথন তাতে আবর্জনা বা ফেনা ভেসে উঠে। ঐ আবর্জনা বা ফেনাই দৃষ্টিগোচর হয়, মূল্যবান ধাতু পরিলক্ষিত্ব হয় না। কিন্তু অল্পক্ষণ পরেই দেখা যায় ফেনা আপনা-আপনি উধাও হয়ে গেছে, তার চিহ্নও তক্ক হয়ে যায়। আর এভাবে নিক্তিহু হয় যা আসল যা মানুষের প্রয়োজনের তথু তাই থেকে যায়। ঠিক এভাবে কখনো অন্যায়-অনাচারের, অসত্যের প্রভাব এত বেড়ে যায়, মিথাা এবং বাতিল এত শক্তিশালী হয়ে উঠে যে তাদেরই জয় জয়কার মনে হয়। এমনি অবস্থায় দুর্বল চিহ্ন যানুষ বাতিলের অনুসারী হয়ে পড়ে। কিছু কিছু দিনের মধ্যেই সত্যধর্ম সুপ্রতিষ্ঠিত হয়, অসত্য বা বাতিল, মিথ্যা অধর্ম ফেনার নায়ে উপ্রও হয়ে যায়।

সত্য ও অসত্যের তথা হক ও বাতিলের সংঘর্ষ পৃথিবীতে আবহমান কাল ধরেই আছে তবে সত্যের জয় এবং বাতিল বা অসত্যের পরাজয় অনিবার্য, অবধারিত। যদি কোনো সময় বাতিল শক্তিশালী হয়ে যায় সত্যকে আপাত দৃষ্টিতে দুর্বলও মনে হয় তবুও প্রকৃত মুমিন ভীত হয় না। কোনা পবিত্র কুরআনে আল্লাহ তা'আলা সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেছেন–

وَلاَ تَهِنُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ وَانْتُمُ ٱلاَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينْ .

অর্থাৎ আর তোমরা ভীত-সন্তুম্ভ হয়ো না-চিন্তিতও হয়ো না, তোমরাই হবে বিজয়ী যদি তোমরা প্রকৃত মুমিন হও। এ আয়াত নাজিল হয়েছিল তৃতীয় হিজরিতে অনুষ্ঠিত ওহুদের যুদ্ধে মুসলমানদের যে বিপর্যয় ঘটেছিল সেই বিপদজনক

ন্ধ্র আব্লাত মাজিল হয়েছে। তৃত্যি হ্রার্থতে অনুষ্ঠত তত্ত্বের বুলে সুন্দমানদের যে বিশ্বর বিভাগে বিজয় সত্য মুহুর্তে। আল্লাহ তা'আলা মুসলমানদেরকে বাতিলের সাময়িক প্রভাবে তীত না হওয়ার আদেশ দিয়েছেন অবশেষে বিজয় সত্য ও ন্যায়ের তথা ইসলামের। আলোচ্য আয়াতের দুটি দৃষ্টান্ত শ্বরা একথাই সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত হয়েছে।

عَلَاثِ عَالَمُ اللَّهُ الْحَسَقُ وَالْبَاطِلُ : अर्थाৎ आज्ञार ठा'आना এडाद रक ও वाडित्नत मृष्टीख निरा अर्द्यन

আরামা সানাউল্লাহ পানিপথী (র.) এ আয়াতের তাফসীরে নিখেছেন, এ দৃষ্টান্তের তাৎপর্য হলো, আরাহ তা আলা পবিত্র কুরআন নাজিল করেছেন এবং তার পূর্বে অন্যান্য আসমানি কিতাবও তিনি নাজিল করেছেন। মানুষ তার যোগ্যতা অনুসারে এ আসমানি গ্রন্থ ছারা উপকৃত হয় এবং এর মহান শিক্ষার আলোকে নিজেকে আলোকিত করে। আরাহ তা আলার তরফ থেকে অবতীর্ণ এ পবিত্র কুরআন কিয়ামত পর্যন্ত পৃথিবীতে থাকবে। যতদিন আরাহ তা আলা পৃথিবীকে টিকিয়ে রাখা পছন্দ করবেন ততদিন পর্যন্ত মানুষের অন্তর আলোকিত করার জন্য তাকেও পৃথিবীতে রাখবেন। এর দৃষ্টান্ত হলো বৃষ্টির পানি যা আসমান থেকে নাজিল হয়। নদী-নালা উপত্যকা সবই ঐ পানি হারা পরিপূর্ণ হয়। প্রত্যেকটি নদী-নালার প্রশস্ত্রতা এবং গভীরতা অনুযায়ী সে ঐ পানি ধারণ করে। আর মানুষও তার অন্তরের শক্তি অনুযায়ী পবিত্র কুরআন থেকে ফয়েজ হাসিল করে। এমনিভাবে দ্বিতীয় দৃষ্টান্তে ইরশাদ হয়েছে, যে কোনো ধাতু যথা স্বর্ণ রৌপ্য ছারা অলংকার বা তৈজবপত্র তৈরি করতে হলে তাকে আওনে পোড়ানো হয় যে কারণে তার ভিতরের আবর্জনা উপরে তেন্দৈ উঠে কিছুক্ষণ পর তা তকিয়ে যায়, যা মানুষের প্রয়োজনীয় তা থেকে যায়। আর ফেনা বা আবর্জনা উধাও হয়ে যায়, বিত্রাব সত্য-অসত্যের তথা হক ও বাতিলের মোকাবিলায় প্রথমে বাতিলের আবর্জনা দেখতে পাওয়া যায়।

#### অনুবাদ :

١. ٱلَّذِيْنَ يُسُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ الْسَاخُوذِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْسَاخُوذِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْ كُلُّ عَهْدٍ عَلَيْهِ اللَّيْرَ أَوْ كُلُّ عَهْدٍ وَلاَ يَنْقُضُونَ الْمِيْشَاقَ بِتَرْكِ الْإِيشَانِ أَوْ الْمَائِضَ .
 ١ الْفَرَائِضِ .

. وَالَّذِيْنَ يَسَصِلُوْنَ مَا آَ اَمَرَ النَّلَهُ بِهَ أَنَ يُوصَلَّ مِنَ أَلِيْمَانِ وَالرِّحْمِ وَغَنِيرِ فَلِكَ وَيَحْشُوْنَ رَبَّهُمْ آَئَى وَعِيدَهُ وَيَخَافُوْنَ شُوْءَ الْحِسَابِ تَقَلَّمُ مِنْلُهُ .

٧. وَاللّذِينَ صَبَهُرُوا عَلَى الظّاعَية وَالْبلّاءِ وَعَنِ النّمَعُصِبَة إِلْيَفَا مَا طَلَبَ وَجْهِ رَبّهِمُ الْعَنْمِيهِ مِنْ اَغْرَاضِ اللّدُنْبَ وَجْهِ رَبّهِمُ السّلَامُ وَاَفْعُمُوا السّلَامُ وَاَفْعُمُوا اللّهُ لَنْبَ وَاَفَامُوا السّلَامُ وَاَفْعُمُ مَا السّلَامُ وَاَفْعُمُ مَا السّلَامُ وَاَفْعُمُ مَاللّهُ وَالْفَعُمُ مَا السّلِمَة مُ وَلَدُونَ يَعْلَمُ وَالْاَدُى بِالصّمِيرِ السّلِمَة مُ كَالْجَهُلُ بِالْعِلْمِ وَاللّهُ إِلَى السّلَامِ اللهُ اللّهُ ال

১৯. হযরত হামযা ও আবু জাহল সম্পর্কে নাছিল হয় হে তামার প্রতিপালক হতে তোমার প্রতি যা অবক্রীর্থ হয়েছে যে ব্যক্তি তা সতা বলে জানে অনন্তর তারা বিশ্বাস করে সে কি তার মতো যে ব্যক্তি অন্ধ অর্থাহ তৎসম্পর্কে জ্ঞানও রাখে না এবং বিশ্বাসও রাখে না তার্ধু বোধশক্তি সম্পন্নরাই উপদেশ গ্রহণ করে। তুর্বু বোধশক্তি সম্পন্নরাই উপদেশ গ্রহণ করে। অর্থ উপদেশ গ্রহণ করে। অর্থ বোধশক্তির অধিকারী।

২০. যারা আল্লাহ তা'আলার অঙ্গীকার অর্থাৎ আলমে যার
-এ ভাদের নিকট হতে যে সমন্ত অঙ্গীকার নেওয়া
হয়েছে বা অন্যান্য সকল অঙ্গীকার পূরণ করে এবং
ঈমান আনয়ন পরিত্যাগ করত বা ফরজ কাজসমূহ
পরিত্যাগ করত প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করে না।

২১. এবং আরাহ তা'আলা যে সম্পর্ক অক্ষুপু রাধতে <u>আদেশ করেছেন</u> ঈমান, আত্মীয়তার সম্পর্ক ইত্যাদি <u>তারা তা অক্ষুপু রাখে, তাদের প্রতিপালককে</u> অর্থাৎ তার হমকিসমূহকে <u>তর করে। আর আশব্বা রাখে মন্দ্র হিসেবের</u> এ ধরনের বাক্য পূর্বেও উল্লিখিত হয়েছে।

২২. এবং যারা তাদের প্রতিপালকের সম্ভুটির জন্যই অন্য কোনো পার্থিব উদ্দেশ্যে নয় আল্লাহ তা আলার প্রতি আনুশত্য প্রদর্শন, বিপদ-আপদে এবং অবাধাতার কাজ হতে বিরত থাকার বিষয়ে ধ্রের্থ ধারণ করে, নামাজ কায়েম করে আমি তাদেরকে যে জীবনোপকরণ দিয়েছি তা হতে আল্লাহ তা আলার প্রতি আনুশতাের পথে গোপনে ও প্রকাশ্যে রায় করে এবং ভালাে ছারা মন্দের ঘেমন- সহিষ্কৃতা হারা মুর্থ আচরপকে, ধ্রের্থধারণের মাধ্যমে উৎপীড়নের মোক্রারিলা করে তা প্রতিহত করে। তাদের জনাই রয়েছে শেষ পরিণাম অর্পাং পরকালের তত পরিনাম।

স্পরিণাম হলো <u>জান্নাত আদন</u> স্থায়ীডােনে هِمَى جَنْتُ عَدْنِ إِنَّامَةٍ يَدْخُلُونَهَا هُمْ وَمَنْ صَلَحَ أَمَنَ مِنْ أَبَالِيهِمْ وَأَزُواجِهِمْ وَّدُرِّيَا السِّهِمْ عَ وَإِنْ لَمْ يَعْمَلُواْ بِعَمَلِهِمْ يَكُوْنُونَ فِيْ دَرَجَاتِهِمْ تَكْرِمَةً لَهُمْ وَالْمَلِّنكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ مِنْ أَبُواب الْجَنَّنِةِ أَوِ الْقُصُورِ أَوَّلَ دُخُولِهِمْ لِلتَّهْنِيَةِ.

. ٢٤ عَمَّوُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ هُذَا الشَّوَابِ بِمَا ٢٤ عَلَيْكُمُ هُذَا الشَّوَابِ بِمَا ٢٤ عَلَيْكُمُ هُذَا الشَّوَابِ بِمَا صَبَرْتُمْ بِصَبْرِكُمْ فِي الذُّنْيَا فَيَعْمَ عُقْبَيَ الذَّار عُقْبَاكُمْ.

مِبْتُنَاقِهِ وَيَنْفَطُعُونَ مِنَا آمَرَ اللُّهُ بِهَ أَنَّ يَرُوصَلُ وَيَفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ ج بِالْكُفْر وَالْمَعَاصِي أُولَيِّكَ لَهُمُ اللَّعَنَةُ الْبُعْدُ مِنْ رَحْسَةِ اللَّهِ وَلَهُمْ سُوَّ الدَّارِ أَى الْعَاقِبَةُ السَّبِينَةُ فِي الدَّارِ الْأَخِرَةِ وَهِيَ جَهَنَّمُ.

उत्तर अल्लाह यात कता देखा कीवत्नाभकतन कीज कतत. اَللَّهُ يَبْسُطُ الرَّزْقَ بُوسَعُهُ لَهُنْ يَشْنَاءُ وَيَقْدِرُ ط يُضَيِّفُهُ لِمَنْ يَتُشَأَّءُ وَفُرِحُوا آي أَهْلُ مَكَّةً فَرْحَ بَطَرِ بِالْحَيْوةِ الدُّنَّبَا طائ بِمَا نَالُوْهُ فِينِهَا وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَا فِيْ جَنْب حَينُوةِ ٱلْأَخِرَةِ إِلاَّ مَسَنَّاعٌ شَنَّ قَلَيْلُ يَتَمَتُّعُ بِهِ وَيَذْهَبُ.

বসবাসের জান্নাত তাতে তারা প্রবেশ করবে এবং তাদের পিতামাতা, পতি-পত্নি ও সন্তানসন্ততিদের মধ্যে যারা সংকর্ম করেছে বিশ্বাস স্থাপন করেছে তারাও। তারা তাদের পর্যায়ের সংকাজ করতে ন পারলেও তাদের সম্মানার্থে এদেরও তাদেরই মর্যাদা ও স্থান প্রদান করা হবে। আর ফেরেশতাগণ তাদের নিকট উপস্থিত হবে প্রত্যেক দার দিয়া তারা যখন সর্বপ্রথম জান্নাতে প্রবেশ করবে তখন জান্নাতের বা তাদের জন্য নির্ধারিত প্রাসাদের দ্বার দিয়ে খোশ আমদেদ জানাবার জন্য ফেরেশতা হাজির হবে।

শান্তি দুনিয়ায় তোম্রা ধৈর্যধারণ করেছিলে বলে এই প্রতিদান। কত ভালো পরকালের পরিণাম। অর্থাং তোমাদের এ পরিণাম। مَا صَبَرْتُمُ এ স্থানে 🗘 শক্ষি বা ক্রিয়ার উৎসবোধক অর্থব্যঞ্জক।

٧٥ عنه اللَّه مِنْ بَعْد ٢٥ عنهم اللَّه مِنْ بَعْد اللَّه مِنْ بَعْد اللَّه مِنْ بَعْد اللَّه مِنْ بَعْد হবার পর তা ভঙ্গ করে। যে সম্পর্ক অক্ষুণু রাখতে আল্লাহ্ তা'আলা আদেশ করেছেন তা ছিনু করে এবং কুফরি ও অবাধ্যতা করত পুথিবীতে অশান্তি সৃষ্টি করে বেড়ায় তাদেরই জন্য আছে অভিশাপ অর্থাৎ আল্লায় তা'আলার রহমত হতে বিদ্রিত হওয়া <u>এ</u>বং তাদেরই <u>আছে মন্দ্র আবাস।</u> পরকালে মন্দ্র পরিণাম। তা হলে জাহান্লাম।

> বৃদ্ধি করেন <u>এবং</u> যার জন্য ইচ্ছা <u>হ্রাস</u> <u>করে</u>ন সংকীর্ণ করেন ৷ [কিন্তু তারা] মক্কাবাসীরা <u>পার্থিব জীবনে</u> অর্থাং তাতে যা পেয়েছে তা নিয়েই উ্ৰুসিত গৰ্বে উৎফুল অ<u>থচ প্রকালের</u> জীবনের পার্শ্বে <u>পার্থি</u>ব জীবন তে সামান্য ভোগ্যবস্তু বৈ কিছুই নয়। অর্থাৎ এটা এত ক্ষ্য ও সামান্য বস্তু যা ভোগ করা হয়, লয়প্রাপ্ত হয়।

#### তাহকীক ও তারকীব

أَبَسْنَوَىْ -क्श हरावर अवक वात : **أَنُولُـهُ أَنَّهُ क्रा हराव करावर : الْمُولُـهُ أَفَمَنْ لِتَعْلَمُ** الْمُؤْمِنُ رَالْكَافَرُ مُمَنَّ يَعْلَمُ

-এর অর্থে হয়েছে। نَنِي قَلْ إِنْ يَنْهُمُامُ , এর অর্থে হয়েছে: فَنُولُهُ لَا

: गूवठानात स्वतं हरहाह اللَّذِيْنَ صَبَرُوا व वाकारि : فَوْلَتُهُ أُولَيْكِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ

এতে ইদিত রয়েছে যে, خَنْتُ عَدَّنٍ উহা মুবডাদার খবর হয়েছে । فَوْلُهُ هِـَنَّ عَدَّنٍ হয়নি, যেমনটি কেউ কেউ বলেছেন।

हैं उरा मानात कि श्रामालन रहना। أَفُولُهُ يَدْخُلُونَهَا هُمْ

छेडत. पाएठ करत عُلُمَ مُنْ مُونُوعٌ مُنْ عَلَمَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا تَعَلَّمُ عَلَيْهُ فَعَلَمُ عَل مُعَالِّمُ مُرْفُرُعٌ مُنْتَعِيدًا وَهُمَا مَا تَعَلِّمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مُنْتَعِيدًا وَهُمَا مَا مُنْتَعِيدً مُعَالِّمُ مُنْتَعِيدًا مُعَالِمُ مَعْلَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

عَنَظُ عَمْ مُنَظَّمُ عَمْ مُرْمُونًا करत वाकाणि عَنَظُمُ عَلَمُ عَلَيْهُ مُرْمَدُ وَاللَّهُ مِلْمُولُونَ

ार्थिर जीवन एठा প্রতেজ ব্যক্তিই অর্জন করেছে خَوْلُتُهُ بِمِنَّالُ وَالْمِيْسُكُ ' وَالْمُوْلُثُ بِمِنَا مُنْلُو क्द्रा উদ্দেশ্য নয়; বद পার্থিব জীবনে या किছ অর্জন হয়েছে এর উপর গর্ব-অহংকার করা এবং বে জারণায় দন্ত করা উদ্দেশ।

# প্রাসন্দিক আলোচনা

ছিটায় ৩ণ হছে— وَيَعْمُونُونَ الْمِبْتَانَ الْمِبْتَانَ الْمِبْتَانَ الْمِبْتَانَ الْمِبْتَانَ الْمِبْتَانَ وَ তাজালা ও বালাদের মধ্যে রয়েছে এবং এইমাত بُرُونُنَ بِمَادِ اللّٰهِ বাকো উল্লেখ করা হয়েছে। এছাড়া এসব অঙ্গীকারও এর অন্তর্ভুক্ত যেওলো উন্নতের লোকেরা আপন পয়গান্বদের সাথে সম্পাদন করে এবং এসব অঙ্গীকারও বুঝানো হয়েছে, থেওলো মনবঞ্জাতি একে অপারের সাথে করে।

আবু দাউদ আওফ ইবনে মালেক (রা.)-এর রেওয়ায়েতে একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন, তাতে রাস্পুল্লাহ ক্রাবায়ে কেরামের কাছ থেকে এ বিষয়ে অসীকার ও বায়'আত নিয়েছেন যে, তাঁরা আল্লাহ তা'আলার সাথে কাউকে অংশীদার করবেন না, পাঞ্জেগানা নামাজ পাবন্দি সহকারে আদায় করবেন, নিজেদের মধ্যকার শাসক শ্রেণির আনুগত্য করবেন এবং কোনো মানুষের কাছে কোনো কিছু যাচনা করবেন না।

যারা এ বায় আতে অংশগ্রহণ করেছিলেন, অঙ্গীকার পালনের ব্যাপারে তাঁদের নিষ্ঠার তুলনা হয় না। অশ্বারোহণের সময় তাদের হাত থেকে চাবুক পড়ে গেলেও তারা কোনো মানুষকে চাবুকটি উঠিয়ে দিতে বলতেন না; বরং স্বয়ং নিচে নেমে তা উঠিয়ে নিতেন।

এটা ছিল সাহাবায়ে কেরামের মনে রাস্লুল্লাহ — এর ভালোবাসা, মাহাত্ম্য ও আনুগত্য প্রসূত প্রেরণার প্রভাব। নতুবা বলাই বাহুল্য যে, এ ধরনের যাচনা নিষিদ্ধ করা উদ্দেশ্য ছিল না। উদাহরণত হযরত আদ্বল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) একবার মসজিদে প্রবেশ করেছিলেন। এমতাবস্থায় দেখলেন যে, রাস্লুল্লাহ — ভাষণ দিচ্ছেন। ঘটনাক্রমে তাঁর মসজিদে প্রবেশ করার সময় রাস্লুল্লাহ — এর মুথ থেকে বসে যাও কথাটি বের হয়ে গেল। হযরত আদ্বল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) জানতেন যে, এর অর্থ এটা নয় যে, কেউ সড়কে অথবা সভাছলের বাইরে থাকলেও সেখানেই বসে যাবে। কিছু আনুগত্যের প্রেরণা তাঁকে সামনে পা বাড়াতে দিল না। দরজার বাইরেই যেখানে এ বাকাটি কানে এসেছিল, তিনি সেখানেই বসে গেলেন। আল্লাহ তা আলার আনুগত্যশীল বাদ্দাদের তৃতীয় ওপ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে— তিনি সেখানেই বসে গ্রাক্তির প্রচলিত তাফসীর এই যে, আল্লাহ তা আলা যেসব সম্পর্ক বজায় রাখতে আদেশ করেছেন, তারা সেগলো বজায় রাখে। এ বাকাটির প্রচলিত তাফসীর এই যে, আল্লাহ তা আলা আত্মীয়তার যেসব সম্পর্ক বজায় রাখতে এবং তদনুযায়ী কাজ করতে আদেশ করেছেন, তারা সেসব সম্পর্ক বজায় রাখে। কোনো কোনো তাফসীরবিদ বলেন, এর অর্থ এই যে, তারা ঈমানের সাথে সংকর্মকে অথবা রাস্লুল্লাহ — এর প্রতি বিশ্বাসেরে সাথে প্র্ববর্তী প্রগ্রেরণনের প্রতি এবং তাদের গ্রন্থের প্রতি বিশ্বাসকে যুক্ত করে।

চতুর্থ গুণ এই— দ্বৈতি টুর্নির্ক্ত অর্থাৎ তারা তাদের পালনকর্তাকে ছয় করে। এখানে ঠুর্ট্ শব্দের পরিবর্তে দ্বির্বার করায় এদিকে ইঙ্গিত রয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার প্রতি তাদের তয় হিংস্ত্র জত্ম অথবা ইতর মানুষের প্রতি স্বাভাবিক ভয়ের মতো নয়; বরং তা পিতামাতার প্রতি সন্তানের এবং উন্তাদের প্রতি শিষ্যের অভ্যাসগত ভয়ের মতো। কষ্টদানের আশদ্বা এ ভয়ের কারণ নয়; বরং মাহাত্ম্য ও ভালোবাসার কারণে বাদ্দা এরূপ আশক্ষা করে যে, আমাদের কোনো কর্ম অথবা কথা যেন আল্লাহ তা'আলার কাছে অপছন্দনীয় না হয়ে যায়। এ কারণেই যেখানে প্রশংসা স্থলে আল্লাহ তা'আলার ভয়ের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, সেখানেই ক্রিট্রার্ক করা হয়েছে, কারণ মাহাত্ম্য ও ভালোবাসার কারণ থেকে উন্ভূত ভয়কে ক্রিট্রার্ক করা হয়েছে, সেখানেই করে বলা হয়েছে পরবর্তী বাক্যে হিসাব-কিতাবের কঠোরতার ভয় বর্ণনা প্রসঙ্গে করে। 'মন্দ হিসাব' বলে কঠোর ও পুজ্যানুপুঙ্গ হিসাব বুঝানো হয়েছে। হয়রত আয়েশা (রা.) বলেন, আল্লাহ তা'আলা যদি কৃপাবশত সংক্ষেপে ও মার্জন সহকারে হিসাব গ্রহণ করেন, ভবেই মানুষ মুজি পেতে পারে। নতুবা যার কাছ থেকেই পুরোপুরি ও কড়ায় গণ্ডায় হিসাব নেওয়া হবে, তার পক্ষে আজাব থেকে রক্ষা পাওয়া সম্বরপর হবে না। কেননা এমন ব্যক্তি কে আছে যে জীবনে কখনে কোনো গুলাহ বা ক্রিটি করেননি? এ হচ্ছে সং ও আনুগতাশীল বান্ধাদের পঞ্চম গণ্ড।

ষষ্ঠতণ এই- رَبُهِمْ رَبُهِمْ وَالْفِيْنَ صَبَرُواْ الْبِيْفَاءُ وَجُهِ رَبُهِمْ وَالْفِيْنَ صَبَرُواْ الْبِيْفَاءُ وَجُهِ رَبُهِمْ السَامِةِ अर्था९ याता আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি লাভ করার আশায় অকৃত্রিমভাবে ধৈর্ঘারণ করে।

প্রচলিত কথায় কোনো বিপদ ও কটে ধৈর্থারণ করাকেই সবরের অর্থ মনে করা হয় কিছু আরবি ভাষায় এর অর্থ আরো বাপক। কারণ, আসল অর্থ হচ্ছে স্বভাব বিক্লন্ধ বিষয়াদির কারণে অস্থিব না হওয়া। বরং দৃঢ়তা সহকারে নিজেব কাছে ব্যাপ্ত থাকা। এ কারণেই এ দুটি প্রকার বর্ণনা করা হয়। ১. مَشْرُ عَنْ الْمُعْمَىةُ عَنْ الْمَعْمَىةُ وَالْمَاعِيْ দৃঢ় থাকা এবং ২. مَنْ مُعْمَى الْمُعْمَىةُ مَنْ الْمُعْمَىةُ وَالْمَاعِيْدُ وَالْمَاعِيْدُ وَالْمَاعِيْدُ وَالْم

সবরের সাথে ﴿ اَيْفَا اَ رَجُو كُو اَيْفَا اَ رَجُو كُو اَيْفَا اَ رَجُو كُو اَيْفَا اَلَّهُ الْمُعَالِّمُ الْمُحَالِّمُ الْمُحَالِّمُ اللهِ الْمُحَالِّمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

এ কারণেই যদি কোনো ব্যক্তি চুরির নিয়তে কোনো গৃহে প্রবেশ করে, অতঃপর সুযোগ না পেয়ে সবর করে ফিরে আসে, তবে এ অনিজ্ঞাধীন সবর কোনো প্রশংসনীয় ও ছওয়াবের কাজ নয়। ছওয়াব তখনই হবে, যখন গুনাহ থেকে বেঁচে থাকা আল্লাহ তা আলার ভয়ে ও তাঁর সন্তুষ্টির কারণে হয়।

সন্তম তণ হচ্ছে- الصَّلُوءَ অর্থাৎ নামাজ কায়েম করা। অর্থ পূর্ণ আদর ও শর্ত এবং বিনয় ও নম্রতা সহকারে নামাজ আদায়ে করা তথু নামাজ পড়া নয়। এ জন্যই কুরআনে নামাজের নির্দেশ সাধারণত إِنَّاتُ الصَّلُوءِ শব্দ সহযোগে দেওয়া হয়েছে।

অষ্টম গুণ হচ্ছে— يَّ اَ مُعَلَّدِينَا مُوْسَلُونَا الْعَلَيْنِا مِنْ اَ رَبُّنَاكُمْ مُّ الْمُعَلَّدِينَ আলার কাষেও বায় করে। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, আলার ভাজালা গ্রেমাদের কাছে চান না: ববং নিজেরই দেওয়া রিজিকের কিছু অংশ ভাও মারে শতকরা আড়াই ভাগের মতো সামান্যতম পরিমাণ ভোমাদের কাছে চান। এটা দেওয়ার ব্যাপারে স্বভাবত তোমাদের ইতত্তত করা উচিত নয়।

অর্থসম্পদ আরাহ তা আলার পথে বায় করার সাথে করাও দুরন্ত ও ত্বন । এজনোই আদেমণণ বলেন যে, সদকা-ব্যরাত সর্বত্ত ও ত্বন। এজনোই আদেমণণ বলেন যে, জাকাত ও ওয়াজিব সদকা প্রকাশ্যে দেওয়াই উত্তম এবং গোপনে দেওয়া সমীচীন নয়, যাতে অন্যরাও শিক্ষা ও উৎসাহ পায়। তবে নকল সদকা-ব্যরাত গোপনে দেওয়াই উত্তম। যেনব হাদীনে গোপনে দেওয়ার শ্রেষ্ঠিত্ব বর্ণিত হয়েছে, সেওলো নকল সদকা সম্পদ্ধিই বলা হয়েছে।

পুণা काक करत त्येश्वरा भागपृष्ठित करा गर्था नव : www.eelm.weebly.com আল্লাহ তা'আলার আনুগত্যশীলদের নয়টি ৩০ বর্ণনা করার পর তাদের প্রতিদান বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে - اُرَنَّيْكَ نَهُمْ اللَّهِ অর্থাৎ পরকার। আয়াতের অর্থ হচ্ছে তাদের জনাই রয়েছে পরকালের সাফলা। কেউ কেউ বলেন, এখানে أَوْرُ دُنِّبًا أَنْ ত্রি অর্থাৎ ইহকাল বুঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই সং লোকেরা যদি দুনিয়াতে কটেরও সমুখীন হয়। কিন্তু পরিণামে দুনিয়াতেও সাফল্য তাদেরই প্রাপ্য অংশ হয়ে থাকে।

আতঃপর عُنْبَى الدَّارِ অর্থাৎ পরকালের সাফলা বর্ণিত হয়েছে যে, তা হল্পে بَدُنْتُ عَنْنِي الدَّارِ তারা এগুলোতে প্রবেশ করবে। نادَر করে বছার ও স্থায়িত্ব। উদ্দেশ্য এই যে, এসব জান্নাত থেকে কথনো তাদেরকে বহিদ্ধার করা হবে না; বরং এগুলোতে তাদের অবস্থান চিরস্থায়ী হবে। কেউ কেউ বলেন, জান্নাতের মধ্যস্থলের নাম আদন। জান্নাতের স্থানসমূহের মধ্যে এটা উক্তরের।

এরপর তাদের জন্য আরো একটি পুরস্কার উল্লেখ করা হয়েছে। তা এই যে, আল্লাহ তা'আলার এ নিয়ামত ওধু তাদের ব্যক্তিসন্তা পর্যন্ত সীমাবদ্ধ থাকবে না, বরং তাদের নৃদতম তার হচ্ছে মুসলমান হওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, তাদের বাপদাদা ও ব্রীদের নিজস্ব আমাদ যদিও এ তারে পৌছার যোগ্য নয়; কিছু আল্লাহ তা'আলার প্রিয় বান্দাদের খাতিরে ও বরকতে তাদেরকেও এ উচ্চত্তরে পৌছিয়ে দেওয়া হবে।

এরপর তাদের আরো একটি পরকালীন সাফল্য বর্ণনা করা হয়েছে যে, ফেরেশতারা তাদেরকে সালাম করতে করতে প্রত্যেক দরজা দিয়ে প্রবেশ করবে এবং বলবে, সবরের কারণে তোমরা যাবতীয় দুঃখকট থেকে নিরাপত্তা লাভ করেছ। এটা পরকালের কতই না উত্তম পরিণাম।

हें। कें कें وَالَّذِيْنَ يَنْفُضُونَ مَهُ وَالْلِهِ الْخِيْنَ وَالْفَيْنَ يَنْفُضُونَ مَهْ وَالْلِهِ الْخِيْ ইয়েছিল যে, তাদের একদল আল্লাহ তা'আলার অনুগত ও একদল অবাধ্য। অতঃপর অনুগত বান্দাদের কতিপয় ৩৭ ও আলামত বর্ণিত হয়েছে এবং পরকালে তাদের জন্যে সর্বোত্তম প্রতিদানের কথা উল্লিখিত হয়েছে।

এখন আলোচ্য আয়াতসমূহে বিতীয় প্রকার পোকদের আলামত ও গুণাবলি এবং তাদের শান্তির কথা বর্ণিত হচ্ছে। এতে অবাধ্য বাদ্যাদের একটি স্বভাব বর্ণনা করা হয়েছে— ক্রিট্রাই তা আলার আলীকারকে পাকাপোত করার পর ভঙ্গ করে। আল্লাহ তা আলার অঙ্গীকারের মধ্যে সেই অঙ্গীকারও অন্তর্ভুক্ত রয়েছে, যা সৃষ্টির সূচনাকালে আল্লাহ তা আলার পালনকর্তা ও একত্ব সম্পর্কে সব আত্মার কাছ থেকে নেওয়া হয়েছিল। কাফের ও মুশরিকরা দুনিয়াতে এসে সেই অঙ্গীকার ভঙ্গ করেছে এবং আল্লাহ তা আলার মোকাবিলায় শত শত পালনকর্তা ও উপাস্য তৈরি করেছে।

এছাড়া ঐসব অঙ্গীকারও এর অন্তর্ভুক্ত রয়েছে, যেগুলো পালন করা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাই' চুক্তির অধীনে মানুষের জন্য অপরিহার্য হয়ে যায়। কারণ কালিমায়ে ডাইগ্ন্যোবাহ, 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাছ মুহামানুর রাস্পুল্লাহ' প্রকৃতপক্ষে একটি মহান চুক্তির শিরোনাম। এর অধীনে আল্লাহ ও রাস্লের বর্গিত বিধিবিধান পালন এবং নিষ্কি বিষয়াদি থেকে বিরত থাকার অঙ্গীকারও এসে যায়। তাই কোনো মানুষ যখন আল্লাহ তা'আলা অথবা রাস্লের কোনো আদেশ অমান্য করে, তখন সে ঈমানের চুক্তিই লক্ষন করে।

অবাধ্য বান্দাদের ছিতীয় স্বভাব এরূপ বর্ণিত হয়েছে - لَمُوْصَلُ اللَّهُ بِمِ أَنْ يُوْصَلُ অর্থাৎ তারা এসব সম্পর্ক ছিন্ন করে, যেগুলো বজায় রাখতে আল্লাহ নির্দেশ দিয়েছেন। আল্লাহ তা আলা ও রাস্পুরাহ ———এর সাথে মানুষের যে সম্পর্ক, এখানে সেই সম্পর্কও বুঝানো হয়েছে। তাঁদের প্রদন্ত বিধিবিধান অমান্য করাই হচ্ছে এ সম্পর্ক ছিন্ন করার অর্থ। এছাড়া আত্মীয়তার সম্পর্কও আয়াতের অন্তর্ভুক্ত। কুরুআন পাকের স্থানে স্থানে এসব সম্পর্ক বজায় রাখা ও এগুলোর হক আদায় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

আল্লাহ তা'আলার নাফরমান বান্দারা এসব হক ও সম্পর্কও ছিন্ন করে। উদাহরণত পিতামাত, ভাইবোন, প্রতিবেদী ও অন্যান্য আজীয়দের যেসব অধিকার আল্লাহ তা'আলা ও তদীয় রাসূল মানুষের উপর আরোপ করেছেন, তারা এগুলো আদায় করে না। তুতীয় স্বভাব এই - كَنُونُ نِي ٱلْأَرْضِ অর্থাৎ তারা পৃথিবীতে ফ্যাসাদ সৃষ্টি করে। এ তৃতীয় স্বভাবটি প্রকৃতপক্ষে প্রথমোক দু-স্বভাবেরই ফলস্রুতি। যারা আন্তাহ তা'আলা ও মানুষের অঙ্গীকারের পরোয়া করে না এবং কারো অধিকার ও সম্পর্কের প্রতি দক্ষ্য করে না, তাদের কার্যকাও যে অপরাপর লোকদের ক্ষতি ও কটের কারণ হবে, তা বলাই বাছলা। অপাঞ্জা-বিবাদ ও মারামারি কার্টাকাটির বাজার গরম হবে। এটাই পৃথিবীরে সর্ববৃহৎ ফ্যাসাদ।

অবাধ্য বান্দাদের এ তিনটি স্বভাব বর্ণনা করার পর তাদের শান্তি উল্লেখ করে বলা হয়েছে ﴿ اَرْلَيْكُ لُهُمُ اللَّهُ وَ اللَّهِ عَلَيْكُ لُهُمُ اللَّهُ وَ اللَّهِ عَلَيْكُ لُهُمُ اللَّهُ وَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللِ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللللِّ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِ

বিধান ও নির্দেশ : আলোচ্য আয়াতসমূহের মধ্যে মানবন্ধীবনের বিভিন্ন বিভাগ সম্পর্কিত বিশেষ বিধান ও নির্দেশ পাওয়া যায়- কিছু স্পষ্টত এবং কিছু ইঙ্গিতে। উদাহরণত উক্তেখ্য-

ك. اَلَّذِينَ بُونُونَ بِمُهُو اللَّهِ وَلَا يَعْمُونَ الْمِيْعُ اللَّهِ وَلَا يَعْمُونَ الْمُهُو اللَّهِ وَلَ করা ফরক্ত এবং লক্ষন করা হারাম। চুকিটি আল্লাহ ডাআলা ও রাস্কের সাথে হোক, যেমন ঈমানের চুক্তি। কিংবা সৃষ্টকগতের মধ্যে কোনো মুসলমান অথবা কাফেরের সাথে হোক– চুক্তি লক্ষন করা সর্ববিস্থায় হারাম।

كَ يُرْدِينَ مُوسَلِّينَ مَا يَمُوسَلُّهِ وَاللَّهُ مِهُ الْمُوسِلُّهِ وَاللَّهُ مِهُ اللَّهُ اللَّهُ مِهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللِلْمِا الللللِمُ الللِلْمُ الللِل

কুবঅনে পাক্কের অসংখ্য আদ্বাতে আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা, আত্মীয়দেরকে দেখাশোনা করা এবং তাদের অধিকার প্রদান করার প্রতি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে।

বুখারী ও মুসলিমে হ্যরত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বাসুলুল্লাহ 🚃 -এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, যে ব্যক্তি আল্লাহ তা'আলার কাছে রিজিকের প্রশন্ততা ও কালে-কর্মে বরকত কামনা করে, তার উচিত আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা। আত্মিয়তার সম্পর্ক বজায় রাখাহ অর্থ আত্মীয়দের দেখাতনা করা এবং সাধ্যানুযায়ী তাদের সাহায্য-সহয়েতা করা।

হথরত আবৃ আইউব আনসারী (রা.) বলেন, জনৈক বেদুঈন রাসুলুল্লাহ 

—এর গৃহে উপস্থিত হয়ে প্রপু করল, আমাকে
বলুন ঐ আমল কোনটি যা আমাকে জান্নাতের নিকটবতী করবে এবং জাহান্নাম থেকে দূরে ঠেলে দেবেং রাসুলুলাহ 
কলনেন, আল্লাহ তা আলার ইবাদত কর; তাঁর সাথে কাউকে অংশীদার করো না, নামান্ত কায়েম কর, জাকাত দাও এবং
আখীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখ। −[বগড়ী]

সহীর বুধারীতে হযরত আব্দুরার ইবনে শুমর (রা.)-এর রেওয়ারেতে রাস্পুরাহ 🚅 -এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, আর্থীয়বন্ধনের অনুধাহের বিনিময়ে অনুধাহ করাকেই আর্থীয়তার সম্পর্ক বল্লায় রাখা বলে না; বরং কোনো আর্থীয় যদি তোমার অধিকার প্রদানে ক্রটি করে, তোমার সাথে সম্পর্ক না রাখে; এরপরও শুধুমাত্র আন্থার তা'আলার সন্থাটির জন্য তার সাথে সম্পর্ক রাখা এবং তার প্রতি অনুধাহ করাই হল্পে প্রকৃত আর্থীয়তার সম্পর্ক বল্লায় রাখা।

আছীরনের অধিকার প্রদান করা এবং তাদের সম্পর্ক শেষ পর্যন্ত বজায় রাখার উদ্দেশ্যেই রাসুপূরাই 🚃 বলেছেন, নিজেনের বংশ-তাদিকা সংরক্ষিত রাখ। এর মাধ্যমেই আছীয়তা সংরক্ষিত থাকতে পারবে এবং তোমরা তাদের অধিকার প্রদান করতে পারবে। তিনি আরো বলেছেন, সম্পর্ক বজায় রাখার উপকারিতা এই যে, এতে পারম্পরিক তালোবাসা সৃষ্টি হয়, ধনসম্পদ বৃদ্ধি পায় এবং আয়ুতে বরকত হয়। –[তিরমিমী]

সহীহ মুসলিমের এক হাদীসে রাস্পুত্নাহ 🏬 বলেন, আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার ক্ষেত্রে এটা প্রধান যে, পিতার মৃত্যুর পর পিতার বন্ধুদের সাথে তেমনি সম্পর্ক বজায় রাখবে, যেমন তার জীবদ্দশায় রাখা হতো।

- ত. ﴿ وَٱلْنَاسُ صَبُرُوا ابِتُغَاءُ وَجِه رِيهِم وَ कूরআন ও হাদীসে সবরের অনেক ফজিলত বর্ণিত হয়েছে। উদাহরণত সবরকারী আল্লাহ তা'আলার সন্ধ ও সাহায়া লাভ করে এবং অগণিত ছওয়াব ও পুরস্কার পায়। উপরিউক্ত আয়াত থেকে জানা যায় যে এসব ফজিলত তখনই লাভ হয় যখন আল্লাহ তা'আলার সন্তুষ্টি অর্জনের জন্যে সবর এখতিয়ার করা হয়।
- সবরের আসল অর্থ মনকে বশে রাখা এবং দৃঢ় থাকা। এর আবার শ্রেণিভেদ আছে। ১. কট্ট ও বিপদে সবর অর্থাৎ অদ্বির ও নিরাশ না হওয়া এবং আল্লাহ তা'আলার দিকে দৃটি রেখে আশাবাদী হওয়া। ২. ইবাদতে সবর অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলার বিধানাবলি পালন করা কঠিন মনে হলেও তাতে অটল থাকা। ৩. গুনাহ ও মন্দকাজ থেকে সবর অর্থাৎ মন মন্দকাজের দিহে ধাবিত হতে চাইলেও আল্লাহ তা'আলার,ভয়ে সেদিকে ধাবিত না হওয়া।
- 8. وَعَنَاهُمُ سِرًّا رَعَنَاهُمُ سِرًّا رَعَنَاهُمُ سِرًّا رَعَنَاهُمُ سِرًّا رَعَنَاهُمُ سِرًّا رَعَلَائِمَةً कहा पुत्रख । তবে ওয়াজিব সদকা যেমন– জাকাত, ফিতরা ইত্যাদি প্রকাশ্যে দেওয়া উত্তম যাতে অন্য মুসলমানগণ ডা দিতে উৎসাহিত হয়। পক্ষান্তরে নফল দান-খয়রাত গোপনে প্রদান করা উচিত, যাতে রিয়া ও নামযশের সন্দেহ থেকে মুক্ত থাকা যায়।
- ৫. يَدْرَيْنَ بِالْعَسَيْةِ السَّبِيّةِ عِلَى প্রত্যেক মন্দকে প্রতিহত করা একটি যুক্তিগত ও স্বভাবগত দাবি। এ আয়াত থেকে জানা যায় যে, মন্দ দ্বারা মন্দকে প্রতিহত করা ইসলামের নীতি নয়; বরং ইসলামের শিক্ষা এই যে, মন্দকে ভালো দ্বারা প্রতিহত কর। কেউ তোমার সাথে জুলুম করলে তুমি তার সাথে ন্যায়ানুগ আচরণ কর। যে তোমার সম্পর্কের হক প্রদান করেনি, তুমি তার হক প্রদান কর। কেউ রাগ করলেও তুমি তার জবাব সহনশীলতার মাধ্যমে দাও। এর অনির্বাধ পরিণতি হবে এই য়ে, শক্রও মিত্রে পরিণত হবে এবং দৃষ্টও তোমার সামনে শিষ্ট হয়ে যাবে।
- এ বাক্যের আরো একটি অর্থ এই যে, ইবাদত দ্বারা পাপের প্রায়ণ্ডিস্ত কর। যদি কোনো সময় কোনো গুনাই হয়ে যায়, তবে অনতিবিলক্ষে তওবা কর এবং এরপর আল্লাহ তা'আলার ইবাদতে মনোনিবেশ কর। এতে তোমার বিগত গুনাই ও মাফ হয়ে যাবে।
- হযরত আবৃষর গিফারী (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 

  -এর উক্তি বর্ণিত আছে যে, তোমার দারা যথন কোনো মন্দ কাজ অথবা ওনাহ হয়ে যায়, তথন সাথে সাথে কোনো সৎকাজ করে নাও। এতে ওনাহ নিশ্চিক হয়ে যাবে। শর্ত এই যে, বিগত ওনাহ থেকে তওবা করে সৎকাজ করতে হবে। −িআহমদ, মাযহারী]
- নিজেরা তো জানাতে সুনি পাবেই, তাদের থাতিরে তাদের পিতামাতা, প্রী ও সন্তানরাও স্থান পাবে। শর্ত এই যে, তাদেরকে প্রান্তরা জারাতে সুনি পাবেই, তাদের থাতিরে তাদের পিতামাতা, প্রী ও সন্তানরাও স্থান পাবে। শর্ত এই যে, তাদেরকে যোগ্য অর্থাৎ মুমিন মুসলমান হতে হবে কাফের হলে চলবে না। তাদের সংকর্ম আল্লাহ তা আলার প্রিয় বান্দার সমান ন হলেও আল্লাহ তা আলা তার বরকতে তাদেরকেও জানাতে তার স্থানে পৌছিয়ে দেবেন। অন্য এক আয়াতে বলা হয়েছেস্ক্রিট্রাই অর্থাৎ আমি সং বান্দাদের বংশধর ও সন্তানসন্তুতিকেও তাদের সাথে মিলিত করে দেব।
- এতে জানা যায় যে, বুজুর্গদের সাথে বংশ আত্মীয়তার অথবা বন্ধুত্বের সম্পর্ক থাকা পরকালে ঈমানের শর্তসহ উপকারী হবে।
  ৬. كَمُ عُلَيْكُمْ مِنَا كَسَبُوْمُهُ فَيْعُمَ عُفْبَى النَّارِ अरत জানা যায় যে, পরকালীন মুক্তি, উচ্চ মর্যাদা ইত্যাদি সব দুনিয়াতে সবর করার ফলম্র্রুতি। অর্থাৎ দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলা ও তাঁর বান্দাদের হক আদায় করতে হবে এবং আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য থেকে বেঁচে থাকার জন্য মনকে বাধ্য করতে হবে।
- পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে যেমন অনুগত বান্দাদের প্রতিদান উল্লেখ করে বলা হয়েছিল থে, তাদের স্থান হবে জান্নাতে, ফেরেশতারা তাদেরকে সালাম করে বলবে যে, এসব নিয়ামত তোমাদের সবর ও আনুগত্যে ফলশ্রনতি: তেমনিভাবে এ আয়াতে অবাধ্যদের অণ্ডভ পরিণতি বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, তাদের উপর আল্লাহ তা'আলার লানত অর্থাং তারা আল্লাহ তা'আলার রহমত থেকে দূরে এবং তাদের জন্য জাহান্নামের আবাস অবধ্যরিত। এতে বুঝা খাই বিশ্ব করা এবং আখ্রীয়স্বজনদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করা অভিসম্পাত ও জাহান্নামের কারণ।

অনুবাদ :

र २० २०. يَفُولُ النَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ اَهْلِ مَكَّهَ لُولاً ﴿ كَا مَا اللَّهُ مِنْ اَهْلِ مَكَّهَ لُولاً هَلَّا أُنْزِلُ عَلَيْهِ عَلَى مُحَمَّدِ أَيْةً مِّنْ رُبِّهِ دَ كَالْعَصَا وَالْيَد وَالنَّاقَة قُلْ لَهُمْ إِنَّ اللَّهُ يُضِلُّ مَنْ يَسَشَا ۗ إِضْلَالَهُ فَلَا تُغْنِنِي الْأَبَاتُ عَنْهُ شَيِئًا وَيَنَهَدَى بُرْشِدُ إِلَيْهِ إِلَى دِيْنِهِ مَنْ أَنَابٌ ج رَجَعَ إِلَيْه وَيُبِدَلُ مِنْ مَنْ ـ

٢٨ كل. اللَّذِينَنَ أَمُنُوا وَتَطَّمِنُنَّ تَسْكُنُ قُلُوبُهُمْ ٢٨. اللَّذِينَنَ أَمُنُوا وَتَطَّمِنُنَّ تَسْكُنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْر اللُّبِه لَا أَيْ وَعُدِهِ أَلَّا بِذِكْسِرِ اللَّهِ تَطْمِئِنَّ الْقُلُوبِ أَيْ قُلُوبُ الْمُؤْمِنِيْنَ .

خَبُرهُ طُوبِي مَصْدَرٌ مِنَ الطِّينِ أَوْ شُجَرَةً فِي الْجَنَّة يَسْبُرُ الرَّاكِبُ فِي ظِلَّهَا مِانَّةَ عَامٍ مَا يَقْطَعُهَا لَهُمْ وَحُسْنُ مَأْبٍ مَرْجِعٍ.

٣٠. كَذَٰلِكُ كَمَا أَرْسَلْنَا الْاَنْبِيَاءَ فَبْلَكَ أَرْسَلْنْكَ فَيْ أُمَّة قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُّ لِتَعَلَّوْ تَقَرَأُ عَلَيْهِمُ الَّذِيُّ أَوْحَيْنَا ۚ البِّكَ أَيْ ٱلْقُرَانَ وَهُمْ بَكُفُرُونَ بِالرَّحْمِن م حَبِثُ قَالُوا لَمَّا أُمرُوا بالسُّجُودِ لَهُ وَمَا الرَّحْمُنُ قُلْ لَهُمْ بِنَا مُحَمَّدُ هُوَ زَيَّى لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْه تَوكَّلْتُ وَالَيْهِ مَتَابٍ.

তারা বলে, তার নিকট অর্থাৎ মুহামদ 🚎 -এর নিকট তার প্রতিপালকের পক্ষ হতে কোনো নিদর্শন অবতীর্ণ হয় না কেনং প্র্রু এটা এ স্থানে 🕉 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে: যেমন- লাঠি, হস্ত, উদ্ৰী ইত্যাদি: তাদেরকে বল, আল্লাহ তা'আলা যাকে বিভ্রান্ত করার ইঞ্ছা করেন তাকে বিভ্রান্ত করেন সূতরাং নিদর্শনসমূহ তাঁর কোনো কাজে আসে না। এবং যারা তাঁর অভিমুখী তাঁর প্রতি মুখ ফিরায় তাদেরকে তিনি তাঁর \_\_\_\_\_ দিকে অর্থাৎ তাঁর দীনের দিকে হেদায়েত করেন পথ প্রদর্শন কবেন।

অর্থাৎ তৎপ্রদত্ত অঙ্গীকারসমূহ স্মরণ করে যাদের চিত্ত প্রশান্ত হয়। তনে রাখা আল্লাহ তা আলার স্বরণেই হৃদয় অর্থাৎ মুমিনদের হৃদয় প্রশান্তি পায়। ﴿الَّذِينَ এটা পূর্বোক্ত আয়াতটির مَنْ শব্দটির بَدْل বা স্থলাতিষিক বাক্য। चें चें वर्थ প্রশান্ত হয়।

٢٩ २৯. याता विश्वाস करत এवर मुस्कर्म करत छारात कुनाई. أَلَّذَيْنَ أَمُنَيْوا وَعَصِلُوا الصَّلَحُت مُبْتَدَأُ হলো কল্যাণ ও তভ প্রত্যাবর্তন স্থল। نُلُدُكُ এটা বা বিধেয়। এ خَبَرُ اللهِ طُوبُي वा উদেশ্য। এ অর্থ- ভার্লো, উত্তম াকিংবা এটা হলো, জান্লাতের এক বৃক্ষ : এত বিরাট যে, কোনো আরোহী যদি শত বংসর এটার ছায়ায় চলে তবুও তা শেষ করতে পারবে না । হাঁতি অর্থ প্রভ্যাবর্তনন্তল ।

৩০. এভাবে আমি অর্থাৎ তোমার পূর্বে যেভাবে নবীগণকে প্রেরণ করেছিলোম সেভাবে আমি এমন এক জাতির প্রতি যাদের পূর্বে বহু জাতি গত হয়েছে তোমাকে পাঠিয়েছি তাদের নিকট তেলাওয়াত করার জন্য পাঠ করার জন্য তা যা আমি তোমার প্রতি ওহী নাজিল করেছি। অর্থাৎ আল করআন। কিন্তু তারা দয়াময়কে অস্বীকার করে। তাদেরকে যখন দয়াময়কে সেজদা করার নির্দেশ দেওয়া হয় তখন তারা বলে, দয়াময় আবার কে। হে মহাম্মদ 🚐 ! তাদেরকে বল, তিনিই আমার প্রতিপালক: তিনি ব্যতীত অন্য কোনো ইলাহ নেই । তাঁৱই উপর আমি নির্ভর করি এবং তাঁর দিকেই আমার প্রত্যাবর্তন।

ত তেওঁ. কাফেররা রাস্লুলাহ 🚟 -কে বলেছিল- আপনি وَنَزَلَ لَعَا قَالُواْ لَهُ إِنْ كُنْتَ نَبِيًّا فَسَيِّرُ عَنَّا جِبَالَ مَكَّةَ وَاجْعَلْ لَنَا فِيْهَا أَنْهَارًا وَ عُيسُوناً لِنَغْرِسَ وَنَزْرَعَ وَابْعَثْ لَنَا أَبِا مَنَا الْمُوتَى يُكَلِّمُونَا أَنَّكَ نَبِيٌّ وَلَوْ أَنَّ تُوانًّا سَيِّرَتْ بِهِ النِّجِبَالُ نُقِلَتْ عَنْ أَمَاكِينِهَا أَوْ ظِّعَتْ شُهِ قِتَتُ بِهِ الْأَرْضَ أَوْ كُلَّمَ بِهِ الْمَوْتُي طِ بِاللَّهِ يُحْبُوا لَكَّا أُمَنُوا بَلُ لَلَّهِ ٱلأَمْرُ جَمِيْعًا مَ لَا لِغَيْرِهِ فَلَا يُؤْمِنُ إِلَّا مَنْ يُّشَاءُ اللُّهُ إِيْمَانَهُ دُوْنَ غَيْرِهِ وَإِنْ أُوتُوا مَا اقْتَرَحُوا وَنَزَلَ لَمَّا أَرَادَ الصَّحَابَةُ اظْهَارَ مَا اقْتَرَحُوا طَمْعًا فِيْ إِيسَانِهِم أَفَكَمُ يَبْنُسِ يَعْلَمُ الَّذِيْنَ الْمَنُوْآ اَنْ مُخَفَّفَةُ اَيُّ أَنُّهُ لَوْ يَشَاَّءُ ٱللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيْعً اِلَى الْإِيْسَانِ مِنْ غَيْسِ أَيْةٍ وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِيْنَ كَفَرُوْا مِنْ آهُل مَكَّةً تُصِيبُهُمْ بِسَا صَنَعُوا يَصْنَعُهُمْ أَى سِكُفُرِهُمْ قَارِعَةً دَاهِيَةٌ تَقْرَعُهُمْ بِصَنُونِ الْبَلاَءِ مِنَ الْقَتْلِ وَالْاَسْدِ وَالْدَحَدْرِ وَالْدَجَدْدِ اَوْ تَدَحُلُ يَ مُحَمَّدُ بِجَيْشِكَ قَرِيْبًا مِنْ دَارِهِمْ مَكَّةً حَتُّى يَاْتِي وَعُدُ اللَّهِ ﴿ بِالنَّصْرِ عَلَيْهِمْ إِنَّ السُّلُهُ لَا يُسُخُلِفُ النِّمِينِ عِنَاهُ وَقَدُ حَلُّ بِالْحُدَيْبِيَةِ حَتَّى أَتْي فَتْعُ مَكَّةً.

পাহাড়সমূহ সরিয়ে দিন এবং আমরা যাতে বৃক্ রোপণ করতে পারি ও শস্য উৎপাদন করতে পারি তজ্জন্য তাতে নদীনালা বানিয়ে দিন। আর আমাদের মৃত পিতৃপুরুষগণকে পুনর্জীবিত করে দিন যাতে তারা আমাদেরকে বলে দেয় যে. 'আপনি নবী।' এ সম্পর্কে আলাহ তা'আলা নাজিল করেন, যদি করআন দ্বারা পর্বতকে গতিশীল করা হতো স্বস্থান হতে সরিয়ে নেওয়া হতো অথবা পৃথিবীকে বিদীর্ণ করা হতো 🚉 🛴 অর্থ বিদীর্ণ হলো অথবা মৃতের সাথে তাদেরকে জীবিত করে কথা বলা যেতো তবুও তারা বিশ্বাস করত না। বরং সমস্ত বিষয়ই আল্লাহ তা'আলার এখতিয়ারভক্ত অন্য কারো এখতিয়ারে —— নয়। তারা যা দাবি করে তা প্রদর্শন করলেও আ<del>হাত</del> যাকে ইচ্ছা করেন সে ব্যতীত অন্য কেউ বিশ্বাস স্থাপন করবে না। তাদের ঈমান আনয়নের প্রতি আগ্রহাতিশয্যের দরুন সাহাবীগণও তাদের দাতি অনুসারে মোজেজা প্রদর্শনের অভিপ্রায় ব্যক্ত করেন। তখন এ সম্পর্কে আক্লাহ তা'আলা নাজিল করেন্ তবে কি যারা বিশ্বা<u>স করেছে তাদের প্রত্</u>যয় হয়নি المُعْنَدُ وَ اللَّهُ اللّ ক্রিয়ার উৎসবোধক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে আক্লাহ ইচ্ছা করলে সকল মানুষকেই নিদর্শন ব্যতিরেকেই ক্রমানের দিকে <u>হেদায়েত করতে পারতেন।</u> তাদের বিরুদ্ধে আল্লাহ তা আলার প্রতিশ্রুত সাহায্য না আসা পর্যন্ত মক্কাবাসীদের মধ্যে যারা সত্য প্রত্যাখ্যান करत्र ह जात्मत कर्मकरणत जना व शास्त्र व शास्त्र অর্থ তারা কি জানে নাং 👸 এটা এস্থানে অর্থাৎ তাশদীদহীন রূপে লঘুক্ত। মূলত ছিল অর্থাৎ কুফরির জন্য তাদের বিপর্যয় ঘটতেই থাকরে অর্থাৎ হত্যা, বন্দিত্ব, যুদ্ধ, দুর্ভিক্ষ ইত্যাদি নানা ধরনের প্রলয়ন্ধরী বিপদ তাদের উপর আপতিত হতে থাকবেই অথবা হে মুহামদ : তুমি তোমার সেনাদলসহ তাদের আবাস ভূমির অর্থাৎ মকার নিকটবর্তী স্থানে এসে অবতীর্ণ হবে ৷ নিশ্চমুই আল্লাহ নিক্তব্ভা হাত ভালার বিপরীত করেন না।

তা'আলা নির্ধারিত ওয়াদার বিপরীত করেন না। তা আখা। । ব্যাসন বিকটবর্তী হুদায়বিয়া নামক ইনি র।পূণ করেছিলেন। পরবর্তীকালে শেষ পর্যন্ত মন্ধা বিজয়ও হয়েছিল।

### তারকীব ও তাহকীক

হয়েছে। تُحْصَبَصَبَّبَ قَا لَوْلا , येत তাফদীর كُلُّ हाता করে ইঙ্গিত করে দিয়েছেন (য, كُوْلا : فَوْلُهُ هَلاّ

। व्याह بَدَّلُ الْكُلِّي क्षमा रास الَّذِينَ أَمَنُواْ الخ राख مَنْ أَنَابَ अर्थार : فَقُولُـهُ وَيُبْدَلُ مِنْ مَنْ

-अशत्म जात्रकीरिवत दिस्तर्व नांकि मूत्रक दर्ख नारत : قَنُولُـهُ ٱلَّذِيْنَ أَمُنُوا

- أَمْنُونُ فَلُونِهُمْ श्रामा युवामा, পরবর্তীতে আগত أَنَدُينَ أَمْنُوا क्यमा द्राप्त वत । आत प्रश्वानी वाका الدِّينَ أَمْنُوا .
   بَعْمُ مَنْ مُعْدَرَفَتْ श्रमा يِذكر اللّهِ
- राग्रह । أَذُكُنُ الْكُلِّ राग्रह مَنْ اَنابَ الْأَالَذِيْنَ الْمَنُواْ
- ত্র ইয়েছে। عَطْفُ بَبَانْ এব مَنْ آفَ أَلَّذَيْنَ أَمْنُواْ .७
- 8. উহ্য মুবতাদার খবর অর্থাৎ أُمُنُواً
- ৫. উহা ফে'লের কারণে মানস্ব হবে অর্থাৎ أَمْنُوا أَمْنُوا أَمْنُوا أَمْنُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

बाता करत दैनिত करतरहम या, এখানে عَامُ चरल عَامُ खाता करत दैनिত करतरहम या, এখানে وَعَدُ اللّٰهِ : فَلُولُهُ أَنَّ وَعَدُهُ অন্যথায় عَامُ طَعْدُ أَنْ وَكُرُ اللّٰهِ चर عَبْد اللهِ खब्द ख्यात करतर्ख लिदरार्ख खाता পেরেশানিতে পড়ে যেত। মুফাসসির (র.) عَبْدَ وَعَرْ اللّٰهِ खाता এ গ্রন্থের উন্তরের প্রতিই ইনিত করেছেন।

क - طُوبُى : এর অর্থ হলো- সৌন্দর্য, সুখকর অবস্থা, জান্নাতের একটি বৃক্ষের নাম। আল্লামা আপুনী (র.) . هَـُولُــُه ক - طُوبُى अत्र طُرِيْن क्या वार्त بَـُورُنَى - بُشْرِيُ - अत्र माসদার বলেছেন। एयस्न - بُرَرِيْن आत्र عُـرُيْن এবং তার পূর্বাকরে خَـَـَـُدُ হওয়ার কারণে بَارَدْ هه- بَارْ هم- بَارْ عامة عامة ويَارْ هم عالية عامة المُعالِية

قُولَهُ شُولَهُ : অর্থাৎ আপনার কেরাতের কারণে জমিন বিদীর্ণ হয়ে তাতে ঝরনা ধারা ও নদী প্রবাহিত হয়ে যায়। আবার কেউ কেউ বলেন যে, تُطِّعَتُ -এর অর্থ হলো কুরআনের মাধ্যমে وَمُلِّعَتُ अধা দ্রুতভার সাথে অতি আহু সময়ের মধ্যে দূবত্ব নির্ধারিত হয়ে যাবে।

- এর জবাব या উহা রয়েছে। فَوْلُهُ لُمَّا أُمَنُواْ

و بَعْدِرُمُ عَلَيْكُ لِلَّهِ वित्त मूल दिल لِلَّهِ الْأَمْرُ جَلِيْكًا . এতে ইপিত রয়েছে যে, لله الْأَمْرُ جَلِيْكًا وهم عِنْهُ وهم يقولُهُ لَا يسْفَيْرُوهُ وفيضاً وهم مُعَمَّرُ अतल न्नाड़ करा أَخْلُوهُ وَمَا اللَّهُ الْمُعْلَمُ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَي

सक्तुस्मद्र مُشَيِّرًا हाता करत देकि करतरहम रप, لَمُ تَعْمِعُ ने अंद कारणीत مُشَيِّرًا : 'فَوْلُهُ بِمِصْنَعِهم لَمْ مَا مُعَمِّرًا 'अंद कारणीत مُشَيِّرًا عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ مُعَلِّمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

اَلْأَمْرُ الْعَظِيمُ الآلا: قَوْلُهُ النَّاهِيَّةُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

মঞ্চার মুশরিকদের সামনে ইসলামের সত্যতার প্রমাণাদি এবং রাস্লুরাহ কিন্তুন এর সত্য রাস্লু হওয়ার নিদর্শনাবলি তার জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রের এবং বিশ্বয়কর মোজেজার মাধ্যমে দিবালোকের মত্যে ফুটে উঠেছিল। তাদের সর্দার আবৃ জাহল বলে দিয়েছিল যে, বনৃ হাশিমের সাথে আমাদের পারিবারিক প্রতিযোগিতা বিদ্যমান। আমরা তাদের এ শ্রেষ্ঠত্ব কিরপে স্বীকার করতে পারি যে, আল্লাহর রাস্ল তাদের মধ্য থেকে আগমন করেছেন। তাই তিনি যাই বলুন না কেন এবং যত নিদর্শনই প্রদর্শন করুন না কেন, আমরা কোনো অবস্থাতেই তাকে বিশ্বাস করব না। এজনাই সে বাজে ধরনের জিজ্ঞাসাবাদ ও অবান্তর করমায়েশের মাধ্যমে সর্ব্র এ হঠকারিতা প্রকাশ করত। আলোচ্য আয়াতসমূহও আবৃ জাহল ও তার সাঙ্গোপাঙ্গদের এক প্রশ্নের উত্তরে নাজিল হয়েছে।

তাফসীরে বগভীতে আছে, একদিন মঞ্জার মূশরিকরা পবিত্র কাবা প্রাস্থাপে এক সভায় মিলিত হলো। তাদের মধ্যে আবৃ জাহন ও আব্দুল্রাই ইবনে উমাইয়াকে রাসূলুল্লাই ——এর কাছে প্রেরণ করল। সে বলন, আপনি যদি চান যে, আমরা আপনাকে রাসূল বলে স্বীকার করে নেই এবং আপনার অনুসরণ করি, তবে আয়াদের কতগুলো দাবি আছে এগুলো কুরআনের মাধ্যমে পূরণ করে দিলে আমরা স্বাই মুসলমান হয়ে যাব।

ভাদের একটি দাবি ছিল এই যে, মক্কা শহরতি খুবই সংকীর্ণ। চতুর্দিক থেকে পাহাড়ে ঘেরা উচ্চভূমি, যাতে না চাষাবানের সুযোগ আছে এবং না বাগবাগিচা ও অন্যান্য প্রয়োজন পূরণের অবকাশ আছে। আপনি মোজেজার সাহায্যে পাহাড়ওলাকে দূরে সরিয়ে দিন, যাতে মক্কার জমিন প্রশন্ত হয়ে যায়। আপনিই তো বলেন যে, হয়রত দাউদ (আ.)-এর জন্য পাহাড়ও সাথে সাথে তাসবীহ পাঠ করত। আপনার কথা অনুযায়ী আপনি তো আন্নাহ তা আলার কাছে হয়রত দাউদ (আ.)-এর চেয়ে খাটো নন।

ন্বিতীয় দাবি ছিল এই যে, আপনার কথা অনুযায়ী হযরত সুলায়মান (আ.)-এর জন্য যেরূপ বায়ুকে আজ্ঞাবহ করে পথের বিরাট বিরাট দূরত্বকে সংক্ষিপ্ত করা হয়েছিল, আপনিও আমাদের জন্য তদ্রুপ করে দিন, যাতে সিরিয়া ইয়েমেনের সফর আমাদের জন্য সহজ হয়ে যায়।

তৃতীয় দাবি ছিল এই যে, হযরত ঈসা (আ.) মৃতদেরকে জীবিত করতেন। আপনি তাঁর চেয়ে কোনো অংশে কম নন। আপনিও আমাদের জন্য আমাদের দাদা কুসাইকে জীবিত করে দিন, যাতে আমরা তাকে জিজ্ঞেস করি আপনার ধর্ম সতা কিনা। -[মাযহারী, বগজী, ইবনে আবী হাতেম, ইবনে মরদুওয়াইহ]

আলোচ্য আয়াতসমূহে এসব হঠকারিতাপূর্ণ দাবির উত্তরে বলা হয়েছে-

وَلُوْ أَنَّ قُرَانًا صَيِّرَتْ بِهِ ٱلْحِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى مَلْ لِلَّهِ الْآمْرُ جَمِيْعًا .

এথানে يُسْجَبَلُ بِهِ الْجِبَالُ বলে পাহাড়গুলোকে স্বস্থান থেকে হটানো, الْجِبَالُ مِنْ ति সংক্ষিপ্ত সময়ে লগা দূরত্ব অতিক্রম করা এবং يُرِّ خَرْنُ شَرَّط اللهِ বলে মৃতদেরকে জীবিত করে কথা বলা বুঝানো হয়েছে। اللهُ مَرْنُ شَرَّط خَرْنُ شَرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنَ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط اللهُ اللهُ عَرْنَ سُرَّط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرَّط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرِط عَرْنُ سُرِط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرِّط عَرْنُ سُرِط عَرْنَ سُرِط عَرْنُ سُرِط عَرْنَا سُرِط عَرْنُ سُرُط عَرْنُ سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلَى الْمُعْرَالَ عَلَى الْعَرْنُ سُرِط عَلْم سُرِط عَلَى الْمُعْلِم سُرِط عَلْم سُرِط عَلَى مُسْتِع مِنْ سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرِط عَلْم سُرّط عَلْم سُرّط عَلْم سُلِم سُرّط عَ

وَكُوْ اَنَتُنَا نَزَلْنَا ٓ الْبَهُمُ الْمَلَامِكَةُ وَكَلَّمَهُمُ الْعَوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَبْهِمْ كُلَّ شَيْ قُبُلًا مَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ .

অর্থ এই যে, যদি কুরআনের সাহায্যে তাদের এসব দাবি পূরণ করে দেওয়া হয়, তবুও তারা বিশ্বাস স্থাপন করবে না। কেননা তারা এসব দাবির পূর্বে এমন এমন মোজেজা প্রত্যক্ষ করেছে, যেখলো তাদের প্রার্থিত মোজেজার চেয়ে অনেক উর্দ্ধে ছিল। গাস্লুলাহ ্রান্ এর ইশারায় চন্দ্রের দির্ঘাওত হওয়া পাহাড়ের সন্থান থেকে সরে যাওয়া এবং বায়ুকে আফ্রাবহ করার চেয়ে অনেক বেশি বিম্মাকর। এমনিতাবে তার হাতে নিশ্রাণ কছরের কথা বলা এবং তাসবীহ পাঠ করা কোনো মৃত বাজির জীবিত হয়ে কথা বলার চেয়ে অধিকতর বিরাট মোজেজা। শবে মি'রাজে মসজিদে আকসা, অতঃপর সেখান থেকে নতামগুলের সফর এবং সংক্ষিপ্ত সময়ে প্রত্যাবর্তন, বায়ুকে বশ করা সুলায়মানী তথাতের আলৌকিকতার চেয়ে অনেক মহান। কিছু জালেমরা একলো দেখার পরও বিশ্বাস স্থাপন করেনি। অতএব এসব দাবির পেছনেও তাদের নিয়ত যে টালবাহানা করাক্ত্রিয়ান বেবর ও করা নয়, তা বলার অপেক্ষা রাখে না। মুশরিকদের এসব দাবির লক্ষ্য এটাই ছিল যে, তাদের দাবি পূরণ না করা হলে তারা বলবে— [নাউমুবিল্লাহ] আল্লাহ তা'আলাই এসব কাজ করার শক্তি রাখেন না, অথবা রাসুলের কথা আল্লাহ তা'আলার কাছে শ্রবণযোগ্য ও গ্রহণযোগ্য নয়। এতে বুঝা যায় যে, তিনি আল্লাহ তা'আলার রাসুল নন। তাই অতঃপর বলা হয়েছে— মিন্ট মুন্ট মুন্ট মুন্ট মুন্ট মুন্ট অল্লাহ তা'আলারই। উদ্দেশ্য এই যে, উল্লিখিত দাবিতলো পূরণ না করার কারণ এই নয় যে, একলো আল্লাহ তা'আলার শক্তি বহির্ভুত; বরং বাস্তব সতা এই যে, জগতের মঙ্গলামকন একমাত্র তিনিই জানেন। তিনি শ্বীয় রহসোর কারণে এসব দাবি পূরণ করা উপযুক্ত মনে করেননি। কারণ দাবি উথাপনকারীদের হঠকারিতা ও বদনিবত তার জনা আছে। তিনি জানেন যে, এসব দাবি পূরণ করা হলেও তারা বিশ্বাস স্থাপন করবেনা।

ইশাম বগজী (র.) বর্ণনা করেন, সাহাবারে কেরাম মুশরিকদের এবব দাবি থনে কামনা করতে থাকেন যে, মোজেজা হিসেবে দাবিগুলো পূরণ করে দিলে তালোই হয়। মঞ্জার সবাই মুসলমান হয়ে যাবে এবং ইসলাম শক্তিশালী হবে। এর পরিপ্রেক্ষিতে এ আরাত অবতীর্ণ হয়। অর্থ এই যে, মুসলমানরা মুশরিকদের ছলচাতুরী ও হঠকারিতা দেবা ও জানা সব্থেও কি এবন পর্যন্ত তাদের ইমানের ব্যাপারে নিরাশ হননি যে, এমন কামনা করতে গুরু করেছে। অধ্য তারা জ্ञানে স্থান্ত তালার ইচ্ছা করলে সব মানুষকে এমন হেদায়েও দিতে পারেন যে, মুসলমান হওয়া ছাড়া তাদের গতান্তর থাকবে না। কিছু সবাইকে ইসলাম ও ইমানে বাধা করা আল্লাহর রহস্যের অনুকূলে নয়। আল্লাহ তা'আলার রহস্য এটাই যে, প্রত্যেকের নিজস্ব ক্ষমতা অটুট থাকুক এবং এ ক্ষমতাবলে ইসলাম এহণ করুক অথবা কুছর অবলহন করুক।

হবনে আবাস (বা.) বলেন, ভাঁচন কৰি আৰু কাৰ্যন্ত কৰি নাম কৰিবলৈ কিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কৰিবলৈ কিবলৈ কৰিবলৈ

আলোচ্য আয়াতে اَرْ تَكُمُ وَ مَرْبُا مِنْ وَارِهِمْ বাক্য থেকে জ্ঞানা যায় যে, কোনো সম্প্রদায় ও জ্ঞনপদের আলোপাশে আজাহ অথবা বিপদ নাজিল হলে তাতে আল্লাহ তা আলার এ রহস্যও নিহিত থাকে যে, পার্শ্ববর্তী জ্ঞনপদগুলোও ইশিয়ার হয়ে যায় এবং অন্যের দূরবস্থা দেখে তারাও নিজেদের ক্রিয়াকর্ম সংশোধন করে নেয়। ফলে অন্যের আজাব তাদের জ্ঞন্য রহমত হয়ে যায়, নত্বা একদিন অন্যান্ধ নায় তারাও আজাবে পতিত হবে।

নিত্যদিনকার অভিজ্ঞতায় দেখা যায়, আমাদের আশেপাশে প্রায়ই কোনো না কোনো সম্প্রদায় ও জনপদের উপর বিভিন্ন প্রকার আপদ-বিপদ আসছে। কোথাও বন্যার ধ্বংসলীলা, কোথাও ঝড় ঝঞা, কোথাও ভূমিকম্প এবং কোথাও যুদ্ধবিশ্রহ বা অন্য কোনো বিপদ অহরহ আপতিত হচ্ছে। কুরআন পাকের উপরিউজ বক্তব্য অনুযায়ী এগুলো তথু সংশ্রিষ্ট সম্প্রদায় ও জনপদের জন্যই শান্তি নয়; বরং পার্শ্ববর্তী এলাকাবাসীদের জন্যও ইশিয়ারি সংকেত হয়ে থাকে। অতীতে যদিও জ্ঞান-বিজ্ঞান এতটুকু উনুত ছিল না, কিন্তু মানুষের অন্তরে আল্লাহ তা আলার ভয় ছিল। কোথাও এ ধরনের দুর্ঘটনা দেখা দিলে স্থানীয় ও পার্শ্ববর্তী এলাকার সবাই জীতসন্ত্রন্ত হয়ে যেত, আল্লাহ তা আলার দিকে মনোনিবেশ করত তওবা করত এবং ইন্তেগছার ও দান-খয়রাতকে মুক্তির উপায় মনে করত। ফলে চাক্ষ্ম দেখা যেত যে, তাদের বিপদ সহজেই দূর হয়ে গেছে। আজ আমরা এতই গাফিল হয়ে গেছি যে, বিপদের মুহূর্তেও আল্লাহ স্বনণ আসে না– বাকি সব কিছুই আমরা স্বরণ করি। দুনিয়ার তাবত অমুসলিমদের ন্যায় আমাদের দৃষ্টি কেবল বন্তুগত কারণাদির মধ্যেই নিবদ্ধ হয়ে থাকে। কারণাদির উদ্ধাবক আল্লাহ তা আলার দিকে মনোযোগের তাওফীক তখনো কম লোকেরই হয়। এরই ফলশ্রুতিতে বিশ্ব আজ একের পর এক উপর্যুপরি দূর্ঘটনার শিকার হতে থাকে।

ত আছিন অর্থাৎ কাফের ও মুশরিকদের উপর দুনিয়াতেও : অর্থাৎ কাফের ও মুশরিকদের উপর দুনিয়াতেও বিভিন্ন প্রকার আজাব ও আপদ-বিপদের ধারা অব্যাহতই থাকবে, যে পর্যন্ত আল্লাহ তা আলার ওয়াদা পৌছে না যায়। কেননা আল্লাহ তা আলা কথনো ওয়াদার থেলাফ করেন না।

ওয়াদার অর্থ এখানে মকা বিজয়। আল্লাহ তা'আলা এ ওয়াদা রাসূলুল্লাই —— এর সাথে করে রেখেছিলেন। উদ্দেশ্য এই যে, পরিশেষে মক্কা বিজিত হয়ে কান্ফের ও মুশরিকরা পর্যুদন্ত হবেই; এর পূর্বেও অপরাধের কিছু কিছু সাজা তারা ভোগ করবে। ওয়াদার অর্থ এ স্থলে কিয়ামতও হতে পারে। এ ওয়াদা সব পরাণাম্বরদের সাথে সব সময়ই করা আছে। ওয়াদাকৃত সেই কিয়ামতের দিন প্রত্যেক কান্ফের ও অপরাধী কৃতকর্মের পুরোপুরি শান্তি ভোগ করবে।

তমনি তমন তমন করা হছে তেমনি و তম তমন তমন করা হছে তেমনি مَنْ قَبْلِكَ كُمُا اسْتُهْزِي بِكَ وَهُذَا تَسَكِيةُ النَّبِيِّي عَلَيْهُ فَأَمْلَيْتُ أَمْهَلْتُ لِلَّذِيْنَ كَفُرُوا ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ بِالْعُقُوبَةِ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ أَى هُوَ وَاقِعَ مُوقِعَهُ فَكُذٰلِكَ ٱفْعَلُ بِمَنْ اِسْتُهَزَأْ بِكَ .

अ अ अ अ विष्कु करत जाला ७ मन या किंडू करत करत जाला ७ मन या किंडू करत رِبَمَا كَسَبْتَ ۽ عَمِيلَتْ مِنْ خَينِرٍ وَشَيِّرٌ وَهُوَ اللُّهُ كَمَنَّ لَيْسَ كَذْلِكَ مِنَ الْأَصْنَامِ لاَ دَلَّ عَلَى هٰذَا وَجَعَلُوا لِلَّهِ شَرِكًا مَا قُلْ سَمُوهُمُ مَا لَهُ مَنْ هُمْ أَمْ بِلُ أَتُنْبِئُونَهُ تُخْبِرُونَ اللَّهَ إِسَا أَيْ بِشَرِيْكِ لَا يَعْلُمُ فِي الْأَرْضِ اِسْتِفْهَامُ إِنْكَارِ أَى لاَ شُرِيكَ لَهُ إِذْ لُو كَأَنَ لَعَلِمُهُ تَعَالَى عَن ذُلِكَ أُمَّ بَلُ ٱتُسَمُّونَهُمْ شُرَكَاء بِظَاهِرِ مِّنَ الْقَوْلِ م بِنظَيِّنِ بَاطِيلِ لاَ حَفِيغَةَ لَهُ فِي الْبَاطِين بَـٰ لُ زُبِّنَ لِللَّذِينِ كَنَفُرُوا مَكُرُهُمْ كُفَرُهُمُ وَصُدُوا عَين السَّرِيلِ ﴿ طَرِيقَ الْهُدَى وَمَنْ بُصُلِلِ اللَّهُ فَمَا لُهُ مِنْ هَادٍ .

७ पर ७८. <u>जामत बना भाषित कीवतन আছ</u>ে २७जा ७ विनायुत. لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْبَا بِالْفَثْل وَأَلانِي وَلَكُذَابُ الْأَخِرةَ أَشَقُّ مِ أَشَدٌ مِنْهُ وَمَا لَهُمْ مَن اللَّهِ أَى عَذَابِهِ مِنْ وَاقٍ مَانِعٍ .

তোমার পূর্বেও অনেক রাসলকে ঠাট্টা-বিদ্ধুপ করা হয়েছে। অনন্তর যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করেছিল তাদেরকে কিছু অবকাশ বিরতি দিয়েছিলাম। অতঃপর তাদেরকে শান্তিতে পাকড়াও করেছিলাম। অনস্তর কেমন ছিল এই শান্তি! অর্থাৎ যথাস্থানেই তা আপতিত হয়েছিল। তোমার সাথে যারা ঠাট্টা-বিদ্রূপ করে তাদের বেলায়ও আমি তদ্ধপ আচরণ করব। এ আয়াতটি হলো রাসুল 🚐 -এর প্রতি সান্তনাম্বরূপ।

তা যিনি লক্ষ্য করেন তার যিনি তত্তাবধায়ক তিনি অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা কি ঐ সমন্ত প্রতিমার সমান যারা এরপ নয় : না কখনো সমান নন । পরবর্তী বাক্য এ বক্তব্যটির প্রতি ইঙ্গিতবহ। তা হলো অথচ তারা আল্লাহ তা'আলার বহু শরিক করেছে। বল, তাঁকে তাদের নাম বল তারা কে? বরং ্র্রি এটা এ স্থানে 💃 অর্থে বাবহুত হয়েছে ৷ তোমরা কি তাঁকে আল্লাহ তা'আলাকে এমন কিছুর এমন শরিকের সংবাদ দিছ পৃথিবীতে যা আল্লাহ তা আলা জানেন না ! 🔞 اَنْكُنُوْ অর্থ তোমরা কি সংবাদ দিচ্ছা এ স্থানে প্রপ্রবোধকটি ্রিট্র। বা অস্বীকার অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে : অর্থাৎ মূলত তাঁর কোনো শরিক নেই। কারণ শরিক থাকলে নিক্যুই আল্লাহ তা'আলা তা জানতেন : তা হতে আল্লাহ তা'আলা বহু উর্দ্ধে। না তার উক্তি হিসেবে তা করছা ভিতরে যার কোনো তাংপর্য বা ভিত্তি নেই সেই ধবনের বাতিল ও অবাস্তব ধারণারূপে তোমরা এগুলোকে শরিক নামকরণ করে নিয়েছ? না সভ্য প্রত্যাখ্যানকারীদের ছলনা অর্থাৎ তাদের কৃষ্ণরিই তাদের নিকট শোভন প্রতীয়মান করা হয়েছে এবং তাদেরকে পথ হতে সং পথ হতে নিবন্ত করে রাখা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা যাকে বিভ্রাপ্ত করেন তার কোনো পথপ্রদর্শক নেই। مُ بِطَاهِرِ এ স্থানে নি শব্দিটি অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

শান্তি এবং পরকালের শান্তি তো আরো কঠোর। তা হতে আরো কঠিন। আল্লাহ তা'আলা হতে অর্থাৎ তাঁর শান্তি হতে তাদের জন্য কোনো রক্ষাকারী নেই । কেউ ভাব প্ৰভিহতকাৰী নেই ।

٣٥. مَثَلُ صِغَةُ الْجُنْةِ الْتِي وُعِدَ الْمُتَعَوِّنَ مَ ومرزح ررون محدَّوفُ أَيْ فِينِمَا نَكُمْ صُ عَلَيْكُمْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ ط أَكُلُهَا مَا يُؤْكُلُ فِيْهَا ذَّأَيْكُمْ لاَ يَفْنِي وَظِلْهَا م كَالِنَّمُ لَا تَنْسِخُهُ شَمْسُ لِعَكَمِهَا فِينْهَا تِلْكَ أي الْجَنَّةُ عُقْبَى عَاقِبَةُ الَّذِينَ اتَّقُوا الشِّرْك وعنبى الكفرين النار .

سر الله بنن اَتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ كَعَبْدِ اللَّهِ بنن اَتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ كَعَبْدِ اللَّهِ بنن سكرم وعَيشِره مِن مُؤمِنِي الْيَهُوْدِ يَنْفَرُحُونَ بِمَّا أُنْزِلُ إِلْيُكَ لِمُوَافَقَتِهِ مَا عِنْدَهُمْ وَمِنَ الْأَخْزَابِ الَّذِيْنَ تَحْزَبُوا عَلَيْكَ بِالْمُعَادَاةِ صِنَ الْمُشْرِكِينَ وَالْبَهُودِ مَنْ يُنْكِرُ بِعَضُهُ ط كَذِكْرِ الرَّحْمٰنِ وَمَا عَدَا الْقِصَصِ قُلُ إِنَّماً أُمِرِتُ فِيمَا اُنْزِلَ إِلَى أَنْ أَىْ بِأَنْ أَعْبُدَ اللَّهُ ولا أشرك بِهِ ط إليهِ أدعوا وإليهِ مابٍ مرجِعي. المحمد عليه المحمد ال

عَرَبِيًّا وبِلُغَةِ الْعَرَبِ تَعَكُمُ بِهِ بِيَنْ النَّاسِ وَلَئِنِ اتَّبَعْتُ أَخَواً كَهُمَّ أَي الْكُفَّادِ فِيْمَا يَدَعُونَكَ إِلَيْهِ مِن مِلْتِهِمْ فَرَضًا بَعَدُ مَا جُانَكَ مِنَ الْعِلْمِ بِالنَّوْحِيْدِ مَا لُكُ مِنَ اللُّهِ مِنْ زَائِدَةٍ وَلِي نَاصِرٍ وَلاَ وَاقٍ مَانِعٍ مِنْ عَذَابِهِ.

৩৫. <u>সাবধানীদেরকে যে জান্নাতের প্রতিশ্র</u>ুতি দেওয়া श्रायवानात्त्रपर एवं जाहारिक वर्गे प्राप्त श्राय जा उपान منا النجئة वा उपान ويتما نقص عليكم वर्गात उर्गात বিবরণ হলো যা আমি তোমাদের নিকট বর্ণনা করেছি। অর্থাৎ বিবরণ এরপে- তার পাদদেশে নদী প্রবাহিত : তার খাদ্য চিরস্তায়ী তা কখনো বিলপ্ত হবে না। তার ছায়াও চিরস্থায়ী। সূর্যালোক তা নিশ্চিহ করতে পারবে না। কারণ, সেখানে সূর্যের অন্তিত থাকবে না। এটা অর্থাৎ এই জান্রাত যারা শিরক হতে বেঁচে রয়েছে তাদের পরিণাম ফল। আর সভা প্রত্যাখ্যানকারীদের পরিণাম হলো জাহানাম। অর্থ- যা আহার করা হয়। عُفُدُ অর্থ- শেষ পরিণায় ।

মধ্য হতে ঈমান আনয়ন করেছিলেন তারা তোমার প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে তাতে আনন্দিত। কারণ তাদের নিকট যা আছে তা তার অনরূপ। তবে কোনো কোনো দল অর্থাৎ মুশরিক ও ইহুদিদের যারা তোমার শক্রতায় জোট বেঁধেছে তারা তার কতক অংশ 'আর-রাহমান' -এর উল্লেখ ও করআনের কাহিনীগুলো ব্যতীত তাতে যে সমস্ত বিধিবিধান বয়েছে তা অস্বীকার করে। বল, আমার নিকট যা অবতীর্ণ হয়েছে তাতে আমি তো আল্লাহ তা'আলার ইবাদত করতে ও তাঁর কোনো শরিক না করতে আদিষ্ট হয়েছি। আমি তাঁরই প্রতি আহ্বান করি এবং তাঁরই নিকট আমার প্রত্যাবর্তন। ুঁ। এটা এ স্থানে ুঁ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। المالة অর্থ আমার প্রত্যবার্তনস্থল ৷ শব্দটির শেষে ভিট্রা সম্বন্ধবাচক ু উহা বয়েছে।

সভাবে আমি তা অর্থাৎ আল কুরআন অবতীর্ণ করেছি আরবিতে এক ফয়সালাকারীরূপে অর্থাৎ এটা আরবি ভাষায় নাজিল করেছে যার মাধ্যমে তুমি মানুষের সাথে ফয়সালা বিধান করবে। তাওহীদ সম্পর্কে জ্ঞান প্রাপ্তির পর ধরে নাও তুমি যদি তাদের কাফেবদের খেয়াল-খুশির অর্থাৎ তারা তোমাকে তাদের ধর্মের প্রতি যে আহ্বান করে তার অনুসরণ কর তবে আল্রাহ তা'আলার মোকাবিলায় তোমার কোনো অভিভাবক সাহায্যকারী ও রক্ষাকারী। অর্থাৎ তাঁর শান্তি প্রতিহতকারী <u>থাকবে না।</u> مِنْ وَلِيَ গ্রহানে مِنْ শন্দী اندे; বা অতিরিক্ত ।

ठाक्र**त्रितः आलालाँदेन व्यक्ति-व्यक्ता (७३ ४५)**-२० (४)

#### তাহকীক ও তারকীব

ত্তাচারীসুলত না ইনসাফ ভিত্তিক; এর উত্তর ব্যাখ্যর স্বীয় উঠি ১১ট কুন্দ্রী কুন্দুর ক্রিন্দুর ক্রিন্দুর ক্রিন্দুর তাচারীসুলত না ইনসাফ ভিত্তিক; এর উত্তর ব্যাখ্যর স্বীয় উঠি

शवा त्यारङ् वरतवत छेदा وَرِيْنَةَ مُفَائِلَةَ مُعَالِّكَ ا अप्रजामात वेचव रासाङ् । عَنُولُهُ لَمَعُنْ لَنَيْسَ كَذُرْكَ (अ) तुवा याद्य : এ कादल्ये राका উপकादविधीन दश्याद अन्नर्दे चारन ना :

آم अर्थाৎ উদ্লিখিত বিষয়ের উপর ﴿ رَجْمَلُواْ لِلّٰهِ شُرَكًا ﴿ ज़र्थार উদ্লিখিত বিষয়ের উপর ﴿ مَلُوا لَهُ مُلُ দেশ্য হল্সে আছু اَسْتِفَهُمْ إِنْكَارِيَّ अठा विद्यात उत्थाता । অর্থাৎ اللهِ अठा विद्याति हैं क्या विद्याति ह

अव वाकाि ख्याना स्टार सुवजाना आव जाव बवत खेरा तरसरह । आव : فَوَلُنَّهُ مَلَلُ الْجُنْدَةِ ٱلْبَدِّيَ وُعِدَ المُتَقَّقَ अप अपना करात करीं करसरह । खेरा है वात अक्ष एत, تخبي مِن تَعْتِهَا الأَنْهَارُ कात مِن كَانَ نَفُضُ عَلَيْكُمْ कात مَثَلُ ٱلجَنْدُ التَّوْرَ وَعِدَمًا النَّفَقُونَ تَعْبِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ مَثَلُ ٱلجَنْدُ التَّرِي وَمِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ وَعِدَمًا النَّفَقُونَ تَعْبِي مِن تَعْتِهَا الْأَنْهَارُ وَعِدَمًا النَّفَقُونَ تَعْبِي مِن تَعْتِهَا الْآنَهَارُ وَعِدَمًا النَّمِيَّ وَمِن تَعْتِهَا الْآنَهَارُ وَعِدَمًا النَّعْقُونَ تَعْبِي مِن تَعْتِهَا الْآنَهَارُ وَاللَّهِ عَلَيْكُمْ الْمُعْتَقِمُ مَن تَعْتِهَا الْآنَهَارُ وَاللَّهُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتَقِمَ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ الْمُعْتَقِمَ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعَالَقِمِ اللَّعْتَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَقِمَ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ الْمُعْتَقِمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَعِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُعْتَقِمُ الْمُنْتُمُ الْمُعْتَلُ الْمُعْتَقِمُ اللَّهُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتِمُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتِمُ الْمُعْتَقِمُ الْمُعْتَقِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِي الْمُعْتَمِعُ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِي الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِي الْمُعْتِمُ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِي الْمُعْتَمِى الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتَمِ الْمُعْتِمِ الْمُعْتِمِ ال

े के उपारह। आहे عُلِيًّا हे में वर्गाह बनत रहा الله عَلَيْهِ अ उपार वर्ग के में के والمنافقة بالمنافقة عليه المنافقة अ अतारह । के कि अतारह المنافقة अतारह के المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة

चादा कदा श्रद्धाः । के कादारा ا يُزْكَلُ عَلَم अक्ष्मीत ا : के कादारा ا فَوَلُتُهُ مَا يَؤُكُلُ فَيْمَ । खब, अब बाता मृष्टि अदात উत्तर चलन कदा উत्तरमा-

ंख्त रुला, أُكُنُ चाता উर्प्मना रुल्ब مَنْ شَانِهِ أَنْ يُتركَلَ चाता উर्प्मना रुल्ब أُكُنُّ , उंदत रुला الله أكثر

- لِسَنَاد مُجَازِقٌ वर्ष : बारे व्यक्ति वर्ष : बारे : قَوْلُهُ فِيْهُ - أَكُلُهُمُ الْكُلُهُ عَلَيْهُ فَيْهُ - كُلُونًا مُجَازِقٌ वर्ष : बारे : बारे वर्ष : बारे : قَوْلُهُ فَيْهُ

এর অভয়তি اَنْزَلْنَارُ এর তথ্য وَالْ কান্ত ব্যাদিক خُمُواً وَهُ مَالَّاتُ وَالْنَارُ وَالْعُوالِ عَلَيْكُ عَ جمال جمال عَمْرِيْةً अतर الْمِيْكِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ ا

مَا يُحْكُمُ بِهِ بَيْنَ النَّاسِ अर्थ राप्तरक पात्रकथा रामा अर्थ دُكُمُ अर्थ अर्थ राप्तरक । वर्षा و

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুবুল : বেহেতু মন্তার কাফেররা প্রিয়নবী — এর নিকট তানের ফরমায়েশ মোঁতার্বেক মোজেন্তা দাবি করেছিল এবং প্রিয়নবী — এর প্রতি বিদ্রুপ করছিল তাই আল্লাহ তাজানা তাকে সান্ধনা দেওয়ার জনো এ আরাত নাজিল করেছেন। কেননা কাফেরদের আচবণ ছিল প্রিয়নবী — এর জনো অতান্ত কটনারক তাই আল্লাহ তাজানা এ আরাতে তাকে সান্ধনা দিয়ে ইবলান করেছেন- للمناف المناف ا

আন্তামা ইবনে কাসীর (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় দিখেছেন, আন্তাহে তা'আলা হযরত রাস্লে কারীম — -কে সান্থনা দিয়ে ইরশাদ করেছেন, হে রাস্ল — ! আপনার পূর্বের নবী-রাস্লগণকেও এভাবে কট দেওয়া হয়েছে, তাই আপনি চিন্তিছ হবেন না। আমি এ কাফেরদেরকে কিছুটা অবকাশ দিয়েছি। অবশেষে তাদের শান্তি অবশাই হবে। বুখারী ও মুসলিম শরীকে সংকলিত হাদীসে রয়েছে প্রিয়নবী — ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ তা'আলা জালেমকে অবকাশ দিয়ে থাকেন। কিছু যখন পাকড়াও করেন তথন জালেম হতবাক হয়ে যায়। এরপর তিনি এ আয়াত তেলাওয়াত করেন — کُولُولُ اَخَالُ اَنْ اَنْ اَنْعَالُ اَخَالُ اَنْعَالُ اَخَالُ اَنْعَالُ اَلْعَالُ اَنْعَالُ الْعَالُ اَنْعَالُ عَلَيْكُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَا الْعَالَ الْعَالَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَا

যারা পৃথিবীতে আল্লাহ তা'আলার অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হয়েছে তাদের কঠিন কঠোর শান্তির ইতিহাস সর্বজ্ঞনবিদিত। আদ জাতি, সামুদ জাতি, ফেরাউন নমরুদ সহ সকল জালেম সম্প্রদায়ের কীর্তিকলাপ এবং তাদের ধ্বংসের কথা ইতিহাসের পাতায় সুরক্ষিত রয়েছে। আলোচ্য আয়াতের হারা এ কথাও প্রমাণিত হয় যে, আল্লাহ তা'আলা কোনো জালেম সম্প্রদায়কে তাদের অন্যায়ের সঙ্গে সঙ্গে শান্তির বিধান করেন না; বরং তাদেরকে যথেষ্ট সময় অবকাশ দেওয়া হয়। একনিকে তাদের অন্যায়ের ঘট পূর্ণ হতে থাকে অন্যদিকে তাদের সত্য গ্রহণের তথা হেনায়েতের পথ অবলহনের যথেষ্ট স্যোগ দেওয়া হয়। কিছু যথন তারা এ সুযোগের সন্থাবহার না করে আরো উদ্ধতা দেখায় তখন তাদের শান্তি অবধারিত হয়ে পড়ে। পূর্বকালের বিভিন্ন পথন্তই জাতির শিক্ষামূলক ঘটনা থেকে মক্কার কাফেরদের শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত ছিল। কিছু তারা তা করেনি। তাই অদ্ব তবিষ্যুতে এমন সময় আসবে যখন তাদেরকে কঠিন কঠোর শান্তি দেওয়া হবে। —িতাফসীরে মাজেনী, খ. ১, পৃ. ৫২০

ইমাম তাবারী (র.) এ আয়াতের ব্যাখায় লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে প্রিয়নবী — -কে সান্ত্রনা দিয়ে আল্লাহ তা'আগ্ন বিশেষভাবে ইরশাদ করেছেন, হে রাসূল — ! এ মুশরিকরা যদিও আপনাকে বিদ্রুপ করে আপনার নিকট বারে বারে নতুন নতুন নিদর্শন প্রদর্শনের দাবি জানিয়েছে, এর যারা আপনার প্রতি তাদের বিদ্রুপ প্রকাশ পেয়েছে। আমি তাদেরকে অবকাশ দিয়েছি, অবশেষে তাদের এ অবকাশ শেষ হবে এবং তাদের কঠোর কঠিন শান্তি হবে। ব্যাসমীয় গেলই, ব. ১৫, দৃ. ১৫৮

: "বলতো যে সকলের মাধার উপর দাঁড়িয়ে আছে الله عَلَيْ عُلَى نَفْسُ بِمَا كَسَبَتُ : "বলতো যে সকলের মাধার উপর দাঁড়িয়ে আছে প্রত্যেকের কীর্তিকলাপ নিয়ে তাঁর [আল্লাহ তা আলার] কবল থেকে কে রক্ষা পেতে পারে?"

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে তাওহীদের আলোচনা ছিল। আর এ আয়াতে কাফের ও মৃশরিকদের অবস্থা এবং শান্তির কথা স্থান পেয়েছে।

সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলার প্রত্যেকের মাথার উপর দাঁড়িয়ে সকলের যাবতীয় কার্যক্রম পর্যবেক্ষণ এবং শান্তির কথা স্থান পেয়েছে। –্তাফসীরে মা'আরিফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইদ্রিস কান্ধলন্তী (র.), খ. ৪, পৃ. ১০৫]

সর্বশক্তিমান আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেকের মাথার উপর দাঁড়িয়ে সকলের যাবতীয় কার্যক্রম পর্যবেক্ষণ করেছেন। সবই তার সম্মুখে। কোনো কিছুই তার নিকট গোপন নেই। সবকিছু যদি সচক্ষে দেখেন। অতএব, কারো শান্তি বিধানের সর্বময় ক্ষমত তার রয়েছে, যারা দুরাআ তারা পলায়ন করে আত্মরক্ষা করতে পারে না। তাই ইরশাদ হয়েছে— 

ত্রি রুল্লি হরেছে

ত্রি নিকট আালা প্রত্যেকটি মানুষের কৃতকর্ম সম্পর্কে অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেকটি মানুষের কৃতকর্ম সম্পর্কে সম্পূর্ণ অবগত। তাঁর নিকট কোনো কিছুই গোপন নেই। কোনো বৃক্ষের পাতা ঝড়ে গেলে তাও তিনি জানেন। প্রাণী মাত্ররই রিজিকের দায়িত্ তাঁর উপরই। গোপন ও প্রকাশ্য সব কিছুই তাঁর নিকট দিবালোকের ন্যায় সুম্পন্ট। কিছু এতদসত্ত্বেও কাফেররা তাঁর সাথে পরিক করে।

ু অর্থাং "(হে নবী। আপনি বলুন, তোমবা যানের ইবানত কর তাদের নাম বল।" যারা দেবতে পায় না, তনতে পায় না, যানের কোনো ক্ষমতাই নেই, তাদের সমুখে মাথা নত করার নায় বোজামি আর কিছুই হতে পারে না। তারা কি সর্বপতিমান আল্লাহ তা আলার সমান হতে পারে? বানেরকে তোমরা আল্লাহ তা আলার সমান বলে মনে কর তাদের নাম বলতোঃ এ সমন্ত অকমনের অবস্থা বর্ণনা কর। সমন্ত সৃষ্টি রূপতে আল্লাহ তা আলার কোনো পরিক আছে বলে আল্লাহ তা আলা রানেন না। যদি বাকত তবে তিনি অবশাই স্তানতেন। তাই ইবলাদ হয়েছে—

স্কুল্পতিমান তা আলা রানেন না। যদি বাকত তবে তিনি অবশাই স্তানতেন। তাই ইবলাদ হয়েছে—

স্কুল্পতিমান তা আলা রানের না। বিশ্ব বিশ্ব তবে কি তোমরা এমন কথা তাকে স্তানতে চাও যা তিনি জানেন না। বিখাত তবুজানী আরু হাইয়ান তা আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, হে কাফেররা! তোমরা কি সেসব নেব দেবতাকে মহান আল্লাহ তা আলার সমান করতে চাও যারা পৃথিবীর কোনো খবরই রাখে না। অথবা তোমরা এ সম্পর্কে তাসা তাসা কথা বলছ। তোমানের উচি অবংসারশ্য ফারা বুলিয়াত্র।

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপথী (র.) এ আল্লাডের ব্যাখ্যায় লিখেছেন, পৃথিবীতে যা কিছু আছে এবং যা কিছু হবে সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা সম্পূর্ণ অবগত। কিছু যার কোনো অপ্রিত্ত হয় না। তোমরা কি তোমানের হাতের বানানো মূর্তিগুলোর এমন কোনো গুণ বর্ণনা করতে পার যার কারণে তারা ইবাদতেরও যোগ্য হতে পারে? অথবা তোমরা ডিডিহীন এবং অর্থহীন এমন কথাবার্তা বল বান্তবে যার অন্তিন্ত নেই।

বস্তুত যদি পৌতলিকরা তাদের অন্ধ বিশ্বাস পরিহার করে, প্রত্যেকেই তার বিবেক-বৃদ্ধি ব্যয় করে তবে তাদের ধর্মীয় বিশ্বাসের অন্তঃসারশূন্যতা তাদের নিকটই প্রমাণিত হবে। তারাই উপলব্ধি করবে যে, তাদের বিশ্বাসের কোনো ভিত্তি নেই, তাদের কথায় কোনো যুক্তি নেই।

ইংশা করা বাদেরকে আমি কিতাব দান করেছি।" এ বাক্য ছারা যাদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে তারা হেশো সমন্ত সাহাবায়ে কেরাম অথবা ইছ্দি এবং ঈসায়ীদের মধ্যে সেসব লোক যারা ইসলাম এহণ করেছে। যেমন হবরত আত্মহাহ ইবনে সালাম (র.) এবং তাঁর সাথি এমনিভাবে আবিসিনিয়ার কিছু ব্রিটানও ইসলাম এহণ করেছেন, যাাদেরকে কিতাব লেওয়া হয়েছে তথা মুসলমানগণ আর ইতঃপূর্বে যারা কিতাব পেয়েছিল যেমন ইছ্দি এবং ব্রিটান তারা সকলেই হে রাস্ল ﷺ। আপনার প্রতি আনন্দিত। পবিত্র কুরআন নাজিল হওয়ায় তারা অত্যন্ত খুপি। কেননা পবিত্র কুরআনকেই তারা দুনিয়া-আব্ধেরাত উভয় জাহানের সাফল্যের একয়াত্র উপকরণ মনে করে।

এবছাতীত তাদের নিকট অবজীর্ণ কিতাবে প্রিয়নবী — এর আগমনের সুসংবাদ ছিল। তারা তার আগমনের মধ্যে তাদের কিতাবের ঘোষণায় সত্যতা লক্ষা করে বুলি হয়েছে। তাই ইরশান হয়েছে । তাই ট্রশান হয়েছে । তাই ট্রশান হয়েছে । তাই ট্রশান হয়েছে অধি তাদের মধ্যে করিছ লোক রয়েছে আজ নাকিল করা হয়েছে তাতে তারা অতাত্ত বুলি। তিনি অধি তাদের মধ্যে কিছু লোক রয়েছে যারা এর সত্যতা বীকার করে না। তানি তানি আশমি সুশাই ভাষায় জানিয়ে দিন কে বুলি হলো বা কে দুঃমী হলো তাতে আমার কিছু যার আমি তথু এক আল্লাহ তালালারই বন্দেশি করি, তার সাধ্যে কানে করেলে করিন করি না। আর মানুহকে তার দিকে আহ্বান করার জন্যেই আমাক করি কেননা, আমি আল্লাহবই রাসুল আর তার দিকে আহ্বান করার জন্যেই আমাক বিরার করেছে। আর তারই নিকট আহ্বাকে করেলে হবে। কেননা এ ক্ষশস্থায়ী ক্রপতে মানুহের অবস্থান একটি সীমিত সময়ের জন্যেই হয়ে থাকে। এ সময় শেষ হলে প্রত্যেকটি মানুহকে পাড়ি ক্রমাতে হয় পরপারে। এটিই স্রষ্টার অমোঘ বিধান। আর কিয়মত সত্য, অবশেষে সকলকে আল্লাহ তাআদার দববারে হাজির হতে হবে।

ইমাম রাখী (ব.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে যাদেবকে কিতাব দেওৱার কথা ইরলাদ হয়েছে হ্যরত আদুল্লাহ ইবনে আকাস (বা.)-এর মতে তারা হলেন মুমিনগণ, যারা প্রিয়নবী 

-এর প্রতি ঈমান এনেছিল, তানের মধ্যে আহলে কিতাব ধেমন আদুল্লাহ ইবনে সালাম ও কা'ব (রা.) এবং তাঁর সাধিগণ। আর নাসারাদের মধ্য হতে ৮০জন ইসলাম কবুল করেছিলেন। ৪০ জন নাজরানবাসী ৮ জন ইয়ামানবাসী এবং ১৩ জন আবিসিনিয়াবাসী। যেহেতু তারা পবিত্র কুরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছেন ডাই পবিত্র কুরআনে নাজিল হওয়ায় তারা অত্যক্ত খুলি হয়েছেন।

ত্ত অৰ্থাৎ আর কিছু লোক রয়েছে যারা পবিত্র কুরআনের কিছু অংশকে : فَوْلُهُ وَمِنَ الْأَصْرُابِ مَنْ يُنْكِرُ بَعْضُهُ অধীকার করে।

ইমাম রায়ী (র.) আরো লিখেছেন, এ বাক্য দ্বারা যেসব আহলে কিতাব ঈমান আনেনি তারা সহ সমস্ত কাফেরদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে।

ত্রী ইতঃপূর্বে যেসব তাওরাত, ইঞ্জিল, যাব্র বিভিন্ন যুগে নাজিল করেছি ঠিক এমনিভাবে মানব জাতির হেদায়েতের জন্যে হে রাসূল ! আপনার নিকট পবিত্র কুরআন নাজিল করেছি। ইতঃপূর্বে আসমানি গ্রন্থসমূহ আধিয়ায়ে কেরামের জাতীয় ভাষায় নাজিল করা হয়েছে। ঠিক এমনিভাবে হে রাসূল ! আপনার জাতীয় ভাষায় তথা আরবি ভাষায় পবিত্র কুরআন নাজিল করেছি। এতে রয়েছে জ্ঞানভাথার। আরবি ভাষাকে উম্ল আলসেনা'বলা হয় তথা ভাষার জননী আর পবিত্র কুরআন হলো উম্মুল কিতাব' তথা কিতাব জননী। অতএব আরবি ভাষাই এ মহান গ্রন্থের জন্যে সমীচীন বিবেচিত হয়েছে।

> ্তাফগীরে মা'আরিফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইন্দ্রিস কান্ধলভী (র.), খ. ৪, পৃ. ১০৯/ www.eelm.weebly.com

#### অনুবাদ :

এর অধিক বিবাহ সম্পরে काরীম 😂 -এর অধিক বিবাহ সম্পরে أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمُ أَزْواجًا وَذُرِيَّةً مَا أَوْلَادًا وَأَنْتَ مِثْلُهُمْ وَمَا كَانَ \_\_\_\_\_\_ لرَسُول مِنْهُمُ أَنْ يَاتِيَ بِأَيْةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ دَ لِاَنَّهُمْ عَبِينِدٌ مَرِيُونَ لِيكُلُ ابْجَلِ مُدَّةٍ كِتَابُ مَكْتُوبُ فِيه تَعْدِيدُهُ.

ده ٣٩ منه ما يَشَاءُ وَيُعْبِدُ عَلَيْهِ اللَّهُ مِنْهُ مَا يَشَاءُ وَيُعْبِدُ عَالِمَ مِنْهُ مَا يَشَاءُ وَيُعْبِدُ بالتَّخْفِينِفِ وَالتَّشْدِيْدِ فِيْدِ مَا يَشَاءُ مِنَ الْأَحْكَامِ وَغَيْرِهَا وَعِنْدُهُ أُمُ الْكِتَابِ اَصَلُهُ الَّذِي لَا يُغَيِّرُ مِنْهُ شَنَّ وَهُو مَا كُتَبُهُ فِي أَلاَّزُل ـ

الْمَزِيْدَةِ ثُرِيَنُكَ بَعْضَ الَّذِيُّ تَعِدُهُمْ بِهِ مِنَ الْعَذَابِ فِي حَيَاتِكَ وَجَوَابُ الشُّرْطِ مَحَذُونُ أَى فَذَاكَ أَوْ نُتُوفُينُكُ قَبِلَ تُعَذِيبِهِمْ فَإِنْمَا عَلَيْكُ البَّلْغُ لَا عَلَيْكَ إِلَّا التَّبْلِيثُمْ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ إِذَا صَارُوا إِلَيْنَا فَنُجَازِيْهِمْ.

٤١ على مَكُمَ أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ ٤١ على مَكُمَ أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ اللهِ مَكُمَ أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ نَقْصُدُ أَرْضُهُمْ نَنْقُصُهَا مِنْ أَظْرَافِهَا بِالْغَتْعِ عَلَى النَّبِيَ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْكُمُ فِي خَلْقِهِ بِمَا يَشَاءُ لَا مُعَقِّبُ رَادٌ لِحُكْمِهِ د وُهُوَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ.

কাফেরগণ নিন্দা করলে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন, তোমার পূর্বেও বহু রাসূল প্রেরণ করেছি এবং তাদেরকে দ্রী এবং সন্তানসন্ততিও নির্মেক্সম 📆 অর্থ-সন্তানসন্ততি। তুমিও তাদের মতোই। আল্লাহ তা আলার অনুমতি ব্যতীত কোনো নিদর্শন উপস্থিত করা তাদের মধ্য হতে কোনো রাস্লেরই কান্ধ নয়। কারণ, তারা আল্লাহ তা আলার প্রতিপালিত দাস। প্রত্যেক নির্<u>ধারিত</u> ব্স্তুর<u>ই</u> মুদ্দতেরই <u>রয়েছে এক</u> কিতাব লিপিবদ্ধ নামচা। তাতেই তার সকল কিছুর সীমা ও পরিমাণ নির্ধারিত বয়েছে :

এবং যা ইচ্ছা যে সমস্ত বিধিবিধান ইত্যাদি ইচ্ছা বহাল রাখেন। بُنْبُثُ এটা ় অক্ষরে তাশদীদ ও তাশদীদহীন উভয়ক্সপেই পঠিত রয়েছে ৷ আর তাঁর নিকট আছে উন্মূল কিতাব মূল কিতাব যার মধ্যে কোনোরূপ পরিবর্তন হয় না ৷ তা হলো যা আদিকাল হতে তিনি লিবিবদ্ধ করে রেখেছেন।

১٠ 8٥. जात्मतत्क यात त्वामात क्षीतकनातर त्य नाति فينه إدْغَامُ نُون إن الشَّرْطِيَّةِ فِيْ مَا প্রদানের প্রতিশ্রুতি দিয়েছি তার কিছু যদি 🗓 এতে শর্তবাচক শব্দ ن ্রা -এর ও অক্ষরটি مَا رُخُهُ वা এ স্থানে অতিরিক্ত 💪 -এর 🚣 ইদর্গীম হয়েছে। তোমাকে দেখিয়ে দেই তবে তোঁ তালোই এ স্থানে উজ শর্তবাচক বাকাটির জবাব উহা। তা হলো كَنْنَاك ব তাদেরকে শান্তিদানের পূর্বেই তোমার মৃত্যু ঘটাই-তোমার কর্তব্য তো কেবল প্রচার করা প্রচার ভিন্ন তোমার কোনো দায়িত্ব নেই আর যখন আমার নিকট ফিরে আসবে তখন হিসাব নেওয়া আমার কাজ। অনস্তর তাদেরকে আমি প্রতিফল দেব।

> তাদেরকে ভূমিতে এসে অর্ধাৎ তাদের দেশের ধাংসাভিপ্রায় নিয়ে চতুর্দিক হতে রাসৃপ 😂 -কে বিজয় দানের মাধ্যমে তা সংকৃচিত করে এনেছিঃ আল্লাহ তাঁর সৃষ্টির মধ্যে যা ইচ্ছা নির্<u>দেশ করেন।</u> তাঁর আদেশ রদ করার কেউ নেই। আর তিনি হিসাব গ্রহণে অতি তৎপর । عُفَيْتُ অর্থ এ স্থানে রদকারী ।

بِانْفِينَائِهِمْ كُمَا مَكُرُوا بِكَ فَلِلْهِ الْمَكُرُ جَوِيعًا مَ وَلَيْسَ مَكُرُهُمْ كَمَكُو، لِأَنَّهُ تَعَالَى يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ م فَيُعْدِلُهُا جَزَاءَهَا وَهٰذَا هُو الْمَكُرُ كُلُهُ لِأَنَّهُ بَانِينِهِمْ بِهِ مِن حَبْثُ لاَ يَشْعُرُونَ وَسَيَعْلَمُ الْكُفُرُ الْمُرَادُ بِهِ الْجِنْسُ وَفِي قِراءَ إِلَّا لَكُفُرُ لِمِنْ عُقْبَى الدَّارِ آي الْعَاقِبُةُ الْمَحْمُودَةُ فِي الدَّارِ الْأَجْرَةِ اللَّهُمْ أَمْ لِلنَّيِي

٤. وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفُرُوا لَكَ لَسْتَ مُرْسَلًا فَيُلِ النَّهِ مِنْ مُرْسَلًا فَيُلِ النَّهِ مِنْ مُرْسَلًا مُنْ عِنْدَهُ عِلْمُ وَمِنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتْبِ مِنْ مُوْمِنِى الْبَهُودِ وَالنَّصَارَى .
 الْكِتْبِ مِنْ مُوْمِنِى الْبَهُودِ وَالنَّصَارَى .

হয়েছে তারাও তাদের নবীগণের সাথে চক্রান্ত করেছিল যেমন তারা তোমার সাথে চক্রান্ত লিও কিন্তু সমন্ত কৌশল আল্লাহ তা'আলার এখতিয়ারে তাদের চক্রান্ত তাঁর কৌশলের মতো নয়। কেননা, প্রত্যেক ব্যক্তি যা করে তিনি তা জানেন। সূতরাং তার পরিপূর্ণ বদলা তিনি দেবেন। এটাই তাঁর কৌশল। কারণ, তিনি তাদের নিকট এমন স্থান হতে আজাব নিয়ে আসেন যে স্থান হতে তারা ধারণাও করতে পারে না। সূত্র প্রত্যাখ্যানকারীগণ শীঘ্রই জানবে ক্রিটির কেপর এক কেরাতে প্রত্রে তার বাবহার হয়েছে। অপর এক কেরাতে প্রত্রি স্থানিত বির্বাহন রূপেও তা পঠিত রয়েছে। প্রকালের পরিণাম কারং অর্থাৎ পরকালে কার জন্য রয়েছে তভ পরিণামং তাদের জন্য, না রাসূল তার সঙ্গীদের জন্যং

৪৩. যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করে তারা তোমাকে বলে, তৃমি প্রেরিত পুরুষ নয়। তাদেরকে বল, আমার সত্যতার জন্য আল্লাহ এবং যাদের নিকট কিতাবের জ্ঞান রয়েছে অর্থাৎ ইন্থদি ও খ্রিন্টানদের মধ্য হতে যারা বিশ্বাস স্থাপন করেছে তারা আমার ও তোমাদের মধ্য সাঞ্চী হিসেবে যথেষ্ট।

## তাহকীক ও তারকীব

হরেছে। এর জবাবও উহ্য রয়েছে। আর তা হলো হাল خَرْابُ আর خَرْابُ এর خُرَابُ এর خُرَابُ এর خُرَابُ এর خُرُابُ وَهُ عَدْمُ عُلَيْكَ عُلِيْكَ بَعْنَاكُ بَعْنَاكُمْ مِنْكَ اللّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكِ خَلَيْكَ عَلَيْكَ عَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مِنْ عَلِيْكُ عِلْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُوا عَلَيْكُ عَلْكُ عَ مَا يَعْلِيْكُ عَلِيْكُ عَلِيْكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلْك

بَعْدُنُى الْ الْفَ لَامُ الْمُمُولُو بِهِ الْحِنْسُ وَ الْحَافِيُ ਸ਼ਾਜਭ তো কোনো করীনা বিদ্যমান নেই। কেননা কোনো সুনির্দিষ্ট বিশেষ কাফের উদ্দেশ্য নয়। আর না সাধারর্ণভাবে একজন কাফের উদ্দেশ্য হয়। এরপরও الْكَافِرُ -কে মুফরাদ নেওয়ার উদ্দেশ্য কিঃ

উত্তর, اَلْكُابُرُ । এর اَلْكُ لاَمْ টি জিনসের জন্য হয়েছে যা বহুবচনের অর্থকে বুঝায়। কাজেই কোনো আপন্তি আর থাকে না।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভান বিলাল ক্ষমের ও মুশরিকদের একটি সাধারণ ধারণা ছিল এই যে, তাদের মানুষ ছাড়া অন্য কোনো সৃষ্টিজীবন যেমন ফেরেশতা হওয়া দরকার। ফলে সাধারণ মানুষের দৃষ্টিতে তাদের শ্রেক্তি বিতর্কের উর্চ্চে অন্য কোনো সৃষ্টিজীবন যেমন ফেরেশতা হওয়া দরকার। ফলে সাধারণ মানুষের দৃষ্টিতে তাদের শ্রেক্তি বিতর্কের উর্চ্চে থাকর। কুরআন পাক তাদের এ ভান্ত ধারণার জবাব একাধিক আয়াতে দিয়ে বলেহে যে, তোমরা নর্মত-রেসালাতের বরুপ ও রহসাই বোঝনি, ফলে এ ধরনের কল্পনায় যেতে উঠেছ। রাসুলকে আল্লাহ তা'আলা একটি আদর্শ হিসেবে প্রেরণ করেন, যাতে উমতের সবাই তার অনুসরণ করে এবং তাঁর মতোই কাজকর্ম ও চরিত্র শিক্ষা করে। বলা বাছলা, মানুষ তার বজাতীয় মানুষেরই অনুসরণ করতে পারে। স্বজাতীয় নয় এরুপ কোনো অমানবের অনুসরণ করা মানুষের শক্ষে সববপর নয়। উলাহরণত ফেরেশতার ক্ষ্পা নেই, পিপাসা নেই এবং মানসিক প্রবৃত্তির সাথেও তার কোনো সম্পর্ক কেই। আর নিব্রা আমে না এবং গৃহেরও প্রয়োজন নেই। এমতাবছার মানুষকে তার অনুসরণের নির্দেশ দেওয়া হলে তা সাধ্যাতীত কাজের নির্দেশ বয়ে যেতো। এবানেও মুশরিকদের পক্ষ থেকে আরাতে কার্সালালা বিশেষ করে রাসুলুল্লাহ —এব বহু বিবাহ থেকে তাদের এ সন্দেহ বড়ে গেল। এর জ্বাব এথম আয়াতের বাক্সচলোতে দেওয়া হয়েছে যে, এক অথবা একাধিক বিবাহ করা এবং গ্রী-পুত্র-পরিজনবিশিষ্ট হওয়াকে তোমরা কোনো প্রমাণের তিরিতে নর্মত ও রিসালাতের পরিপত্তি মানে করে নিয়েছ। সৃষ্টির আদিকাল থেকেই আল্লাহ তা'আলার চিরতান রীতি এই যে, তিনি পর্যাশ্বরের পরিবাহ-পরিজনবিশিষ্ট করেছেন। অনেক পরণায়র অতিক্রান্ত হয়েছেন এবং তাদের মধ্যে অনেকর নর্মতের প্রবজা তোমরাও। তাদের স্বাধিক পান্ত্রীর অধিকারী ছিলেন এবং তাদের সন্তানিতি ছিল। অত্রও একে নর্মতের রিসালাত অথবা সাধুতা ও ওপী হওয়ার খেলাফ মনে করা মুর্বতা বৈ নয়।

সহীর বুখারী ও মুসলিমের হাদীদে রাস্কুল্লাহ ক্রান্ত বলেন, আমি তো রোজাও রাখি এবং রোজা ছাড়াও থাকি। অর্থাৎ আমি এমন নই যে, সব সময়ই রোজা রাখব। তিনি আরো বলেন, আমি রাত্রিতে নিদ্রাও যাই এবং নামান্তের জন্য দগ্যয়মানও হই। অর্থাৎ এমন নই যে, সারা রাভ কেবল নামান্তই পড়ব। এবং মাংসও ভক্ষণ করি এবং নারীদেরকে বিবাহও করি। যে ব্যক্তি আমার এ সুন্রভকে আপত্তিকর মনে করে, সে মুসলমান নয়।

তাখালার নির্দেশ হাড়া একটি আয়াতভ নিজে আনতে পারে।" কাফের ও মুশরিকরা সদাসর্বদার একটি আয়াতভ নিজে আনতে পারে।" কাফের ও মুশরিকরা সদাসর্বদার করে একটি আয়াতভ নিজে আনতে পারে।" কাফের ও মুশরিকরা সদাসর্বদার সোমনে করে এসেহে এবং রাস্লুরাহ 🚎 এর সামনেও সমসাময়িক মুশরিকরা যেসব দাবি করেছে, তন্ধো দুটি নাবি ছিল অত্যন্ত ব্যাপক—

- ২, পর্যাধবদের সুশাই মোজেজা দেখা সর্বেও নতুন নতুন মুজিয়া দাবি করে বলা যে, অমুক ধরনের মোজেজা দেখালে আমরা মুদলমান হয়ে যাব। কুরুআন পাকের উপরিউজ বাকো মুলি শারা উজয় অবই হতে পারে। কারণ কুরুআনের পরিজায়া কুরানার জায়াতকেও আয়াত বলা হয় এবং মোজেজাকেও। এ কারণেই 'এ আয়াত' শাবে নারনার কানেকোনার কানেকোনার কার্যাক অর্থ ধরে উদ্দেশ্য এরপ স্বাক্ত করেছেন যে, কোনো পরণাধ্যের এরপ ক্ষমতা নেই যে, নিজের পক্ষ থেকে কোনো আয়াত তৈরি করে নেবেন। কেউ কেউ এ আয়াতের অর্থ মোজেজা ধরে বাখা করেছেন যে, কোনো রাস্ল ও নবীকে আল্লাহ তাআলা এরণ ক্ষমতা দেননি বে, যথন ইছা, যে ধরনের ইছা মোজেজা প্রকাশ করেন। তাজসীরে কছল মাখানীতে বলা হয়েছেন স্থান নির্মাণ করি করার অব্যাধী এখানে উজ্রবিধ অর্থ হতে পারে এবং উল্ল ডাঙ্গারীর বিক্তর হতে পারে।

  WWW.CEIM.WEEDIV.COM

এদিক দিয়ে আলোচা আয়াতের সার-বিষয়বস্থ এই যে, আমার রাসূলের কাছে কুরআনি আয়াত পরিবর্তন করার দাবি অন্যায় ও প্রান্ত। আমি কোনো রাসূলকে এরপ ক্ষমতা দেইনি। এমনিভাবে কোনো বিশেষ ধরনের মোজেজা দাবি করাও নবুয়তের স্বরূপ সম্পর্কে অজ্ঞতার পরিচালক। কেননা কোনো নবী ও রাসূলের এরপ ক্ষমতা থাকে না যে, লোকদের খাছেশ অনুযায়ী মোজেজা প্রদর্শন করবেন।

শব্দি এখানে ধাতু। এর অর্থ লিখা كَابُرُ শব্দি এখানে ধাতু। এর অর্থ লিখা বাকোর অর্থ এই যে, প্রত্যেক বন্ধর মেয়াদ ও পরিমাণ আল্লাহ তা আলার কাছে লিখিত আছে। ডিনি সৃষ্টির সূচনালগ্নে দিয়ে দিয়েছেন যে, অমুক ব্যক্তি অমুক সময়ে জন্মগ্রহণ করবে এবং এতদিন জীবিত থাকবে। কোথায় কোথায় যাবে, কি কি কাম করবে এবং কবন ও কোথায় মরবে, তাও লিখিত আছে।

এমনিভাবে একথাও লিখিত আছে যে, অমুক যুগে অমুক পয়গাম্বরের প্রতি কি ওহি এবং কি কি বিধিবিধান অবতীর্ণ হবে। কেননা, প্রত্যেক যুগ ও প্রত্যেক জাতির উপযোগী বিধিবিধান আসতে থাকাই যুক্তিসঙ্গত ও ন্যায়ানুগ। আরো লিখিত আছে যে, অমুক পয়গাম্বর দ্বারা অমুক সময়ে এ মোজেজা প্রকাশ পাবে।

তাই রাস্লুল্লাহ 😅 এর কাছে এরূপ দাবি করা যে, অমূক ধরনের বিধিবিধান পরিবর্তন করান অথবা অমূক ধরনের মোজেজা দেখান। এটি একটি হঠকারিতাপূর্ণ ও ভ্রান্ত দাবি, যা রিসালাত ও নবুয়তের স্বরূপ সম্পর্কে অজ্ঞতার উপর জিমিশীল।

وها الله مَا يَضَاءُ وَيُعْبِثُ وَعِنْدُهُ أَمُّ الْكِتَابِ वशात اللهُ مَا يَضَاءُ وَيُغْبِثُ وَعِنْدُهُ أَمُّ الْكِتَابِ वशाता ويَعْدِهُ اللهُ مَا يَضَاءُ وَيُغْبِثُ وَعِنْدُهُ أَمُّ الْكِتَابِ وعالمة وعلامة وعلامة وعلامة وعلامة وعلامة المتابعة وعلامة وعلامة

আয়াতের অর্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা স্বীয় অপার শক্তি ও অসীম রহস্য জ্ঞান দ্বারা যে বিষয়কে ইচ্ছা নিন্দিহন্ত করে দেন এবং যে বিষয়কে ইচ্ছা বহাল ও বিদ্যমান রাখেন। এরপর যা কিছু হয়, তা আল্লাহ তা'আলার কাছে সংরক্ষিত থাকে। এর উপর কারো কোনো ক্ষমতা চলে না এবং তাতে, হাসবন্ধিও হতে পারে না।

তাফসীরবিদদের মধ্যে সাঈদ ইবনে জারীর, কাডাদাহ প্রমুখ এ আয়াতটিকেও আহকাম ও বিধিবিধানের নসখ তথা রহিতকরণ বিষয়ের সাথে সম্পর্কযুক্ত সাব্যস্ত করেছেন। তাঁদের মতে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক যুগ ও প্রত্যেক জাতির জন্য বিভিন্ন পয়গাম্বরের মাধ্যমে স্বীয় গ্রন্থ নাজিল করেন। এসব গ্রন্থে যেসব বিধিবিধান ও ফরায়েজ বর্ণিত হয়, সেগুলো চিরস্থায়ী ও সর্বকালে প্রয়োজ্য থাকা জরুরি নয়; বরং জাতিসমূহের অবস্থা ও যুগের পরিবর্তনের সাথে মিল রেখে রহস্যজ্ঞানের মাধ্যমে তিনি যেসব বিধান মিটিয়ে দিতে চান, সেগুলো মিটিয়ে দেন এবং খেগুলো বাকি রাখতে চান সেগুলো বাকি রাখেন এবং মৃল গ্রন্থ স্বর্বাবস্থায় তাঁর কাছে সংরক্ষিত থাকে। তাতে পূর্বেই লিখিত আছে যে, অমুক জাতির জন্য নাজিলকৃত অমুক বিধানটি একটি বিশেষ মেয়াদের জন্য অথবা বিশেষ অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে ধার্যকৃত হয়েছে। সেই মেয়াদ উন্তীর্ণ হয়ে গেলে কিংবা অবস্থা পরিবর্তিত হয়ে গেলে বিধানটিও পরিবর্তিত হয়ে যাবে। মূলগ্রন্থে এর মেয়াদ নির্ধারণের সাথে প্রক্রয়াত নিপিবদ্ধ আছে যে, এ বিধানটি পরিবর্তন করে তার স্থলে কোনো বিধান আনয়ন করা হবে।

এ থেকে এ সন্দেহও দুরীভূত হয়ে গেল যে, আল্লাহ তা'আলার বিধান কোনো সময়ই রহিত না হওয়া উচিত। কারণ কোনে বিধান জারি করার পর তা রহিত করে দিলে বোঝা যায় যে, বিধানদাতা পরিস্থিতি সম্পর্কে সম্যক জ্ঞাত ছিলেন না, তাই পরিস্থিতি দেখার পর বিধানটি পরিবর্তন করা হয়েছে। বলা বাহলা, আল্লাহ তা'আলার শান এর অনেক উর্দ্ধে। কোনো বিষয় তাঁর জ্ঞানের বাইরে নেই। উপরিউক্ত বক্তব্য থেকে জানা গেল যে, যে নির্দেশটি রহিত করা হয়, সে সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা পূর্ব থেকেই জানেন যে, এ বিধান মাত্র এতদিনের জন্য জারি করা হয়েছে। এরপর পরিবর্তন করা হবে। উদাহরণত রোগীর অবস্থা দেখে ভাজার অথবা হাকীম তখনকার অবস্থার উপযোগী কোনো ওম্বুধ মনোনীত করেন এবং তিনি জানেন যে, এ ওম্বুধের এই ক্রিয়া হবে। এরপর এ ওম্বুধ পরিবর্তন করে অন্য ওম্বুধ দেওয়া হবে। মোটকথা এই তাফসীর অনুযায়ী আয়াতে 'মিটানো' ও 'বাকি রাখার' অর্থ বিধানাবলিকে রহিত করা ও অব্যাহত রাখা।

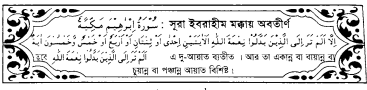
সুচিয়ান ছাওরী, ওয়াকী প্রযুখ তাফসীরবিদ হযরত ইবনে আন্বাস (রা.) থেকে এ আয়াতের ভিনু তাফসীর বর্ণনা করেছেন। তাতে আয়াতের বিষয়বস্তুকে ভাগালিপির সাথে সম্পর্কযুক সাব্যস্ত করা হয়েছে। আয়াতের অর্থ এরপ বর্ণনা করা হয়েছে যে, কুরআন ও হালীসের বর্ণনা অনুযায়ী সৃষ্টজীবের ভাগ্য তথা প্রত্যেক ব্যক্তির বয়স, সারা জীবনের রিজিক, সুখ কিংবা বিশদ এবং এসব বিষয়ের পরিণাম আন্থাহ তা'আলা স্চনালগ্নে সৃষ্টির পূর্বেই লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন। অতঃপর সম্ভান জন্মহণের সময় ফেরেশভানেরকেও লিখিয়ে দেওয়া হয় এবং প্রতি বছর শবে কদরে এ বছরের ব্যাপারাদির তালিকা ফেরেশভানেরকে সোপর্ব করা হয়।

মোটকথা এই যে, প্রত্যোক সৃষ্টজীবের বয়স, রিজিক, গতিরিধি ইত্যাদি সব নির্ধারিত ও লিপিবছা। কিছু আল্লাহ তা আলা এ
তাগালিপি থেকে যতটুকু ইচ্ছা নিশ্চিফ করে দেন এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখোর।
ত্রথা দিউফ করে দেন এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখোর।
ত্রথা দিউফ করে দেন এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখোর
বহাল রাখার পর যে মূল্যাছ্ অবশেষে কার্যকর হয়, তা আল্লাহ তা আলার কাছে রয়েছে। এতে কোনো পরিবর্তন হতে পারে না।
বিষয়টি বরাখ্যা সাপেন্দ। অনেক সহীহ দাসি থেকে জানা যায় যে, কোনো কোনো কর্মের দক্রন মানুষের বয়স ও বিজিক বৃদ্ধি
পায় এবং কোনো কোনো কর্মের দক্রন ভ্রাস পার। সহীহ বুখারীতে আছে, আত্মীয়তার সম্পর্ক বজারা বয়স বৃদ্ধির কারণ

পায় এবং কোনো কেনো কর্মের দক্তন হ্রাস পায়। সহীহ বুধারীতে আছে, আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা বয়স বৃদ্ধির কারণ হয়ে থাকে। মুসনাদে আহমদের রেওয়ায়েতে আছে, মানুষ মাঝে মাঝে এমন গুনাহ করে, যার কারণে তাকে রিজিক থেকে বিশ্বত করে দেওয়া হয়। পিতামাতার সেবাযাত্ব ও আনুগতোর কারণে বয়স বৃদ্ধি পায়। দোয়া ব্যক্তীত কোনো বস্তু তাকনীর বঞ্চন করতে পারে না।

এসব রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা কারো ভাগ্যলিপিতে যে বয়স রিজিক ইত্যাদি লিখে দিয়েছেন যে, তা কোনো কোনো কর্মের দক্তন কম অথবা বেশি হতে পারে এবং দোয়ার কারণেও তা পরিবর্তিত হতে পারে ৷

আনোচ্য আয়াতে এ বিষয়বস্তুটিই এভাবে বর্ণিত হয়েছে যে, ভাগ্যলিপিতে বয়স, রিঞ্জিক, বিপদ অথবা সুখ ইভ্যাদিতে কোনো কর্ম অথবা দোয়ার কারণে যে পরিবর্তিত হয় তা ঐ ভাগ্যদিপিতে হয়, যা ফেরেশতাদের হতে অথবা জ্ঞানে থাকে ৷ এতে কোনো সময় কোনো নির্দেশ বিশেষ শর্তের সাথে সংযুক্ত থাকে। শর্তটি পাওয়া না গেলে নির্দেশটিও বাকি থাকে না। এ শর্তটি কোনো সময় লিখিত আকারে ফেরেশতাদের জ্ঞানে থাকে এবং কোনো সময় অলিখিত আকারে তথু আল্লাহ তা আলার জ্ঞানে থাকে। ফলে নির্দেশটি যখন পরিবর্তন করা হয়, তখন সবাই বিশ্বয়ে হতবাক হয়ে যায়। এ ভাগ্যকে 'মুআল্লকে' [ঝুলন্ত] বলা হয়। আলোচ্য আয়াতের বর্ণনা অনুযায়ী এতে 'মিটানো' ও 'বাকি রাখা'র কাজ অব্যাহত থাকে। কিন্তু আয়াতে শেষ বাক্য ব্যক্ত করেছে যে, 'মুআল্লাক ভাগ্য' ছাড়া একটি 'মুবরাম' [ছুড়ান্ড] ভাগ্য আছে, যা মূল গ্রন্থে লিখিত অবস্থায় আল্লাহ তা আলার কাছে রয়েছে। তা একমাত্র আল্লাহ তা আলার জ্ঞানার জন্যই। এতে এসব বিধান লিখিত হয়, বেগুলো কর্ম ও দোয়ার শর্তের পর সর্বশেষ ফলাফল হয়ে থাকে। এ জনাই এটা মিটানো ও বহাল রাখা এবং হাস-বৃদ্ধি থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত। - 🕿 व जाग्नात वान्नुना : قُولُـهُ وَإِنْ مَا تُرِينُكَ بَعْضَ الَّـذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوُفَّيَنُّكَ দেওয়ার জন্য বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা আপর্নার সাথে ওয়াদা করেছেন যে, ইসলাম চূড়ান্ত বিজয় লাভ করবে এবং কুম্বর ও কাম্বেররা অপমানিত ও দাঞ্ছিত হবে। আল্লাহ তা আলার এ ওয়াদা অবশ্যই পূর্ণ হবে। কিন্তু আপনি এরপ চিন্তা করবেন না যে, এ বিজয় কবে হবে। সম্ভবত আপনার জীবদ্দশাতেই হবে এবং এটাও সম্ভব বে, আপনার ওফাতের পরে হবে। আপনার মানসিক প্রশান্তির জন্য তো এটাই যথেষ্ট যে, আপনি এসব অহরহ দেখছেন, আমি কাফেরদের ভূখণ্ড চতুর্দিক থেকে সংকৃচিত করে দিন্দি, অর্থাৎ এসর দিক মুসলমানদের অধিকারভুক্ত হয়ে যান্দে। ফলে তাদের অধিকৃত এলাকা হ্রাস পাল্দে। এভাবে একদিন এ বিজয় মৃত্যুন্ত রূপ গাভ করবে : নির্দেশ আল্লাহ তা'আলার হাতেই । তাঁর নির্দেশ খন্তনকারী কেউ নেই । তিনি দ্ৰুত হিসাব গ্ৰহণকারী। www.eelm.weebly.com



# بسبم الله الرَّحَمْنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি।

অনুবাদ :

، كَ اللَّهُ اعْلَمُ بِمُرَادِه بِذَٰلِكَ هٰذَا الْقُرَانُ ١٠٠ اللَّهُ اعْلَمُ بِمُرَادِه بِذَٰلِكَ هٰذَا الْقُرَانُ كِتْبُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ بِا مُحَمَّدُ لِتُخْرِجُ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمِةِ الْكُفْرِ إِلَى النُّورِ الْإِيْسَانِ بِإِذْنَ بِأَمْرِ رَبِّهِمْ وَيُبْدَلُ مِنْ إِلَى النُّودِ إلى صِرَاطِ الْعَزِيزَ الْغَالِبِ الْحَصِيْدِ الْمُخْمُودِ.

শুরাত তা আলা আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আরাহ তা আলা আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীতে যা কিছু আছে মালিকানা, সৃষ্টি ও দাস হিসেবে <u>স্বকিছু তারই।</u> صِفَةً وَالرَّفْع مُبِنَّدَأٌ خَبُرُهُ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّــمُنُوتِ ومَا فِي الْأَرْضِ مَ مِلْكًا وُخَلْقًا وَعَبِيْدًا وَوَيْلُ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ.

ত ত যারা ইহজীবনকে পরজীবনের পরিবর্তে ভালোবাসে. الَّذِينَ نَعْتُ يَسْتَحْبُونَ يَخْتَارُونَ الْحَيْوةَ الدُّنيَا عَلَى الْأَخِرَةِ ويَكُمُدُّونَ النَّاسَ عَنَ سَبِيْلِ اللَّهِ دِيْنِ الْإِسْلَامِ وَيَبْغُونَهَا اي السَّبِيْلُ عِوجًا مُعَوَّجَةً اولَيْكَ فِي ضَلَلَ بَعِيبِ عَن الْحَقَ.

তা'আলাই অধিক অবহিত। এ কুরআন একটি কিতাব হে মুহাম্মদ 🚟 ! এটা তোমার প্রতি অবতীর্ণ করেছি যাতে তুমি মানবজাতিকে তাদের প্রতিপালকের অনুমতিক্রমে নির্দেশে অন্ধকার হতে অর্থাৎ কুফরি হতে বের করে আলোর দিকে অর্থাৎ ঈমানের দিকে পরাক্রমশালী, প্রশংসাই সন্তার পথের দিকে আনতে ৰা بَدُل an - إِلَى النُّوْرِ الْآلُهِ إِلَى صِرَاطِ <u>পারে ।</u> স্থলাভিষিক বাক্যাংশ। الْعَزَيْزِ অর্থ পরাক্রমশালী। বা প্রশংসিত। مُحْمُود अर्थ الْحَبِيدِ

আর কঠিন শান্তির দুর্ভোগ সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের জন্মই ا کُرُر اللّه اللّه সূহ পঠিত হলে পূর্ববর্তী আয়াতের اَلْعَزِيْزَ অর্থাৎ স্থলাভিষিক্ত পদ বা তার عُطْنِكُ بَيان অর্থাৎ বিবর্ণমূলক অন্য। আর পরবর্তী বাক্যটি হবে এটার والمنابع বা বিশ্লেষণ। সহ পঠিত হলে এটা منبندا वो উদ্দেশ্য ও পরবর্তী 

ইহজন্মকেই গ্রহণ করে, মানুষকে <u>নিবৃত্ত</u> করে আল্লাহ তা'আলার পথ অর্থাৎ দীন ইসলাম হতে এবং তা ঐ পথ বক্র করতে চায় তারাই সত্য হতে বহু দুর বিভ্রান্তিতে রয়েছে। ٱلْذِيْنَ এটা পূর্ববর্তী আয়াতে উল্লিখিত কাফেরদের বিবরণ : عُوجًا অর্থ مُعُوِّجًا বা বক্রকৃত।

- ٤. وَمَا اَرْسَلْنَا مِن رُسُولِ إِلَّا بِلسَانِ بِلُغَةِ قَرْمِهِ لِكُبَيِّنَ لَهُمَ عَلِيَعْهِمَهُمْ مَا اَتَى بِهِ قَرْمِهِ لِكُبَيِّنَ لَهُمَ عَلِيعُهُمْ مَا اَتَى بِهِ فَيُضِفَّلُ اللهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ عَلَيْهِمَ فَي مَن يَشَاءُ عَلَيْهِمَ فَي مَن يَشَاءُ عَلَيْهِمَ الْعَجِيمَ فِي صَنعِهِ.
- ه ٥. وَلَقَدُ اَرَسَلْنَا مُوسَى بِالْمِينَ التَّيشِعِ
  وَقُلْنَا لَهُ آنَ اَخْرِجُ قَوْمَكَ بَنِى إِسْرَانِهُلَ مِنَ
  الطُّلُمُٰتِ الْكُفْرِ إلَى التُتُورِ الْإِيمَانِ وَذَكِرَمُمُ
  بِكُثِمِ اللَّهِ بِنِعْمَتِهِ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ التَّذَكِيثِمِ
  بِكُثِمِ اللَّهِ بِنِعْمَتِهِ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ التَّذَكِيثِمِ
  بِكُثْمِ اللَّهِ بِنِعْمَتِهِ إِنَّ فِى ذَٰلِكَ التَّذَكِيثِمِ
  لِكُثْمِ اللَّهُ عَلَى صَبْادٍ عَلَى السَّلَاعَةِ شَكُورٍ
  لِلْنِعْمَ .
- ٨٠ آ اذگر إذ قال مُوسٰى لِقرْمِدِ اذگرُوا نِعْمَدَ اللَّهِ عَكنِ گُمَ إذ أَنْجُكُمْ مُين أَلِ فِرْعَونَ لِسَدَّ اللَّهِ عَكنِ كُمْ الْهِ فَرْعَونَ لَيَسْتَحْبُونَ يَسْتَحِفُونَ الْهَ لَكُمْ الْهُ وَلُودُن وَيَسْتَحْبُونَ يَسْتَعِفُونَ يَسْتَحِفُونَ يَسْتَعِفُونَ يَعْفِي لِنَعْمَاءِ وَالْعَدَابِ مُنْتَعِفُونَ مَنْ يَعْفَى مَنْ وَلِي اللَّهُ وَالْعَذَابِ مَنْ الْعَلَابُ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَلَيْعَ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَلَيْ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ مَنْ وَلِي الْمُعَلَّالِ اللَّهُ وَالْعَذَالِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَابِ وَالْعَذَالِ وَالْعَذَالِ وَلَيْ وَالْعَذَالُ وَلَالَ الْمُعَلِيقِ وَلَالَ الْمَالَالُ وَلِي الْعَلَالِ عَلَى الْعَلَالُ وَلَالَ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَيْلُ مِنْ وَلِي الْعَلَالِ وَالْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالَ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَيْلُ لَالْعُلُولُ الْعِلْلِ الْعَلَالِ الْعَلَالُ الْعَلَالِ الْعَلَالِي الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَالُ الْعَلَالَ الْعَلَالِ الْعَلَالِ الْعَلَال

- ৪. আমি প্রত্যেক রাসুলকেই তার বজাতির ভাষাভাষী করে পার্টিয়ছি মাতে তাদের নিকট পরিষ্কারতারে বিবৃত করতে পারে। অর্থাৎ তাদের নিকট যে ওহি নিয়ে এসেছে তা পরিষ্কারতারে বৃঝাতে পারে। অরুত্তর তিনি যাকে ইচ্ছা বিভ্রান্ত করেন এবং যাকে ইচ্ছা বহু পথে পরিচালিত করেন। তিনি তাঁর সাম্রাজ্যে পরাক্রমশালী তাঁর কাজে প্রজ্ঞামা। তুর্থ এ ত্বানে ভাষা।

  - আর শরণ কর মুসা তাঁর সম্প্রদায়কে বলেছিল,

    'তোমরা আল্লাহ তা আলার অনুগ্রহ কর যখন তিনি

    তোমাদেরকে রক্ষা করেছিলেন ফেরাউন সম্প্রদারের

    কবল হতে, যারা তোমাদেরকে মর্মান্তিক শান্তি দিত।

    কোনো এক গণক বলেছিল, বনী ইসরাঈলের মধ্যে

    এক সন্তানের জন্ম হবে। সে ফেরাউনের সাম্রাজ্য

    বিনালের কারণ হবে। সেই কারণে <u>তারা তোমাদের</u>

    ভূমিষ্ঠ জীবিত পুরণণকে জবাই করত ও তোমাদের

    নারীণণকে জীবিত ছেড়ে দিত। বাকি রেখে দিত। আর

    এতে অর্ধাৎ ঐ মুক্তিদান বা শান্তিদান ছিল তোমাদের

    প্রতিপালকের পক্ষ হতে এক মহাপরীক্ষা।' এক

    মহাপুরুদ্ধর বা এক মহাবিপদ।

### তাহকীক ও তারকীব

كِنَابُ : उठात्क छेश मानात मरथा देकिত तरसरह रा, كِنَابُ ٱنْزُلْنُهُ इर्रला छेश मानात भरता بَنُولُتُهُ هُذَا الفَقْرانُ अुवलाना जात كِنَابُ वात स्वत नस । रकनना كِنَابُ राजा अवना रिस्टा के के से स्वर्णान देखा देख नस ।

. وعادَه عَامِلْ उपत्क إلى النُّورُ الله إلى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدَلُ مِنْ إِلَى النُّورِ إِلى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدَلُ مِنْ إِلَى النُّورِ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدَّلُ مِنْ إِلَى النُّورِ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدِّدُلُ مِنْ إِلَى النُّورِ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدِّدُلُ مِنْ إِلَى النُّورِ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ : قَولُهُ وَيُبَدِّدُلُ مِنْ إِلَى النُّودِ إِلَى عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللله

अर्थाः عَطَف بَــَانُ अथवा بَدُل अथवा الْعَرِيْرِ गंभि اللّٰهِ अर्थाः . فَوَلَمُهُ بِالْجَرِّرِ بَدُلُ أَوْ عَطَفُ بَـيَــانِ عَلَمْ عَالَمَ अर्था عَطَف بَــَانُ अर्था عَدُل अर्था عَلَمُ अर्थाः विध ना केंद्रं केंद्रं केंद्रं केंद्रं केंद

উত্তর. عَلَمْ হওয়ার কারণে مُعَلَّمُ اللّهِ শব্দিটি তার থেকে عَلَمْ হওয়ার কারণে عَلَمْ المُعْزِيْرِ وَالْمُعْزِيْرِ হয়েছে [

## সুপ্রসিদ্ধ নীতিমালা :

يدًلُ الْ مَوْصُوْفِ عَلَى هَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ الخ مُعَدَّمُ عَلَمُ مُوصُوْف प्राप्त बनुभार इरा बात्क معْوِفَدَ إلى صِرَاطِ اللّهِ الْعَوْنِزِ الْنِيْ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ الخ - क्यां म्लाहत हिन्म करात عَطَفَ بَيَانُ अप्त اللّهِ शरा مُعَدَّمُ बात عَطَفُ بَيَانُ भन्माहत हिन्म कि मुल इराहर । उनार्स्त पृष्टि के बात के के के कि कि के के कि मुल के के कि मुल के के कि मुल के के कि मुल के कि मुल के कि मुल के कि कि मुल के कि मुल कि मुल के कि मुल के

وهم الذي يستنجيبون النج العالم و المنافرين النج علام النج المنافرين النج العالم النج المنطقة و المنطقة

# প্রাসঙ্গিক আপোচনা

সুরা ও তার বিষয়বস্তু: এটা কুরআন পাকের চতুর্দশতম সূরা 'সুরা ইবরাহীম'। এটা মঞ্চায় হিজরতের পূর্বে অবতীর্ণ হয়েছে। কতিপয় আয়াত সম্পর্কে মতভেদ আছে যে, মঞ্চায় হিজরতের পূর্বে অবতীর্ণ, না মদিনায় অবতীর্ণ।

এ সূরার শুরুতে রিসালাত, নবুয়ত ও এসবের কিছু বৈশিষ্ট্য বর্ণিত হয়েছে। এ প্রসঙ্গে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর কাহিনী বর্ণনা হয়েছে এবং এর সাথে মিল রেখেই সূরার নাম সূরা ইবরাহীম রাখা হয়েছে।

পূর্ববর্তী সূরার সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী সূরায় ভৌহিদ, রেসালাত এবং কিয়ামতের আলোচনা ছিল। আর আলোচ্য সূরায়ও অন্যান্য বিষয়ের পাশাপাশি এ বিষয়সমূহের প্রতিও আলোকপাত করা হয়েছে। এতদ্বাতীত পূর্ববর্তী সূরার শুরুতে পরিত্র কুরআন নাজিল হওয়ার ঘোষণা ছিল, আর এ সূরার শুরুতে কুরআনে কারীম নাজিল করার তাৎপর্ম বর্ণিত হয়েছে। আর ডা হলো মানুষের গোমরাহির অক্ষকার থেকে হেদায়েতের আলোর দিকে নিয়ে আসা।

এমনিভাবে বিগত সূরার ন্যায় এ সূরায়ও ইসলামের বিরুদ্ধে কাঞ্চেরদের চক্রান্তের উল্লেখ রয়েছে।

্র এথলো খণ্ড অক্ষর। এগুলোর তাংপর্য সম্পর্কে বারবার বলা হয়েছে। এ সম্পর্কে পূর্বকটী ননীগীদের অনুসূত পছাই ক্ষে সবচেয়ে নির্মন ও স্বচ্ছ অর্থাৎ এরূপ বিশ্বাস রাখা যে, এ সবের যা অর্থ, তা সত্য। এগুলোর অর্থ কি, সে ব্যাপারে খোঁজাবুজি সমীচীন নয়।

া নাকরণের দিক দিয়ে একে এর এর স্থানিত করে এরপ অর্থ নেওয়াই অধিক স্পষ্ট যে, এটা ঐ এছ, যা আমি আপনার প্রতি অবতীর্ণ করেছি। এতে অবতীর্ণ করার কাজটি আল্লাহ তা আলার দিকে সম্পৃত করা এবং সংঘাধন রাস্পুল্লাহ ক্রা এবং সংঘাধন রাস্পুল্লাহ ক্রা এবং সংঘাধন রাস্পুল্লাহ তা আলা নাজিপ করেছেন। ২. রাস্পুল্লাহ ক্রান্ত উচ্চ মর্যাদার অধিকারী। কারণ তিনি এ গ্রন্থের প্রথম সংঘাধিত ব্যক্তি।

হেদায়েত তথু আল্লাহ তা আলার কান্ধ : আলোচ্য আয়াতে অন্ধনার থেকে মুক্তি দিয়ে আলোর দিকে আনায়ন করাকে রানুলুরাহ 
এর কান্ধ আখ্যা দেওয়া হয়েছে। অথচ হেদায়েত দান করা প্রকৃতপক্ষে আলাহ তা আলারই কান্ধ। যেমন 
অন্য আয়াতে বলা হয়েছে। ﴿ لَكُنَّ لَكُنْ لَكُنَّ لَكُنَّ لَكُنَّ لَكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِللَّهُ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُونَ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لِكُونَ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لِكُونَ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لِكُونَ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُونَ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُونَ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُ لِكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لَكُونُ لِكُنْ لَكُنْ لِكُنْ لِكُنْ لِكُونَا لِكُنْ لِكُنْ لِكُونِ لَكُونِ لَكُونِ لَكُونَا لِكُونَا لِلْكُلْلِكُ لِكُونَ لَكُونَا لِكُونَا لِلْكُلْلِكُ لِكُونَ لَكُونَا لِلْكُلْلِكُونِ لَكُونَا لِلْلِكُونُ لِكُونِ لَكُونَا لِلْكُلْلِكُونَ لِكُونَا لِلْكُونِ لِكُ

বিধান ও নির্দেশ : এ আয়াত থেকে জানা গেল যে, মানবজাতিকে মন্দক্র্যের অন্ধকার থেকে বের করা এবং আলোর দিকে
আনয়ন করার একমাত্র উপায় এবং মানব ও মানবতাকে ইহকাল ও পরকালে ধাংসের কবল থেকে মুক্তি দেওয়ার এক্যাত্র পথ
হচ্ছে কুরআন পাক। মানুধ যতই এর নিকটবতী হবে, ততই তারা ইহকালেও সুব-শান্তি নিরাপন্তা ও মনন্তুটি লাভ করবে এবং
পরকালেও সাফলা ও কামিয়াবি অর্জন করবে। পকান্তরে তারা যতই এ থেকে দূরে সরে পড়বে, ততই উভয় জাহানের
দূথে-কতি, আপদ-বিপদ ও অন্থিরতার গহবরে পতিত হবে।

আয়াতের ভাষায় একথা ব্যক্ত করা হয়নি যে, রাসূলুরাহ 🎞 কুবআনের সাহায্য কিভাবে মানুষকে অন্তর্ভার থেকে মুক্তি দিয়ে

WWW.eelm.weebly.com

আলোর মধ্যে আনয়ন করবেন। কিছু এডটুকু অক্ষানা নয় যে, কোনো গ্রন্থের সাহায্যে কোনো জাতিকে সংশোধন করার উপায় হচ্ছে গ্রন্থের শিক্ষা ও নির্দেশসমূহকে জাতির মধ্যে ছড়িয়ে দেওয়া এবং তাদেকে এর অনুসারী করা।

কুরআন পাকের তেলাধরাত একটি ৰতন্ত্র লক্ষ্য: কিন্তু কুরআন পাকের আরো একটি বৈশিষ্ট্য এই যে, এর তেলাধ্যাত অর্থাৎ অর্থ হদরঙ্গম না করে তথু শব্দাবলি পাঠ করাও মানুষের মনে যথেষ্ট প্রভাব বিস্তার করে এবং তাদেরকে মন্দকান্ত থেকে বিবৃত থাকতে সাহায্য করে। কমপক্ষে কুফর ও শিরকের মতো মনোমুদ্ধকর জালই হোক, কুরআন তেলাধ্যাতকারী অর্থ না ব্যবলেও এ জালে আবদ্ধ হতে পারে না। হিন্দুদের তদ্ধি সংগঠন আন্দোলনের সময় এটা প্রত্যক্ষ করা হয়েছে যে, তাদের জালে এমন কিছু সংখ্যক মুসলমানই মাত্র আবদ্ধ হয়েছিল, যারা কুরআন তেলাধ্যাত অজ্ঞ ছিল। আজকাল খ্রিটান মিশানারীরা প্রত্যেকটি মুসলিম অধ্যুষিত এলাকায় নানা ধরনের প্রলোভন ও সেবা প্রদানের জাল নিয়ে ঘোরাক্ষেরা করে। কিছু ওদের প্রভাব তথুমাত্র এমন পরিবারের উপরই পড়ে যারা মুর্খতার কারণে অথবা নবশিক্ষার সুপ্রভাবে কুরআন তেলাধ্যাত থেকে গাফেল।

সম্বত এ তাবিক প্রভাবের দিকে ইন্নিত করার জন্য কুরআন পাকে যেখানে রাস্লুল্লাহ — -কে প্রেরণ করার উদ্দেশ্যাবলি বর্ণনা করা হয়েছে, সেখানে অর্থ শিক্ষাদানের পূর্বে তেলাওয়াতকে পৃথকভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। বলা হয়েছে। বলা হয়েছে। বলা বাহুল্য তেলাওয়াত করা হয়্ব করা হয়েছে। বলা বাহুল্য তেলাওয়াত শব্দের সাথে সম্লুত্ত। অর্থ বুঝা হয় – তেলাওয়াত করা হয় না। ২ মানুষকে মন্দ কাজকর্ম থেকে পবিত্র করা। ৩. কুরআন পাকও হিক্মত অর্থাৎ সুনুহর শিক্ষা দান করা।

মোটকথা কুরআন এমন একটি হেদায়েতনামা, যার অর্থ বুঝে তদনুযায়ী কাজ করার মূল লক্ষ্য ছাড়াও মানব জীবনের সংশোধনে এর ক্রিয়াশীল হওয়াও সুস্পষ্ট। এতদসঙ্গে এর শব্দাবলি তেলাওয়াত করাতেও অজ্ঞাতভাবে মানব মনের সংশোধনে প্রভাব বিস্তার করে।

এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলার নির্দেশক্রমে অন্ধকার থেকে আলোর দিকে বের করে আনার কাজকে রাসূপুল্লাহ — এর সাথে সম্বন্ধযুক্ত করে একথাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, যদিও হেদায়েত সৃষ্টি করা প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ তা'আলার কাজ, কিরু রাসূপুল্লাহ — এর মধ্যস্থতা ব্যতিরেকে এটা অর্জন করা যায় না। কুরআনের অর্থ ও ব্যাখ্যাও তাই গ্রহণযোগ্য, যা রাস্পুল্লাহ — বীয় উক্তি ও কর্ম দ্বারা বাক্ত করেছেন। এর বিপরীত ব্যাখ্যা গ্রহণযোগ্য নয়।

এ ইন্দ্র নির্বাচন করি তিন্দ্র বিশ্ব বিশ্

এ স্থলে আল্লাহ তা'আলা শব্দটি পরে এবং তাঁর আগে তাঁর দৃটি গুণবাচক নাম عُرُيْرُ ও عُرِيْرُ উল্লেখ করা হয়েছে। بُرُبُر শব্দের অর্থ নিজনালী ও পরাক্রান্ত এবং ক্রিক্সান্ত অর্থ নামের পূর্বে উল্লেখ করে ইন্দিত করা হয়েছে (য়, এ পথ পথিককে য়ে সন্তার দিকে নিয়ে য়য়, তিনি পরাক্রান্তও এবং প্রশংসার য়োগ্যও। ফলে এ পথের পথিক কোথাও হোঁচট বাবে না এবং তার প্রচেষ্টা বিফলে মাবে না; বরং তার গন্তব্যস্থলে পৌছা সুনিন্তিত। শর্ত এই য়ে, এ পথ ছাড়তে পারবে না।

আক্লাহ তা আলার এ দুটি গুণ আগে উল্লেখ করার পর বলা হয়েছে- بَنْ نِي السَّمَارَاتِ رَمَّا نِي السَّمَارَاتِ رَمَّا نِي الْأَرْضِ অর্গ্নহ তিনি ঐ সন্তা, যিনি নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের সব কিছুর স্রষ্টা ও মালিক। এতে কোনো অংশীদার নেই।

দ্বের অর্থ কঠোর শান্তি ও বিপর্বয়। অর্থ এই যে, দারা কুরআনর্কণী নিয়ামত অধীকার করে এবং অক্কারেই থাকতে পছন্দ করে তাদের জন্য বয়েছে ধ্বংস ও বরবানী, ঐ কঠোর আজাবের কারণে যা তাদের উপর আপতিত হবে।

সারকথা: আয়াতের সারমর্ম এই যে, সব মানুষকে অন্ধলার থেকে বের করে আল্লাহ তা'আলার পথের আলোতে আনার জন্য কুরআন অবতীর্ণ ইয়েছে। কিন্তু যে হতভাগা কুরআনকেই অস্বীকার করে, সে নিজেই নিজেকে আজারে নিজেপ করে। কুরআন যে আল্লাহ তা'আলা কালাম যারা এ বিষয়েটি স্বীকার করে না, তারা তো নিচিতরপেই উপরিউত সাবধান বাণীর লক্ষা; কিন্তু যারা বিশ্বাসের ক্ষেত্রে অস্বীকার করে না, তবে কার্যক্ষেত্রে কুরআনকে ত্যাগ করে বসেছে- তেলাওয়াতের সাথে কোনো সম্পর্ক রাখে না এবং বোঝা ও তা মেনে চলার প্রতিও ক্রুক্তেশক করে না, তারা মুসলমান ইওয়া সত্ত্বে সাবধান বাণীর আওতা থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত নয়।

এ আয়াতে কুষআনে অবিশ্বাসী কাকেরনের তিনটি অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। প্রথম অবস্থা হলো, তারা পার্বির জীবনকে পরকালের অবিশ্বাসী কাকেরনের তিনটি অবস্থা বর্ণিত হয়েছে। প্রথম অবস্থা হলো, তারা পার্বির জীবনকে পরকালের জুলনায় অধিক পছন্দ করে এবং অগ্রাধিকার নেয়। এজনাই পার্থিব লাভ বা আরামের বাভিরে পরকালের ক্ষতি বীকার করে নেয়। এতে তানের রোগ নির্ণয়ের দিকে ইসিক করা হয়েছে যে, তারা কেন কুরআনের সুস্পষ্ট মোজেলা দেবা সত্ত্বেও একে অধীকার করেন করেণ এই যে, সুনিয়ার বর্তমান জীবনের ভালোবাসা তাদেরকে পরকালের ব্যাপারে অন্ধ করে রেখেছে। তাই তারা অন্ধকারকেই পছন্দ করে এবং আলোর দিকে আসতে কোনো আগ্রহ রাখে না।

ষিতীয় অবস্থা হলো, তারা নিজেরা তো অস্ককারে থাকা পছন্দ করেই, তদুপরি সর্বনাশের কথা এই যে, নিজেদের ভ্রান্তি ঢাকা দেওয়ার জন্য অন্যাদেরকেও আলোর মহাসড়ক অর্থাৎ আন্তাহ তা'আগার পথে চলতে বাধা দান করে।

কুরজ্মন বোঝার ব্যাপারে কোনো কোনো ঝান্তির প্রতি অসুন্দি নির্দেশ : তৃতীয় অবস্থা এইট্রু বাকো বর্ণিত হয়েছে। এর অর্থ থিবিধ হতে পারে। ১. তারা ধীয় মন্দ বাসনা ও মন্দ কর্মের কারণে এ চিন্তায় মন্নু থাকে যে, আন্তাহ তাআলার উজ্জ্বল ও সরল পথে কোনো বক্রতা ও দোষ দৃষ্টিগোচর হলেই তারা আপন্তি ও ভর্মসনা করার সুযোগ পাবে। ইবনে কাছীর এ অর্থই বর্ণনা করেছেন।

২. ভারা এরূপ খৌজাইজিতে লেগে থাকে যে, আল্লাহ ডা'আলার পথে অর্থাং কুরআন ও হাদীদের কোনো বিষয়বরু তাদের চিত্তাধারা ও মনোবৃত্তির অনুকূলে পাওয়া যায় কিনা, পাওয়া গেলে সেটাকে ভারা নিজেদের সভ্যভার প্রমাণ হিসেবে গেল করতে পারবে, ভাফনীরে কুরতুরীতে এ অর্থ গ্রহণ করা হয়েছে। আজকাল অসংখ্য পণ্ডিত ব্যক্তি এ ব্যাধিতে আক্রান্ত আছে। ভারা মনে মনে একটি চিত্তাধারা কখনো আন্তিবলত এবং কখনো বিজ্ঞাতীয় প্রভাবে প্রভাবান্তিত হয়ে গড়ে নেয়। এরপর কুরআন ও হাদীদে এর সমর্থন তালাশ করে। কোথাও কোনো শব্দ এ চিত্তাধারার অনুকূলে দৃষ্টিগোচর হলেই একে নিজেদের পক্ষে কুরআন প্রমাণ মনে করে। অথচ এ কর্মপন্থাটি নীতিগতভাবেই আন্ত। কেননা মুমিনের কাল্ল হলে নিজ্ঞার ও মনোবৃত্তি থেকে মুক্ত মন নিয়ে কুরআন ও হাদীসকে দেখা। এরপর এগুলো থেকে সুক্তারের বা প্রমাণিত হয়, সেটাকে নিজের মতবাদ সাব্যক্ত করা।

উপরে যেসব কাফেরের তিনটি অবস্থা বর্ণিত হয়েছে, এ বাকো তাদেরই অতঙ পরিণতি উল্লেখ করা হয়েছে। এর সারমর্ম এই যে, তারা পথভ্রষ্টতায় এত দূর পৌছে গেছে যে, সেখান থেকে সৎ পথে ফিরে আসা তাদের পক্ষে কঠিন।

বিধান ও মাসজাপা : তাফসীরে কুরতুবীতে বলা হয়েছে যে, এ আয়াতে যদিও কান্দেরদের এ তিনটি অবস্থা পরিষ্কারভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং তাদেরই এ পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে যে, তারা পথত্রষ্টতায় অনেক দূরে চলে গেছে, কিন্তু নীতির দিক দিয়ে যে মুসলমানের মধ্যে এ তিনটি অবস্থা বিদ্যমান থাকে, সেও এ সাবধান বাণীর যোগা। অবস্থানক্রয়ের সারমর্ম এই-

- ১. দুনিয়ার মহব্বতকে পরকালের উপর প্রবল রাখা এমনকি ধর্মপথে না আসা।
- ২, অন্যদেরকেও নিজের সাথে শরিক রাখার জন্য আল্লাহ তা আলার পথে চলতে না দেওয়া :
- ৩. কুরআন ও হাদীসের অর্থ পরিবর্তন করে নিজস্ব চিন্তাধারার সাথে খাপ খাওয়ানোর চেষ্টা করা।

ن فَوْلَهُ وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا مُوْسَى بِالْيَرْنَا التِخ : এ আয়াতে বলা হয়েছে– আমি হয়রত মূসা (আ.)-কে আয়াত দিয়ে প্রেগ করেছি, যাতে সে স্বজাতিকে কুফর ও গুনাহের অন্ধকার থেকে ঈমান ও আনুগতোর আলোতে নিয়ে আসে।

ిর্্। আয়াত শব্দের অর্থ তওরাতের আয়াভও হতে পারে। কারণ, সেগুলো নাজিল করার উদ্দেশ্যই ছিল সত্যের আলো ছড়ানো। আয়াতের অন্য অর্থ মোজেজাও হয়। এখানে এ অর্থও উদিষ্ট হতে পারে। হযরত মূসা (আ.)-কে আল্লাহ তা আলা নয়টি মোজেজা বিশেষভাবে দান করেছিলেন। তনাধো লাঠির সর্প হয়ে যাওয়া এবং হাত উজ্জ্বল হয়ে যাওয়াার কথা কুরআনের একাধিক জায়গায় উল্লিখিত আছে। এ অর্থে উদ্দেশ্য এই যে, হযরত মূসা (আ.)-কে সুস্পষ্ট মোজেজা দিয়ে পাঠানো হয়েছে, সেগুলো দেখার পর কোনো ভদ্র ও সমঝদার ব্যক্তি অধীকার ও অবাধাতায় কায়েম থাকতে পারে না।

একটি সুস্থতত্ত্ব : এ আয়াতে 'কওম' শব্দ ব্যবহার করে নিজ কওমকে অন্ধকার থেকে আলোতে আনার কথা বলা হয়েছে। কিন্তু এ বিষয়টিই যখন আলোচ্য সূরার প্রথম আয়াতে রাসূলুল্লাহ : কে সম্বোধন করে বর্ণনা করা হয়েছে, তখন সেখানে কওম' শব্দের পরিবর্তে أَنْ السَّاسَ مِنَ الظَّلُمَاتِ النَّيْ السَّرِّ وَمَا الظَّلُمَاتِ النَّيْ السَّرِّ وَمَا النَّقْلُمَاتِ اللَّهُ السَّرِّ وَمَا المَّهُ وَمَا الْمَاتِيَا وَمَا الْمَاتِيَا وَمَا اللَّهُ الْمَاتِيَا وَمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

এরপর বলা হয়েছে- وَذَكِّرُهُمْ بِأَبَّامِ اللّٰهِ অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা হয়রত মূসা (আ.)-কে নির্দেশ দেন যে, স্বজাতিকে আইয়্যুমুল্লাহ স্বরণ করান।

আইয়ামুল্লাহ : بَرُمُ শব্দটি দূ-অথে ব্যবহৃত হয়। ১. যুদ্ধ অথবা বিপ্লবের বিশেষ দিন, যেমন— বদর, ওছদ, আহ্যাব, হুনায়ন ইত্যাদি যুদ্ধের ঘটনাবলি অথবা পূর্ববর্তী উন্নতের উপর আজাব নাজিল হওয়ার ঘটনাবলি। এসব ঘটনায় বিরাট বিরাট জাতির ভাগ্য ওলটপালট হয়ে গেছে এবং তারা পৃথিবীর বৃক্ত থেকে নিশ্চিক্ত হয়ে গেছে। এমতাবস্থায় 'আইয়্যামুল্লাহ' স্বরণ করানোর উদ্দেশ্য হবে, এসব জাতির কুফরের অতভ পরিণতির ভয় প্রদর্শন করা এবং হুঁশিয়াব করা।

আইয়্যামূল্লাহর অপর অর্থ আল্লাহ তা আলার নিয়ামত ও অনুগ্রহও হয়। এগুলো স্বরণ করানোর লক্ষ্য হবে এই যে, ভালো মানুষকে যখন কোনো অনুগ্রহদাতার অনুগ্রহ স্বরণ করানো হয়, তখন সে বিরোধিতা ও অবাধ্যতা করতে লক্ষ্যবোধ করে। কুরআন পাকের সংশোধন পদ্ধতি সাধারণত এই যে, কোনো কাজের নির্দেশ দিলে সাথে সাথে কাজটি করার কৌশলও বলে দেওয়া হয়। এখানে প্রথম বাকো হযরত মূসা (আ.)-কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলার আয়াত তানিয়ে অধবা মোজেরা প্রদর্শন করে বজাতিকে কুফরের দিকে অদ্ধকার থেকে বের ককল এবং ঈমানের আলোতে নিয়ে আসুন। এ বাকো এর কৌশল বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, অবাধাদেরকে দৃ-উপায়ে সংপথে আনা যায়। ১. শান্তির তয় প্রদর্শন করা এবং ২. নিয়মত ও অনুগ্রহ শ্বরণ করিয়ে আনুগতার দিকে আহলান করা। ॥॥॥। ১. শান্তির তয় প্রদর্শন করা এবং ২. নিয়মত ও অনুগ্রহ শ্বরণ করিয়ে আনুগতার দিকে আহলান করা। ॥॥॥। ১. নিয়ের এ দৃটি উপায়ই উদ্দিই হতে পারে। অর্থাং পূর্ববর্তী উঘতের অবাধাদের অভ্যত পরিণতি, তাদের আজার, জিয়দে তাদের নিহত অথবা লাঞ্ছিত হওয়ায় কথা শ্বরণ করানো যাতে তারা শিক্ষা অর্জন করে আয়রক্ষা করে। এমনিতাবে এ জাতির উপর আল্লাহ তা আলার যেসব নিয়মত দিবারাত্র বর্ষিত হয় এবং যেসব বিশেষ নিয়মত তাদেরকে দান করা হয়েছে, দেগুলো শ্বরণ করিয়ে আল্লাহ তা আলার আনুগত্য ও তাওরীদের দিকে আহলান করন; উনাহরণত তীহ উপত্যকায় তাদের মাথার উপর মেঘের ছায়া, আহারের জন্য মান্না ও সালওয়ার অবতরণ, পানীয় জলের প্রয়োজনে পাথর থেকে থবনা প্রবাহিত হওয়া ইত্যাদি।

উদ্দেশ্য এই যে, ঐ সকল সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলি ও প্রমাণাদি যদিও প্রত্যেক চিন্তাশীল ব্যক্তির হেদায়েতের জন্য কিন্তু হতভাগ্য কাফেবরা চিন্তাই করে না, তারা এগুলো থেকে কোনো উপকারই লাভ করে না। উপকার তারাই লাভ করে, যারা সবর ও শোকর উভয় গুণে গুণান্বিত অর্থাৎ মু'মিন। কেননা বায়হাকী হযরত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বাসুকুরাহ — এর উজি কর্দনা করেন যে, ইমান দু-ভাবে বিভক্ত। এর অর্থাৎশ সবর এবং অর্থাংশ শোকর। – ভাফলীরে মাযহারী।

হারত আদুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, সবর ঈমানের অর্থেক। সহীহ মুসলিম ও মুসনাদে আহমদে হযরত সোহারব (রা.)-এর রেওরাারেতে রাস্নুল্লাহ — এর উজি বর্ণিত আছে যে, মুমিনের প্রত্যেক অবস্থাই সর্বোভম ও মহন্তম। এ বিষয়টি মুমিন ছাড়া আর কারো ভাগ্যে কোটেনি। কারণ মুমিন কোনো সুখ, নিয়মত অথবা সখান পেলে তজ্জনা আরাহ তাআলার কৃতক্রতা প্রকাশ করে। এটা ভার জন্য ইহকালে ও পরকালে মঙ্গল ও সৌভাগ্যের কারণ হয়ে যায়। ইহকালে তা আলাহ তাআলার ব্যাদা অনুযায়ী নিয়মত আরো বেড়ে যায় এবং অব্যাহত থাকে, পরকালে সে এ কৃতক্রতার বিরাট প্রতিদান গায়। পদ্ধানের কই অথবা বিপদ হলে সে তজ্জনা সবর করে। সবরের কারণে ভার বিপদও ভার জন্য নিয়মত ও সুখ হয়ে যায়। ইহকালে এভাবে যে, সবরকারীরা আল্লাহ তাআলার সঙ্গলাতে সমর্থ হয়। কুবআন বলে — দ্বিমাত ও আলাহাত তা আলা যার সঙ্গে থাকেন পরিণায়ে তার মসিবত আরামে রূপান্তবিত হয়ে যায়। পরকালে এভাবে যে, সন্বরকারীরা তালাহ তা আলার কান্তে সবরের বিরাট প্রতিদান অগণিত রয়েছে। কুবআন বলে বলে

إنَّمَا يُوفَقُ الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَبْرِ حِسَابٍ

মেটকথা, মু'মিনের কোনো অবস্থা মন্দ হয় না, সর্বোক্তম হয়ে থাকে। সে পতিত হয়েও উদ্বিত হয় এবং নট হয়েও গঠিত

## ته شوخی چل سکی باد صبا کی بگزنے میں بھی زلف اسکر بناکر

সংক্ষেপে শোকর ও কৃতজ্ঞতার স্বরূপ এই যে, আল্লাহ তা'আলা প্রদন্ত নিয়ামতকে তাঁর অবাধ্যতা এবং হারাম ও অবৈধ কান্ধে বায় না করা, মুখেও আল্লাহ তা'আলার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা এবং স্বীয় কান্ধকর্মকে তাঁর ইচ্ছার অনুগামী করা।

সবরের সারমর্ম হচ্ছে স্বভাববিরুদ্ধ ব্যাপারাদিতে অস্থির না হওয়া, কথায় ও কাজে অকৃতজ্ঞতার প্রকাশ থেকে বেঁচে থাকা এবং ইহকালেও আল্লাহ তা'আলার রহমত আশা করা ও পরকালে উত্তম পুরকার প্রান্তিতে বিশ্বাস রাখা :

দ্বিতীয় আয়াতে পূর্ববর্তী বিষয়বস্তুর বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে যে, বনী ইসরাঈলকে নিম্নলিখিত বিশেষ নিয়ামতটি স্বরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য হয়রত মূসা (আ.)-কে আদেশ দেওয়া হয়।

হযরত মৃসা (আ.)-এর পূর্বে ফেরাউন বনী ইসরাঈলকে অবৈধভাবে গোলামে পরিণত করে রেখেছিল। এরপর এসর গোলামের সাথেও মানবোচিত ব্যবহার করা হতো না। তাদের ছেলে-সন্তানকে জন্মগ্রহণের পরই হত্যা করা হতো এবং চণ্ কন্যা সন্তানদেরকে খেদমতের জন্য লালন পালন করা হতো। হযরত মৃসা (আ.)-কে প্রেরণের পর তাঁর বরকতে আল্লাহ তাব্যালা বনী ইসরাঈলকে ফেরাউনের কবল থেকে মৃক্তিদান করেন।

- . ٧ ٩. <u>ها، عَلَمْ رَبُّكُمْ لَـنـْنْ شَـكَرْتُمْ</u> وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ جَحَدْتُهُ النَّعْمَةَ بِالْكُفْر وَالْسَعْصِيَةَ لَأُعَذَّبَنَّكُمْ ذَلَّ عَلَمُهِ أَنَّ عَذَابِي لَشَدِيْدٌ .
- وَقَالُ مُوسِي لِقَوْمِهِ إِنْ تَكُفُرُواْ ٱنْتُم وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا فَانَّ اللَّهُ لَغَنيُّ مِنْ خَلْقِهِ حَمِيْدٌ مَحْمُودُ في صُنْعه
- ٩. أَلَمْ يَأْتِكُمْ اسْتِفْهَامُ تَقْرِيْرِ نَبَؤُا الَّذِيْنَ منْ قَبْلِكُمْ قَنْومُ نُنُوجٍ وَعَنَاد قَوْم هُنُودِ وَثَمُودَ وَ قَوْم صَالِحٍ وَالْبِذِيْنَ مِنْ بُعَدِهمُ لاَ يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ ﴿ لِكُثْرَتِهِمْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنْتِ بِالْحُجَجِ ٱلْوَاضِحَةِ عَلَيْ صِدْقِهِمْ فَرَدُوا أَيْ أَلاَمُمَ آينديَهُمْ فِيَّ أَفْوَاهِهِمْ أَيْ الِّبِيْهَا لِيعَضُّواْ عَلَيْهَا مِنْ شَدَّة الْغَيْظ وَقَالُوْاً إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أُرْسِلْتُ مُ بِهِ عَلَيْ زَعْمِكُمْ وَإِنَّا لَفِي شَكِّ مِتَا تَدْعُونَنا كَالِيِّهِ مُرِيْبِ مَوْقَعِ لِلرَّبْهَ.

- তোমরা তাওহীদের স্বীকৃতি ও আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে আমার নিয়ামতের কতজ্ঞ হলে তোমাদেরকে অবশ্যই বৃদ্ধি করে দেব আর অক্তজ্ঞ হলে অর্থাৎ কফরি ও অবাধ্যতা প্রদর্শন করত তোমরা যদি নিয়ামতের অস্বীকার কর তবে অবশাই আমি তোমাদের শাস্তি দান করব। পরবর্তী এ বাকাটি উক্ত বক্তবাটির প্রতি ইঙ্গিতবহ। অবশ্যই আমার শান্তি অতি কঠোর। ্রিট্র অর্থ ঘোষণা করল।
- এবং মুসা তার সম্প্রদায়কে বলেছিল, তোমরা এবং পথিবীর সকলেই যদি অকতজ্ঞ হও তবুও আল্লাহ তাঁর সকল সৃষ্টি হতে অনপেক্ষ, প্রশংসিত। তাদের সাথে তাঁব আচবাণে তিনি প্রশংসিত।
- ৯. তোমাদের নিকট কি সংবাদ আসেনি 📜 এ স্থানে ্র 🕹 অর্থাৎ বিষয়টিকে সুপ্রতিষ্ঠিত করার উদ্দেশ্যে প্রশ্রবোধক ব্যবহৃত হয়েছে। তোমাদের পূর্ববর্তী কু সম্প্রদায়, আদ হুদ সম্প্রদায় সামৃদ সালেহ সম্প্রদায়ের এবং তাদের পরবর্তীদের? সংখ্যাধিক্যের দরুন আল্লাহ তা'আলা ব্যতীত তাদের বিষয় আর কেউ জানে না। তাদের নিকট স্পষ্ট নিদর্শনসহ অর্থাৎ তাদের সভ্যতার পরিষার নিদর্শনসহ রাসুলগণ এসেছিল ৷ তারা ঐ সম্প্রদায়সমূহের লোকের ভীষণ ক্রোধে নিজেদের হাত কামড়াবার জন্য মুখে তুলে নিত এবং বলত তোমাদের ধারণা মতো যা সহ তোমরা প্রেরিত হয়েছ তা আমরা প্রত্যাখ্যান করি এবং যার প্রতি তোমরা আহ্বান করছ সেই বিষয়ে অবশ্যই আমরা বিভ্রান্তিকর সংশয়ের মধ্যে রয়েছি। گريث অর্থ সংশয়কর ।

. قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكُّ اسْتِفْهَامٌ إِنْكَارِاَىْ لَاشَكَّ فِي تَوْجِيْدِهِ لِلدَّلَاتِيلِ النَّطَاهِرَةِ عَلَيْبِهِ فَاطِرِ خَالِقِ السَّمَوْتِ وَٱلْاَرْضِ لَا يَلْفُلُوكُمْ إِلَىٰ طَاعَتِهِ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ مِنْ زَائِدَةً فَإِنَّ الْإِسْلَامَ يُغْفُرُ بِهِ مَا قَبْلُهُ أَوْ تَبْعِيْضِيَّةٌ لِإِخْرَاجِ حُقُوق ٱلعِبَادِ وَيُوَخِّرَكُمْ بِلاَ عَذَابِ اِلنِّي اَجَل مُسَمُّى لا اَجَلِ الْمَوْتِ قَالُوْآ إِنْ مَا اَنْتُمْ إِلَّا بَشَرُ مَّثْلُنَا تُرِيدُوْنَ اَنْ تَصُدُّوْنَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ أَبِأَوْنَا مِنَ الْآصْنَامِ فَأَتُونَا بِسُلْطُن مُّبِيْن حُجَّةٍ ظَاهِرةٍ عَلَى صِدْقِكُمْ.

فَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ مَا نَحْنُ إِلَّا بِشَرَّ مِّثُلُكُمْ كَمَا قُلْتُمْ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ بَمُنَّ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ بِالنُّبُوَّةِ وَمَا كَانَ مَا يَنْبَغَيْ لَنَا ٓ اَنْ نَاْتِيَكُمْ بِسُلْطِنِ إِلَّا بِإِذْن اللُّه د بامره لِآنَّا عَبِيدٌ مَرْبُوبُونَ وَعَلَىٰ اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ يَثِقُوا بِهِ.

مَانِعَ لَنَا مِنْ ذٰلِكَ وَقَدْ هَدْنَا سُبُلَنَا وَلَنَصِّبُرِنَّ عَلَى مَا الْذَيْتُكُونَا عَلَى أَذَاكُمُ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوكُّلِ الْمُتَوكَّلُونَ. ১০. তাদের রাসুলগণ বলেছেন, আল্লাহ তা'আলার বিষয়ে वा अद्रीकात अर्थ الله अस्ति الله रामदेश الله প্রশ্বোধকের ব্যবহার হয়েছে। সুস্পষ্ট প্রমাণাদি বিদ্যমান থাকা অবস্থায় আল্লাহ তা'আলার তাওহীদ ও একত্বের বিষয়ে কোনো সন্দেহ হতে পারে না। তিনি আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর সৃষ্টিকর্তা। সৃষ্টিকর্তা। তিনি তোমাদেরকে তাঁর আনুর্গত্যের প্রতি আহ্বান করেন তোমাদের পাপ মার্জনা করবার জন্য বা অতিরিক্ত। زَائِدَةُ वा আতিরিক্ত। مِنْ ذُنُوْبِكُمُ ইসলাম গ্রহণ পূর্ববর্তী সকল পাপ ক্ষমার কারণ হয়। কিংবা 🚣 শব্দটি 🚅 তা ঐকদেশিক। কেননা 'হককুল ইবাদ' বা বান্দার হক এই ক্ষমার অন্তর্ভুক্ত নয়। এবং এক নির্দিষ্ট কাল পর্যন্ত অর্থাৎ মৃত্যু পর্যন্ত আজাব না দেওয়া তোমাদের অবকাশ দেওয়ার জন্য। তারা বলত, তোমরা তো আমাদেরই মতো মান্য। আমাদের পিতৃপুরুষগণ যাদের উপাসনা করত তাদের অর্থাৎ প্রতিমাসমূহের উপাসনা হতে আমাদেরকে বিরত রাখতে চাও। অতএব তোমরা আমাদের নিকট তোমাদের সত্যতার অকাট্য প্রমাণ পরিষ্কার ও স্পষ্ট প্রমাণ নিয়ে আস ।

১১. তাদের রাসৃলগণ তাদেরকে বলত সত্য বটে আমরা তোমাদেরই মতো মানুষ از نَحْنَ এ স্থানেও ان শব্দটি না-বোধক 🖒 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে ৷ যেমন তোমরা বল তবে আল্লাহ তা'আলা তাঁর বান্দাদের মধ্যে যাকে ইচ্ছা নবয়ত দানের মাধ্যমে অনুগ্রহ করেন। আল্লাহ তা আলার অনুমতি তাঁর নির্দেশ ব্যতীত তোমাদের নিকট প্রমাণ উপস্থিত করা আমাদের কাজ নয় উচিত নয়। কারণ আমরা তাঁর পালিত দাস। ম'মিনগণের আল্লাহ তা'আলার উপর নির্ভর করা কর্তব্য । তাঁর উপরই আস্তা করা উচিত।

. ١٢ ٥٩. قَمَا لَنَا أَنْ لاَ نَتَوكَّلُ عَلَى اللَّه أَيْ لاَ نَتَوكَّلُ عَلَى اللَّه أَيْ لاَ . কেনং এ বিষয়ে তো আমাদের কোনো বাধা নেই। তিনিই তো আমাদেরকে পথ প্রদর্শন করেছেন। তোমরা আমাদরকে যে ক্লেশ দিচ্ছ তাতে তোমাদের ন্দ্রীভনের মুখে অবশ্যই আমরা ধৈর্যধারণ করব। আর যারা নির্ভর করতে চায় আল্লাহ তা'আলারই উপর তারা নির্ভর করুক।

#### তাহকীক ও তারকীব

هه- نَـرْط هه- إِنَّ عَدَايِنْ هَ اللَّهِ عَدَايِنْ لَـنَـيْدِيدٌ হয়হে যা উহ্য রয়েহে (مُعَدِّدُنِّكُ عَدَارُ هـ نَـرْط هه- إِنَّ عَدَايِنْ عَلَيْمُ لَـنَـيْدِيدٌ عَلَيْهِ لَـنَـدُيْدُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَا إِنَّ عَدَايِنَ عَلَيْمُ مَرَّتُنِيْدُ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَاللَّهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَل

-এর مَا جَنَّا َ بِهِ الرِّسُلُ হরা জানা পেল যে, কাফেরন উর্জ্বর যে, أَسِيْتُكُمْ وَيَوْتُكُمْ بِرَغْمِيْكُمْ প্রবর্জ ছিল। অথচ বাস্তবতা এরপ নয়। জনাবের সারকথা হলো আমরা তোমার রাসৃল হওয়া আমাদের নিকট স্বীকৃত নয়। কিন্তু তোমাদের কথা মতে আমরা মেনে নিতেও প্রস্তুত নই।

ول . هُمَرُوَّ الْكُورِيُّ . बठा এकिए সংশরের অপনোদন। সংশর হলো এই यে, وَهُولُهُ لاَ شَكَّ فِي تَوْجِئِيهِ ﴿ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ . এत अपत नार ا سَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ وَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَ ﴿ عَلَيْهُ وَالْعَالَمُ عَلَيْهُ وَالْعَلَيْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَل

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

#### কৃতজ্ঞতা ও অকৃতজ্ঞতার পরিণাম

আৰু কৰি নিৰ্দ্দিশ নিৰ্দ্দিশ কৰা। আয়াতের উদ্দেশ্য এই - এ কথা স্বর্গযোগ্য যে, আল্লাহ তা আলা যোগগা করা। আয়াতের উদ্দেশ্য এই - এ কথা স্বর্গযোগ্য যে, আল্লাহ তা আলা যোগগা করে দেন, যদি তোমারা আয়ার নিয়ামতসমূহের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর অর্থাং কোনোকে আয়ার অবাধাতায় ও অবৈধ কাজে বায় না কর এবং নিজেদের ক্রিয়াকর্মকে আয়ার মর্জির অনুগামী করার চেষ্টা কর তবে আমি এসব নিয়ামত আরো বাড়িয়ে দেব। এ বাড়ানো নিয়ামতের পরিমাণেও হতে পারে এবং স্থায়িত্বেও হতে পারে। রাস্কুল্লাহ ক্রেন বেনা, যে ব্যক্তি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের তাওকীক প্রাপ্ত হয়, যে কোনো সময় নিয়ামতকে বরকত ও বৃদ্ধি (থকে বঞ্চিত হয় না। - তাকসীরে মাযহারী)

আল্লাহ তা'আলা আরো বনেন, যদি তোমরা আমার নিয়ামতসমূহের নাশোকরী কর, তবে আমার শান্তিও ভয়ন্তর। নাশোকরীর সারমর্ম হচ্ছে আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতকে তাঁর অবাধাতার এবং অবৈধ কান্তে বায় করা অথবা তাঁর ফরন্ত ও ওয়ান্তিব পালনে অবহেলা করা। অকৃতজ্ঞতার কঠোর শান্তিস্বরূপ দুনিয়াতেও নিয়ামত ছিনিয়ে নেওয়া যেতে পারে পরকাশেও আজাবে শ্রেফতার হতে পারে।

এবানে এ বিষয়টি শরণীয় যে, আয়াতে আল্লাহ তা'আলা কৃতজ্ঞানের জন্য প্রতিদান, ছওয়াব ও নিয়ামত বৃদ্ধির ওয়াদা তাকিদ সহকারে করেছেন ﴿ كَنَائِيَا किন্তু এর বিপরীতে অকৃতজ্ঞানের জন্য তাকিদ সহকারে مَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّ

হয়বৃত মুসা (আ.) বজাতিকে বললেন, যদি তোমরা এবং পৃথিবীতে যারা বসবাস করে তারা সবাই আল্লাহ তা'আলার নিরামতসমূহের নাশোকরী করে, তবে দ্বরণ রাখ! এতে আল্লাহ তা'আলার কোনো ক্ষতি হবে না। তিনি সবার তাহিদ, প্রশংসা, কৃতজ্ঞতা ও অকৃতজ্ঞতার উর্ধে। তিনি আপন সতার প্রশংসনীয় তোমরা তার প্রশংসা না করলেও সব ফেরেশতা এবং সৃষ্টজ্ঞগতের প্রতিটি অণু-প্রমাণু তাঁর প্রশংসায় মুখর।

কৃতজ্ঞতার উপকার সবটুকু তোমাদের জন্যই। তাই আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে কৃতজ্ঞতার জন্য যে তাকিদ করা হয়, ডা নিজের জন্য নয়: বরং দয়াবশত তোমাদেরই উপকার করার জন্য।

ভারা তাদের হাতকে নিজেদের মুখে স্থাপন করে। এ বাকাটির ব্যাখ্যার হয়তকে নিজেদের মুখে স্থাপন করে। এ বাকাটির ব্যাখ্যার হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন যে, নবী-রাসুলগণের আহ্বানে তারা রাগান্তিত হয়ে নিজেদের হাত নিজেদের দাঁত হারা কর্তন করতে থাকে। যেমন অন্য আয়াতে এ মর্মটি লক্ষ্য করা যায়-

এ বাক্যটির ব্যাখ্যায় হয্রত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, যখন তারা আল্লাহ তা'আলার কিতাব শ্রবণ করল তখন আকর্যান্তিত হলো। তাই আকর্য অথবা বিদ্ধাপ করে নিজেদের হাত মুখে রেখে দিল। যেমন– কোনো কোনো লোক অট্টহাসি চালিয়ে রাখার জন্যে মুখে হাত রেখে দেয়।

আল্লামা কালবী (র.) বলেছেন, এ বাক্যটির অর্থ হলো তারা মুখের উপর নিজের হাত রেখে নবী-রাস্লগণকে ইঙ্গিত করেছে যে, আপনারা রসনা বন্ধ রাখুন, এসব কথা বলবেন না।

আলোচা বাকা দারা এ কথা প্রমাণিত হয় যে, নবী-রাসূলগণের বক্তব্য শ্রবণ করে কাফেররা অত্যন্ত উত্তেজনায় নিজেদের মুখেই নিজের হাত কাটতে থাকে। আল্লাহ তা আলার নবীর কথায় উত্তেজিত হয়ে নবী-রাস্লগণের মুখ বন্ধ করার জন্যে মুখের কাছে হাত নিয়ে তারা নীরব থাকতে সংকেত দেয়।

अर्था९ जात जाता वरन रजामता रय विधान निरा रक्षतिछ रहाई : अर्था९ जात जाता वरन रजामता रय विधान निरा रक्षतिछ रहाई जामता जा मानि ना।

আন্দান জমিনের তিনিই স্রই। আকাশ-পাতালের সকল নিয়ম-শৃঞ্জনা এবং থাবজীয় সুবাবছার তিনিই প্রকর্তক। আসমান-জমিন, চন্দ্র-সূব, এহ-ভারা, জীবজন্তু, কীটপতঙ্গ, পাহাড়-পর্বত, নদনদী এক কথায় সমগ্র বিশ্ব জগতের তিনিই স্রইা, তিনিই পালনকর্তা, তিনিই রিজিকদাতা, তিনিই ভাগা নিয়তা, তিনি পরাক্রমশালী, তিনি বিজ্ঞানময়, তাঁর অদৃশ্য মহাশক্তিই সর্বত্র বিদামান, সর্বত্র কার্যকর, তিনি সর্বশক্তিমান, সর্ব ত্রণাকর। অতএব তাঁর প্রতিই বিশ্বাস স্থাপন করতে হবে।

ভিনিই আমাদেরকে প্রেরণ করে তোমাদেরকে আহ্বান করছেন যেন ভোমরা এক আল্লাই ভাজানার প্রতি বিশ্বাস স্থান কর, তার প্রতি ঈমান আনমন কর। তিনি প্রম কঞ্চনাম ছ, তিনি অনন্ত অসীম দয়াময়। তোমরা তার প্রতি ঈমান আনমন কর। তিনি এজন্যে তোমাদেরকে সাদর আহ্বান জানাক্ষেন। তোমিদারকে বাদর আহ্বান জানাক্ষেন। করিছেন একত্বাদে বিশ্বাস কর, তার প্রতি ঈমান আনমন কর, তিনি এজন্যে তোমাদেরকে সাদর আহ্বান জানাক্ষেন। ইতঃপূর্বে মা কিছু হেয়েছে, যা কিছু তোমরা করেছ, এখনো যদি সেসব অনাায়-অনাচার পরিত্যাগ করে তার দরবারে ম্জিয়য়। তিনি তোমাদের আরতীয় তনাছ মাফ করে দেবেন তথা তিনি তোমাদেরকে মাদ্যকৈরতে দিকে ডাকেন। অথবা এর অর্থ হলো, তিনি তোমাদের আরতীয় তনাছ মাফ করার জন্যে ডাকেন।

হয়রত রাসুলে কারীম 🎫 ইরশাদ করেছেন- ইসলাম সে সমস্ত গুনাহকে দৃরীভূত করে যা মুসলমান হওয়ার পূর্বে কারো ন্বার হয়ে থাকে। -[মুসলিম শরীফ]

: অর্থাৎ তোমাদের গুনাহসমূহ থেকে।

কোনো কোনো তত্তুজ্ঞানী বলেছেন, এর অর্থ হলো ইসলাম গ্রহণের কারণে সে গুনাহ মাক হয়ে যায় যা আল্লাহ তা আলার সাথে সম্পর্কীয় তথা হকুল্লাই। কিন্তু হকুল ইবান বা বান্ধার হক মাক হয় না।

কোনো কোনো তত্ত্তানী একথাও বলেছেন, কাফেরদেরকে মাগফেরাতের যে কথা বলা হয়েছে তা হলো ঈমানের শর্ত সাপেক্ষ তথা যদি ঈমান আনম্মন কর তবে পূর্বকৃত শুনাহ মাফ হয়ে যাবে।

আর তোমাদেরকে একটি নির্দিষ্ট সময় পর্যন্ত আল্লাহ তা আলা অবকাশ । ﴿ فَوْلُهُ وَيُسُوِّحُوكُمْ النَّي اَجُل مُسَمَّى ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُو

এ আয়াত ঘারা একথা প্রমাণিত হয় যে, অতীত যুগে যেসব জাতিকে তাদের কুঞ্চরি ও নাফরমানির কারণে ধংংস করা হয়েছে তা তাদের কুঞ্চরি ও নাফরমানির কারণেই করা হয়েছে। যদি তারা ঈমান আনত তবে তাদের বয়স সুদীর্ঘ হতো এবং বয়স শেষ না হওয়া পর্যন্ত তাদেরকে মৃত্যুমুখে পতিত করা হতো না।

্ মূলত তোমানের উদ্দেশ্য হলো তোমরা আমানেরকে 
নান্ত নির্দ্ধি করিছে নান্ত করিছে নির্দ্ধিন নির্দ্ধিন নান্ত করিছে করিছে রামানের করিছে বাহার আমানের করিছে বাহার আমানের করিছে রামানের করিছে রামানের করিছে রামানের করিছে বাহার তোমানার করিছে বাহার তামানের নর্মানের করিছে বাহার তোমানের নর্মানের করিছে বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের বাহার তামানের বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের বাহার তামানের বাহার তামানের বাহার তামানের বাহার তামানের করিছে বাহার তামানের বাহার বাহার

১٣ ১৩. সত্য প্রত্যাথ্যানকারীরা তাদের রাস্লগণকে

বলেছিল, আমরা তোমাদেরকে অবশ্যই আমাদের দেশ

ক্তি বিষ্কৃত করব। অথবা তোমাদেরকে আমাদের

তামাদেরক আমাদের

رِيْ رَبِيتَ وَحَدِينَ مَرِيتِهِمْ رَبِيُّهُمْ لَنُهُ لِكَنَّ دِيْنِنَا فَاَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُ لِكَنَّ

التُظلِمِيْنَ الْكَافِرِيْنَ.

١٤. وَلَنُسُ كِنَتُكُمُ الْاَرْضَ ارْضَهُم مِنْ بَعْدِهِمْ ط بَعْدَ هَلَاكِهِمْ ذَٰلِكَ النَّصْرُ وَإِيْراَثُ الْاَرْضِ لِمَنْ خَافَ مَعْامِى أَى مَقَامَهُ بَيْنَ يَدَىْ وَخَافَ وَعِيْد بالْعَذَاب.

١. وَاسْتَفْتَحُوا اِسْتَنْصَرَ الرَّسُلُ بِاللَّهِ عَلَىٰ قَوْمِهِمْ وَخَابَ خَسِرَ كُلُّ جَبَّادٍ مُتَكَبِّرٍ عَنْ طَاعَةِ اللَّهِ عَنِيْدٍ مُعَانِدٍ لِلْحَقِّ.

١. مِن وَّرَاتِهِ أَى أَمَامِهِ جَهَنَّمُ يَذِخُلُهَا وَيُسْفَى فِينَهُا مِنْ مَّآءٍ صَدِيْدٍ هُوَ مَاءً يَسِيْدِ هُو مَاءً يَسِيْدِ لُهُ مِن جَوْفِ أَهْلِ النَّارِ مُخْتَلِطًا بِالْفَيْحِ وَالدَّم.

ا. يَتَجَرَّعُهُ يَبْتَلِعُهُ مَرَّةً بَعْدَ مَرَّةً لِمَرَارَتِهِ وَلاَ يَكَادُ يُسِيْغُهُ يَرْدَ رِدُهُ لِقُبَّحِهِ وَكَراهَتِهِ وَيَاْتِيْهِ الْمَوْتَ آيْ اَسْبَابُهُ الْمُقْتَفِيْبَةُ لَهُ مِنْ اَنْوَاعِ الْعَذَابِ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ يَمْتِتِ عَوْمِنْ وَرَاتِهِ بَعْدَ ذَلِكَ الْعَذَابِ عَذَابُ غَلْمُظَّ قُوئٌ مُتَصَلً. অনুবাদ :

৩. সত্য প্রত্যাখ্যানকারীরা তাদের রাসূলগণকে বলেছিল, আমরা তোমাদেরকে অবশ্যই আমাদের দেশ হতে বহিষ্কৃত করব। অথবা তোমাদেরকে আমাদের মিল্লাতে ধর্মাদের ফিরে আসতেই হবে অর্থাৎ অবশাই তোমাদেরকে আমাদের ধর্মাদেশী হতে হবে। অতঃপর তাদেরকে (রাসূলগণকে) তাদের প্রতিপালক ওহি নাজিল করলেন। সীমালজ্ঞানকারীদেরকে অথাৎ কাফেরদেরকে আমি অবশাই ধ্বংস করব।

১৪. <u>তাদের পর</u> তাদের ধ্বংসের পর <u>আমি তোমাদেরকে অবশ্যই পৃথিবীতে</u> তাদের দেশে প্রতিষ্ঠিত করবই; তা অর্থাৎ সাহায্য ও পৃথিবীর উত্তরাধিকাররূপে নির্বাচিত করা <u>তোমাদের জন্য যারা আমার অবস্থানকে</u> অর্থাৎ আমার সম্মুখে তার অবস্থানকে <u>তয় করে এবং</u> শান্তি সম্পর্কিত <u>আমার হুমকিরও তয় রাখে।</u>

১৫. তারা বিজয় কামনা করল অর্থাৎ রাস্লগণ তাদের সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে আল্লাহ তা'আলার সাহায়্য কামনা করলেন। প্রত্যেক উদ্ধৃত আল্লাহ তা'আলার প্রতি আনুগত্য প্রদর্শনের ব্যাপার অহংকারী বিরুদ্ধচারী সত্যের মোকাবিলাকারী ব্যর্থ হয় ক্ষতিশ্রস্ত হয়।

সামনে। জাহান্নাম তাতে সে প্রবেশ করবে। এবং তাতে

তাকে গলিত পুঁজ পান করানো হবে।

জাহান্নামির উপর হতে নির্গত পুঁজ ও রক্ত মিশ্রিত
পানি।

১৭. এত তিক্ত হবে যে, এটা সে এক ঢোক এক ঢোক করে পিলবে ঘৃণ্য ও নিকৃষ্ট হওয়ায় তা গলাধঃকরণ প্রায় আসম্ভব হয়ে পড়বে। সর্বদিক হতে তার নিকট মৃত্যু উপস্থিত হবে অর্থাৎ নানা ধরনের শান্তির দরুন মৃত্যু সকল উপকরণ তার সমক্ষে হবে অথচ তারা মৃত্যু ঘটবে না। তার পিছনেও এ শান্তির পরও রয়েছে কঠোর শান্তি নিরবচ্ছিন্নভাবে কঠিন শান্তি। কর্মবিছিন্নভাবে কঠিন শান্তি। আর্থ পিলবে।

غلیظ قوی مت<del>ه</del> www.eelm.weebly.com

ას که برا برکتار ایر که ایمان ایران که ایران که دا برگها می ایران که دا برکتها می ایران که دا برکتها می ایران ایران که ایران که دا برکتها می ایران که دا برکتها می ایران که دا برکتها می ایران که داد برکتار که داد برکتها که داد برکتار کارد بر وَيُبْدَلُ مِنْهُ اَعْمَالُهُمْ الصَّالِحَةُ كَصِلْةِ وَصَدَقَةٍ فِيْ عَدَم الْإِنْسُعَاعِ بِهَا كُرَمَادٍ بِ اشْتَدُّتْ بِهِ الرِّيْتُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ و شَدِيْدِ هُبُوْبِ الرِّيْجِ فَجَعَكَتْهُ هَبَاءً مَنْتُورًا لَا بَقْدرُ عَلَيْه وَالْجَارُ وَالْمَجُرُورُ خَبَرُ لْمُبِنَدُأً لَا يَفْدَرُونَ آيُ الْكُفَّارُ مِثًا كَسَبُوا عَمِلُوا في الدُّنْبَاعَلَىٰ شَيْءَ ﴿ أَيْ لاَ يَبِحِدُونَ لَهُ ثَنَوابًا لِعَدَم شَرْطِهِ ذَٰلِكَ هُوَ الصَّلُلُ الْهَلَاكُ الْبِعَيْدُ.

تَسَقَّرِيْسِ انَّ النَّكُهَ خَلَقَ السَّسَحُوْتِ وَالْاَرْضُ بِالْحَقِّ مُتَعَلِّقٌ بِخَلَقَ إِنْ يَّشَأْ يُذُهِبُكُمُ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيْدٍ بَدْلَكُمْ.

٢. وَمَا ذُلِكَ عَلَىَ اللَّهِ بِعَزِيْزِ شَدِيْدٍ.

٢١. وَ بَسَرُواْ أَيْ ٱلْخَسَلَابِيقُ وَالتَّسَعُبِيرُ فَيْسِ وَفَيْمَا بَعْدَهُ بِالْمَاضِيُّ لِتَحَقَّلُقَ وُقُوعِهِ لِلُّه جَمِيْعًا فَقَالَ الصُّعَفَّوْأُ ٱلاَثْبَاعُ لِلَّذِيثُنَّ اسْتَكُبُّرُوا الْمَتْبُوعِينَ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبِعًا جَمْعُ تَابِعٍ.

উপমা বিবরণ হুলো যে, তাদের সং কর্মসমূহ যেমন-আত্মীয়স্বজনের সাথে সদ্যবহার, দান-সদকা ইত্যাদি কর্মসমূহ কোনো উপকারে না আসার ক্ষেত্রে ভশ্মের মতো, যা <u>ঝড়ের দিনে বাতাস প্রচণ্ডবেগে উ</u>ড়িয়ে নিয়ে যায়। প্রচণ্ড ঝড়ে প্রক্ষিপ্ত বালুকণার ন্যায় হয়ে যায়। তা আর ধরতে পারে না কেউ। যা তারা অর্থাৎ কাফেররা অ<u>র্জন করে</u> অর্থাৎ দুনিয়ায় যে আমল করে তারা কিছুই তা<u>দের অধিকারে আসে</u> না। অর্থাৎ আমল কবুল হওয়ার শর্ত ঈমান না থাকায় কোনো পুণ্যের ফল তারা পায় না। <u>এটাই ভীষণ বিভ্রান্তি।</u> বিরাট थरता أعَمَالهُمْ । वरता مُبتَدَأُ वर्ष छेल्ला المُعَلِّلُ अरत خَبَرُ वो ख्रनािंचिखः भन ؛ بَدُل वा ख्रनािंचिखः भन بَدُل वा بَدُل বা বিধেয়। يَوْمُ عَاصِفُ প্রচও গতির বাতাসের দিন ।

করা না اَلَمْ تُرَا এ স্থানে تُعْرِيْر অর্থাৎ বক্তবাটিকে সুপ্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে প্রশ্নবোধক ব্যবহার করা হয়েছে। যে, আল্লাহ <u>যথাবিধি আকাশ</u>মওলী ও পৃথিবী সৃষ্টি वा गरीष्ठें कियात गाव مُتَعَلِّقُ कियात गाव خُلَقَ वा गरीष्ठि তিনি ইঙ্হা ক্র<u>লে তোমাদের অন্তিত্ বিলোপ</u> করতে পারেন 🔐 তোমাদের স্থলে এক নতুন সৃষ্টি অন্তিতে আনতে পারেন।

عرير ( अात এটা আল্লাহ তা আলার জন) कठिन नय عرير এ স্থানে অর্থ কঠিন

 তারা সকলে অর্থাৎ সকল সৃষ্টি আল্লাহ তা'আলার নিকট উপস্থিত হবেই। بَرُزُوا গ্রানে ও পরবর্তী কতিপয় স্থানে বিষয়টির অবশ্যমাব্যতা বুঝাতে বা অতীত কালবাচক ক্রিয়ারূপ বাবহার করা হয়েছে। তখন যারা অহংকার করত তাদেরকে অর্থাৎ অনুসূত নেতাদরেকে দুর্বলরা অনুসারীরা বুলবে, আমরা তো @ عَالِمُ عَلَيْكًا हिलास : تَالِمُ عَلَيْكًا विष् বহুবচন : অর্থ- অনুসারীবৃন্দ।

فَهَلُ أَنْتُمْ مُتُعْنُونَ دَافِعُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ السَّهِ مِنْ شَنْع مَ وَقَ الْأَوْلَى لِلتَّبْيِسُنِ وَالنَّانِيَة لِلتَّبْعِيْضِ قَالُوا آَى اَلْمَتْبُوعُونَ وَالنَّانِيَة لِلتَّبْعِيْضِ قَالُوا آَى اَلْمَتْبُوعُونَ لَوْ مَلْنَا اللَّهُ لَهَدَيْنَاكُمْ وَلَدَعُونَاكُمْ إللَى الْهَدُى سَوَّاءً عَلَيْنَا اَجْزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَهُدى سَوَّاءً عَلَيْنَا اَجْزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِنْ زَائِدَةً مَتَّعِيْصِ مَلْجَإْ.

## তাহকীক ও তারকীব

وَا عَمْوُدُونَ : মুফাসদির (র.) اَنَعُودُونَ -এর তাফসীর نَصِيْرُنَ ছারা করে একটি প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন। প্রশ্ন হলো এই যে, তথা প্রত্যাবর্তনের জন্য প্রথমে সেই অবস্থার উপর হওয়া জরুরি যার থেকে সে প্রত্যাবর্তন করবে। এর অর্থ এই দাঁড়ায় যে, নবীগণ প্রথমে স্বীয় উম্মতের দীনের উপর হয়ে থাকেন পরবর্তীতে তা থেকে ফিরে এসে সত্য দীনের উপর অবিচল থাকেন। অথচ ব্যাপারটি এরপ নয়। নবীগণ প্রথম থেকেই সত্য দীনের উপর থাকেন।

উত্তর, উত্তরের সারমর্ম হলো এই যে, تَعَيْدُنَ টা تَعَيْدُنَ অর্থে হবে অর্থাৎ তোমরা আমাদের দীনের উপর হয়ে যাও। عَوْلُهُ بَعْدُ هَلَاكِهِمْ : এতে মুযাফ উহ্য হওয়ার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

এর আতফ হয়েছে। যাতে করে ক্রিয়েছেন যে, উহ্যের উপর يَدْخُلُهَا : فَوْلُـهُ يَدْخُلُهُا : فَوْلُـهُ يَدْخُلُهُا الله عَلَمْ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الإسْمِ

खेश मानात काग्रमा कि? فَيْهَا : قُوْلُـهُ فِيْهَا

উত্তর। مَعْطُوْنَ عَلَيْهِ यथन জুমলা হয়ে তথন তাতে একটি عَائِدُ হওয়া আবশ্যক হয় या مَعْطُوْنَ عَلَيْهِ -এর দিকে ফিরে। يَتَكَلِّفُ : অर्था९ عَوْلُهُ مِيتَجَرَّعُهُ

ं عَوْلُمَهُ يَرْدُرُدُو ﴿ مَا الْمِرْدُرُادُ ۚ ؛ فَوْلُمَهُ يَرْدُرُدُو ﴿ مَا الْمِرْدُرُادُ ۖ ؛ فَوْلُمَهُ يَرْدُرُهُ ﴿ مَا الْمِرْدُورُادُ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمُونُ مُنْ أَمْ مُنْ أَمُوالْمُ اللَّهُ مِنْ أَمْ مُنْ أَمُونُ مُنْ أَمُونُ مُنْ أَنْ مُوالَّهُ مِنْ أَمُونُ مُنْ أَمْ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُوالْمُ اللَّهُ مِنْ أَمُوالْمُ اللَّهُ مِنْ أَمُوالْمُ اللَّهُ مِنْ أَمُوالْمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّالِمُ مُنَالِمُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّا مُعْلِمُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا مُعْلَمُ مُلْمُ مُنْ أَلَّا مُعْلِّمُ مُنْ أَلّامُ مُنْ أَلَّا مُعْلِّمُ مُنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّامُ مُنْ أَلَّ

তা একটি কারণই যথেষ্ট হয়। এত গুলো কারণ বিদ্যমান থাকার প্রয়োজন কিঃ এরপরও মৃত্যু আসবে না। এটা মৃত্যু না আসার দলিল।

فَصْلُ بِالْاَجْنَيَىُ वाता সেই প্রশ্নের উত্তর যে, মুবতাদা ও ববরের মধ্যে (اَعْمَالُهُمْ) वाता وَعُولُهُ يُبُدُلُ مِنْهُ আবশ্যুক হচ্ছে, যা বৈধ নয়।

নয়: বরং সেটা أَجْنَبِي वरয়ছে। আর بَدْلُ وَنْدُ آقا بَدْلُ हरहाह بَدْلُ करा: বরং সেটা أَجْنَبِي वरয়ছে। আর أَب

نَهَارُهُ أَنَّا يَرَدُّ عَاصِفُ क्षाण शरारह । आत مُجَازُ विष्ठाति إِسْنَادُ क्वा मिरक - بُوْم 23 - عَاصِفُ : فَوَلَمُ فِينَ يَوْم عَاصِف ا अवर्षिक शरारह । अत अवर्षक व्हारह ।

স্থাৎ مَنْ । তার পরবর্তীতে আগত مَنْ শব্দের বর্ণনার জন্য হয়েছে। বয়ান যা আল্লাহ ভাআলা শান্তি مُمِنْ অর্থাৎ مَنْ এউপর কিন্দুর ক্রিন হয়েছে। উহা ইবারত হলো এরপ-

هَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا بَعْضَ الشَّيْءِ هُوَ بَعْضُ عَذَابِ اللَّهِ.

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

مَثَالَ النَّيْنَ كَفُرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُمْرِجَنَّكُ مِنْ ٱرْضِنَا عالم অৰ্থাৎ কাফেররা তাদের রাস্লগণকে বলে, আমরা অবশাই তোমাদেরকে আমাদের দেশ থেকে বের করে দেব। অথবা তোমরা নিজেদের ধর্ম ত্যাগ করে আমাদের ধর্মে অবিচল থাক তবে নিশ্চিতভাবে জেনে রাখ যে, আমরা তোমাদের সকলকে দেশান্তরিত করে ছড়িব।

অর্থাৎ নিন্দয়ই আমি জালেমদেরকে ধ্বংস করে দেব, এটি আল্লাহ তা আলার তরক থেকে নবী-রাস্লগণকে সান্ধনা যে, তোমরা নিন্দিন্ত থাক তারা কোনো দিনও তোমাদেরকেও বহিষ্কার করতে পারবে না, বরং তারাই দুনিয়া থেকে বহিষ্কৃত হবে।

: অর্থাৎ আর কাফেরদেরকে ধ্বংস করার পর আল্লাহ তা আলার দুনিয়া পূন্য। থাকবে না; বরং তোমাদেরকে তথা মু'মিনদেরকে আবাদ করা হবে । মূলত যারা তথু আল্লাহ তা আলাকে ভয় করে চলে, আল্লাহ তা আলার করিবনের যাবতীয় কর্মকাণ্ডের হিসেব দিতে হবে একথা বিশ্বাস করে, আল্লাহ তা আলা তাদেরকে কাফেরদের ধ্বংস করা পর তোমাদেরকে পেবানে আবাদ করবেন।

: অর্থাৎ আর আমার এ রহমত ও দান সে ব্যক্তির জন্যে যে আধার আবেরতে বিশ্বাস করে এবং যে আল্লাহ তা আলার দরবারে হাজিরীকে ভয় করে। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা আলার দরবারে দলার্যান হওয়ার ব্যাপারকে যারা ভয় করে অথবা আল্লাহ তা আলার তবফ থেকে উচ্চারিত সতর্কবাদীকে ভয় করে।

এ আয়াতের রাখ্যায় আপ্তামা ইবনে কাছীর (ম.) লিখেছেল, যখন কাফেরদের কোনো দলিল অবশিষ্ট রইল না তখন তারা নবীগণকে দেশ হতে বহিছার করার ধমক দিতে লাগল। যেমন হয়রত তআইব (আ.)-এর জাতি বলেছিল যে, শহর থেকে তোমাদেরকে বের করে দেব। আর মন্তার পৌতালিকরাও প্রিয়নবী 🎞 -এর ব্যাপারে এ কুপরিবন্ধনাই এহণ করেছিল। তারা বলেছিল, তাকে বন্ধী কর অথবা হত্যা কর অথবা দেশত্যাগে বাধ্য কর। কিন্তু আদ্ভাহ তা'আলা তার নবীকে নিরাপদে রেখেছেল আর দুশমনদের সকল চক্রান্তকে বার্থ করে দিয়েছেল, নবী-রাস্লগণের সম্বুখেই আন্তাহ তা'আলা তাদের দুশমনদেরকে নিভিন্থ করে দিয়েছেল এবং মহা সাক্ষণা মুন্দিনদেরকেই দান করেছেল।

অর্থাৎ যারা তাদের প্রতিপালকের নাফরমান হয় তাদের দৃষ্টাত্ত হলো এরপ । অর্থান তাদের প্রতিপালকের নাফরমান হয় তাদের দৃষ্টাত্ত হলো এরপ বেমন তন্ম। ঝড়ের দিনে বাতাস তাকে উড়িয়ে নিয়ে যায়। ঠিক এমনিভাবে আখেরাতের বাতাদেও তাদের আমলের ছাই-ভন্ম উড়ে যাবে। তাই আদের কোনো সংকাজ আর থাকবে না।

هُرَ الصَّـلُلُ : कात्ना काजरक अश्काज भत्न करत करा এবং পরে তা ध्वश्म হয়ে যাওয়া, মূলত তা হলো- هُرَ الصَّـلُلُ الْبَعْيَدُ अर्था९ मठा थ्यरक जत्नक पृद्ध मद्ध भहा :

ত্তি । আৰাং হে রাসূল ! আপনি কি দেখেননি যে, আক্লাং : فَوْلُهُ اللَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقَّ তাঁআলা যেমন ইচ্ছা আসমান-জমিন তৈরি করেছেন।

মূলত কাম্ফেরদের ধারণা ছিল আমরা মাটির সঙ্গে মিশে যাব। আবার জীবন কোথায়া আজাব ছওয়াব সবই কথার কথা। এ আরাতে আল্লাহ তা'আলা কাম্ফেরদের এসব ভিত্তিহীন কথাবার্তার জবাব দিয়েছেন। আল্লাহ তা'আলা নিজের ইচ্ছায়, নিজের শক্তিতে, নিজের পছন্দমতো আসমান-জমিনের ন্যায় বিশাল বিস্তৃত বিশ্ব সৃষ্টি করেছেন। সৃষ্টির সেরা মানুষকেও তিনিই হাজির করা এবং তার তালোমন্দ দিয়ে বিচার করা আল্লাহ তা'আলার পক্ষে আদৌ কঠিন নয়, এমনকি এর পরবর্তী বাক্যে আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন-

যদি আল্লাহ তা'আলা ইচ্ছা করেন তবে তোমাদেরকে পৃথিবী থেকে বিদায় করতে পারেন এবং তোমাদের স্থলে নতুন জাতি সৃষ্টি করতে পারেন যিনি আসমান জমিন সৃষ্টি করেছেন, তিনি যেমন তোমাদেরকে বিদায় করে নতুন মাখলুক আনতে পারেন তেমনি তিনি তোমাদেরকে কিয়ামতের ময়দানে হাজির করতে পারেন।

আর এ কাজ আল্লাহ তা আলার জন্যে আদৌ কঠিন নয়। তিনি সর্বশক্তিমান, সার্বভৌম ক্ষমতা গুধু তাঁরই হাতে। তিনি যা ইচ্ছা তা করতে পারেন।

অতএব, ওধু এক আল্লাহ তা'আলারই বন্দেগি করা উচিত এবং তার প্রতিই পরিপূর্ণ <mark>আত্মসমর্পণ করা, তার নিকটই ছ</mark>ওয়ারের আশা করা এবং তার অসন্তুষ্টিকে ভয় করা উচিত।

ভাৰত ভাৰত আৰু তিন্দু কৰিছিল আৰু তের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পরগাধরগণকে অধীকার করার শান্তির উল্লেখ ছিল। আর আলোচ্য আয়াতে কিয়ামতের দিন আল্লাহ তা আলার তয়াবহ আজাব দেখার পর কাফেরদের পরম্পরের মাঝে যে কথাবার্তা হবে তার উল্লেখ রয়েছে।

ভিষায়তের দিন কান্ধেরদের আন্ফালন : কিয়ায়তের দিন কান্ধেরবা তাদের প্রধান নেতাদেরকে বলবে, পৃথিবীতে তেমবাই নতুর্ দিয়েছ। আমরা তোমাদের নিকট হাজির হয়েছি, তোমরা যেতাবে বলেছ আমরা সেতাবেই কাজ করেছি, তাই আন্ধকের এই সংকটাপন্ন মুহূর্তে তোমরা আমাদেরকে কি কোনো সাহায্য করতে পারবে নাঃ তখন কান্ধেরকের নেতারা বলবে, আমরা নিজেরাই পথড়েই ছিলাম, যদি আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে হেদায়েত করতেন তবে আমরাও তোমাদেরকে সংপপে পরিচালিত করতাম। আমাদের বাাপারে আল্লাহ তা'আলার কথা সত্য প্রমাণিত হয়েছে। আমরা আজাবের যোগা বিরেচিত হয়েছি। এখন ধৈর্যারা হলে কোনো লাভ হবে না। সবর অবলয়ন করলেও আজাব থেকে রক্ষা পাওয়া যাবে না। অতএব, আন্ধ ধৈর্যারা হত্যা বা ধ্র্যধারণ করা একই কথা।

এ পর্যায়ে আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) লিখেছেন, হযরত আদুর রহমান ইবনে জায়েদ বর্ণনা করেন, দোজখিরা দেদিন বলবে, দেব মুদলমানগণ আল্লাহ তা'আলার সম্মুখে দুনিয়াতে কান্লাকাটি করত। এজন্যে তারা জান্লাতবাসী হয়েছে। চল আমরাও আল্লাহ তা'আলার দরবারে কান্লাকাটি করি। তখন তারা চিৎকার করে আহাজারী করবে। কিছু তাদের আহাজারী কোনো কাজে আসবে না। তখন তারা বলবে জান্লাতবাসীদের জান্লাতে গমনের একটি কারণ হলো সবর অবলম্বন। তাই আমরাও সবর অবলম্বন করি এবং নীরবতা পালন করি। তখন তারা এমন সবর অবলম্বন করেবে যা কখনো দেখা যায়নি। কিছু এ সবরও তাদের জন্মে উপকারী হবে না। তখন আক্ষেপ করে তারা বলবে, হায়! সবরও কোনো কাজে আসল না। আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) একথাও বলেছেন, নেতা এবং অনুসারীদের এদব কথা জাহান্লামে প্রবেশের পরে হবে।

যেমন অন্য আয়াতেও ইরশাদ হয়েছে بَالنَّارِ ﴿ يَمَاكُونَ فِي النَّارِ ﴿ अर्थाए यसन खादान्नार्स তারা পরন্দর কলহ করবে। তখন দূর্বন লোকেরা অহংকারী নেতাদেরকে বলবে, আমরা তো ছিলাম তোমাদের তাঁবেদার। যা কিছু করেছি সবই তোমাদের নির্দেশেই করেছি। এখনকি তোমরা দোজধের অগ্নি থেকে আমাদেরকে কিছুমার রক্ষা করতে পারবেং তখন অহংকারী লোকেরা বলবে, আমরা সকলেই এখন লোজধে আছি, বান্দাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলার সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে। এবপর তারা আল্লাহ তা'আলার দরবারে একথা বলে করিয়াদ করবে, হে পরওয়ারদেগার। এরাই আমাদেরকে পথএট করেছে, অতএব তাদেরকে নিত্তণ শান্তি প্রদান করন।

ত্ত্বন জবাব দেওয়া হবে, প্রত্যেককেই দ্বিতণ শান্তি দেওয়া হচ্ছে, তোমরা তা জান না।

–(তাঞ্চপীরে ইবনে কাছীর [উর্দু] পারা, ১৩, পৃ. ৬৬]

ং অর্থাং অহংকারী লোকেরা তাদের অনুসারীদেরকে একথা বলে জ্বাব দেবে, যদি আল্লাহ তাত্মালার তরফ থেকে আমাদের ঈমান নসিব হতো তবে আমরাও তোমাদেরকে হেদায়েতের পথে আহ্লান করতাম। কিন্তু যেহেতু আমরা নিজেরাই পথন্রই হিলাম, তাই তোমাদেরকেও পথন্রই করেছি। নিজের জন্যে বা আমাদের পহন্দনীয় ছিল, তোমাদের জন্যেও আমরা তাই পছন্দ করেছি।

আক্লামা সানাউক্লাহ পানিপতী (র.) পিখেছেন, এ আয়াতের আরো একটি অর্থ হতে পারে আমরা তোমাদেরকে দোজধ্বের পাড়ে নিয়ে এসেছি, এখন যদি আল্লাহ তা'আলা আমাদেরকে আত্মরকার কোনো পথ বাতলিয়ে দিতেন তবে আমরাও তোমাদেরকে দে পথের সন্ধান দিতাম, কিন্তু নাজাতের পথ আমাদের জন্যে বন্ধ করে দেওয়া হয়েছে।

∸্তাফসীরে মাযহারী, খ. ৬, পৃ. ২৯৫]

ं वयन आप्रात्मव द्याभारत आकारवर के النَّامِنُ مُحَدِّمُ النَّامِنُ مُحَدِّمُ अप्रता प्रवाह द्याभारत आकारवर के अर्थ प्रताह के अर्थ के अर्य के अर्थ के अ

এ বাকাটি কাঞ্চের সর্দারদের, অথবা উভরের :

মোকাতেল (র.) বলেছেন, কান্টেররা দোজথে ৫০০ বছর ধরে নাজাতের জন্যে ফরিয়াদ করবে, কিছু কোনো কিছুই উপলর্জ হবে না। এরপর তারা ৫০০ বছর সবর করবে, কিছু তাতেও কোনো কাল্ক হবে না। তখন তারা আলোচ্য বাক্যটি উচ্চারণ করবে দুর্নি কুর্নি করবে।

মুহাখদ ইবনে কাব কারজী বর্ণনা করেন, আমার নিকট এ বর্ণনা পৌছেছে যে, দোজখিরা দোজখের ব্যবস্থাপনায় নিয়োজিত ফেরেশতাদের বলবে, পবিত্র কুরআনের ভাষায় وَمُونُ رَبُّكُمُ عُلَا الْمُعُونُ يَكُمُ عُلَاكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

তথন ফেরেশতাগণ বলবেন– الْكَانِرِيَّنَ إِلاَّ فِيُّ صَّلَلِ অর্থাৎ তোমরা নিজেরাই আল্লাহ তা'আলার দরবারে ফরিয়াদ কর। আর কাফেরদের ফরিয়াদ বার্থতা ছাড়া আর কিছুই বয়ে আনবে না!

يًّا مَالِكُ ليَعْض عَلَيْنَا رُبُّك - यथन जाता मम्पूर्ण निताम इत्य गात जथन वलत

অর্থাৎ হে মালেক। [দোজখের ব্যবস্থাপনায় নিয়োজিত ফেরেশতার নাম] তোমার প্রতিপালক যেন আমাদেরকে মৃত্যু দিয়ে দেন, যেন আমরা এ আজাব থেকে পরিত্রাণ পাই। মালেক আশি বছর পর্যন্ত তাদের কোনো জবাব দেবে না। আশি বছরের প্রত্যেক বছরেই ৩৬০ দিনের হবে। আর প্রত্যেক দিন দূনিয়ার হাজার বছরের সমান হবে। এমনি আশি বছর পর তাদেরকে জবাব দেওয়া হবে, "তোমাদেরকে এখানে থাকতে হবে।"

তখন তারা সম্পূর্ণ নিরাশ হয়ে যাবে, তারা একে অন্যকে বলবে, তোমাদের উপর যে বিপদ আসন্ন ছিল তা এসে গেছে, এখন হাহাকার আর্তনাদ করা নিরর্থক আমাদের ধৈর্যধারণ করা উচিত। হয়তো এর দ্বারা কোনো উপকার হতেও পারে। যেভাবে দূনিয়াকে আনুগত্য প্রকাশের ব্যাপারে যারা সবর করেছিল এবং সকল দুঃখকষ্ট ভোগ করেছিল, আজ তারা তার শুভ পরিণতি লাভ করছে।

যাহোক এভাবে সকলেই বাধ্য হয়ে সবরের পথ অবলম্বন করবে, কিন্তু তাতে কোনো ফলোদয় হবে না। এরপর হাহাক্যর আর্তনাদ করতে থাকবে, কিন্তু তাতেও কোনো উপকার হবে না। তখন তারা আলোচ্য বাক্য উচ্চারণ করবে — مَرَاءُ عَلَيْنَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ مَعْلَافِهُ مِنْ اللهِ مَعْلَافِهُ مِنْ اللهِ مَعْلَافِهُ مِنْ اللهِ مَعْلَافِهُ مَا اللهُ مَعْلَيْهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَعْلَمُ مَا اللهُ مَعْلَمُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَعْلَمُ مَا اللهُ مَا الل

অনুবাদ :

عَهُ وَهُ اللَّهُ عُلَّا مِنْهُ عَلَيْهُ وَمُعَامِهُ مِنْهُ لَا كُنَّ الشَّيْطُنُ إِبْلَيْسُ لَمَّا فُضَى الأث وَأُدْخِلَ اَهُلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ أَهُلُ النَّارِ النَّارُ وَاجْتَمَعُوا عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهُ وَعَدَكُمُ وَعْدَ الْحَقّ بِالْبَعْثِ وَالْجَزَاءِ فَصَدَّقَكُمْ وَوَعَدْتُكُمْ أَنَّهُ غَيْرِ كَائِن فَأَخْتَلُفْتُكُمْ مَ وَمَا كَانُ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ زَائِدَةٌ سُلُطُن و قُوْزٍ وَقُدُرَةٍ الْعَهِرِكُم عَلَى مُتَابِعَتِي إِلَّا لُكِنْ أَنْ دُعُوتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلاَ تَكُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُم دَ عَلَى إِجَابَتِي مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ بِمُغِيثِكُمْ وَمُنَّا أَنْشُمْ بِمُصْرِخِيٌّ ﴿ بِغَنْعِ الْبَاءِ وكسرها إنتى كفرت بسكا أشركت سود بِإِشْرَاكِكُمْ إِيَّاىَ مَعَ اللَّهِ مِنْ قَبِلُ ﴿ فِي الدُّنْيَا قَالَ تَعَالُى إِنَّ الطَّلِمِيْنَ الْكَافِرِينَ لَهُمْ عَذَابُ ٱلْبِيمُ مُولِمُ.

جَنَّتِ تَجْرِيْ مِنْ تَحْشِهَا الْاَتُهُرُ خُلِدِينَ حَالُ مُقَدَّرَةُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِمْ ط تَحِيُّتُهُمْ فِيهَا مِنَ اللَّهِ وَمِنَ الْمُلْتِكَةَ وَفِيمًا كنته كله.

ও জাহানুমিরা জাহানুমে প্রবেশ করবে অ'র জাহানামির: শয়তানের নিকট একর হবে তখন শয়তান অর্থাৎ ইবলীস বলবে, আল্লাহ তা'আলা তো তোমাদেরকে পুনরুখান ও প্রতিফল দান সম্পর্কে সত্য প্রতিশ্রুতি নিয়েছিলেন তা সত্য রূপায়িত করেছেন আর আমি প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলাম তা হবে না কিন্তু তা রক্ষা করিনি। আমার তো তোমাদের উপর কোনো টি এ স্থানে مِنْ سُلُطْنِ টি এ স্থানে ము; বা অতিরিক্ত : তোমাদেরকে আমার অনুসরণ করতে বাধ্য করার মতো শক্তি ও ক্ষমতা ছিল না। <u> الَّا اَنْ किर्तन তোমাদেরকে আহ্বান করেছিলাম।</u> অর্থে ব্যবহৃত نُكِنُ অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে। তোমরা আমার প্রতি দোষারূপ করো না। আমার ডাকে সাডা প্রদানের জন্য তোমরা নিজেদেরকেই দোষারূপ কর। আমি তোমাদের উদ্ধারে সাহায্য করতে সক্ষম নই 🕹 অর্থ-উদ্ধারকারী। এবং তোমরাও আমার উদ্ধারে সাহায্য এর শেষে و مُصْرِخَي वित्रक्रम नाता و مُصْرِخَي वित्रक्रम नाता ফাতহা ও কাসরা উভয়র্ক্লপেই পাঠ করা যায়। তোমরা পূর্বে অর্থাৎ দূনিয়ায় আমাকে যে শরিক করেছিলে অর্থাৎ আলাহ তা'আলার সাথে যে তোমরা আমাকেও অংশী বানিয়েছিলে তা আমি অস্বীকার করি : আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন সীমালন্দনকারীদের জন্য অর্থাৎ কাফেরগণের জন্য অবশ্যই মর্মন্তদ বস্ত্রপাকর শান্তি রয়েছে।

٣٣ ٦٥. وَأَدْخِلُ الَّذِيثَنَ أَمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحُتِ প্রবেশ করানো হবে জানাতে, যার পাদদেশে নদী প্রবাহিত; সেখানে তারা স্থায়ী হবে তাদের প্রতিপাদকের অনুমতিক্রমে। <u>সেখানে</u> আরুহে তা'আলা, কেরেলতা ও পরস্পরের মধ্যে তাদের حَالُ مُغَنَّرُهُ खेंग خَالِدِينَ अठिवामन इरव आनाम। অর্থাৎ ভাদের এ অবস্থা অবশ্যদ্রবী :

٢٤ ২৪. তুমি কি দেখ না লক্ষ্য কর না আল্লাহ তা আল وَيُبِدَلُ مِنْهُ كَلِمَةً طَيَبَةً أَيْ لَا إِلٰهَ إِلَّا البَّلْهُ كَشَجَرةِ طُبِبَةٍ هِيَ النَّخْلَةُ أَصْلُهَا ثَابِتُ فِي الْأَرْضُ وَفُرِعَهَا غَصِنُهَا فِي السَّمَاءِ.

.٢٥. تُذُتِيُّ تُعْطِى أَكْلَهَا ثَمَرَهَا كُلُّ حِيْنَ بِإِذْنِ دَبَهَا ﴿ بِإِرَادَتِهِ كَذَٰلِكَ كَلِمَةُ الْإِيْمَانِ ثَابِتَةٌ فِي قَلْبِ الْمُؤْمِنِ وَعَمَلِهِ يَصْعَدُ إلى السَّمَاءِ وَيَنَالُهُ بِرَكَتُهُ وَثَوَايَهُ كُلَّ وَقَتْ وَيَضْرِبُ يُبَيِئُ اللَّهُ الْأَمْشَالُ لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ يَتَعِظُونَ فَيُوْمِنُونَ .

٢٦ ومَشَلُ كُلِمَةٍ خَبِينَتَةٍ هِي كَلِمَةُ الْكُفْرِ ٢٦. ومَشَلُ كُلِمَةٍ خَبِينَتَةٍ هِي كُلِمَةُ الْكُفْر كَشَجُرةٍ خَبِيثَةِ ﴿ هِيَ الْحَنْظُلُ اجْتَثُتُ أُسْتُ وْصِلْتُ مِنْ فَدُوقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَادٍ مُسْتَغَيِّرُ وَثُبَاتٍ كَذٰلِكَ كَلِمُهُ الْكُفْرِ لاَ ثُبَاتَ لَهَا وَلاَ فَرْعَ وَلاَ بَرَكَةً.

.٢٧ ২٩. যারা মুমিন আল্লাহ তা'আলা তাদেরকে সুপ্রতিষ্ঠিত هُو كَلِمَةُ التَّوْجِيْدِ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ ، أَنْ فِي الْقَبْرِ لَسًا يَسْسَالُهُ مِ الْمَلَكَان عَن دَيَهِمْ وَدِينِهِمْ وَنَبِيهِمْ فَيُجِيبُونَ بِالصَّوَابِ.

কিভাবে উপমা দিয়ে থাকেনঃ সংবাক্যের 🕰 এট এর بُدُلُ বা স্থলাভিষিক্ত পদ ় অর্থাৎ কালিম লা ইলাহা ইল্লাল্লাহু তুলনা উৎকৃষ্ট বৃক্ষ অর্থাৎ তা বর্জুঃ বৃক্ষের মতো তার মূল ভূমিতে সুদৃঢ় ও তার শাখা-প্রশাখা ডালপালা আকাশে বিস্তৃত :

২৫. প্রতি মৌসুমে তা তার প্রতিপালকের অনুমতিক্রমে তার অভিপ্রায়ে ফল দান করে ৷ 💥 🕹 অর্থ প্রদান করে। 🖒 ফল। কালিমায়ে তাওঁহীদও তদ্ধপ। মু'মিনদের হাদয়ে এটার মূল সুপ্রোথিত আর তাদের সংকর্মসমূহ আকাশে উথিত হয়। প্রতি মুহর্তে এটার বরকত ও ছওয়াব মুমিন পায়। আর আল্লাহ তা'আলা মানুষের জন্য উপমা দিয়ে থাকেনু যাতে তারা শিক্ষা গ্রহণ করে উপদেশ লাভ করে। অনন্তর ঈমান আনয়ন করে : يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْعَالُ আল্লাহ তা'আলা উপফ

বৃক্ষ অর্থাৎ হানযালা বা মাকাল গাছের মতো ভৃমির উপরে যার মূল। এটার কোনো স্থায়িত্ব নেই এটা সুদৃঢ় ও সুপ্রতিষ্ঠিত নয়। কৃষ্ণরি কালিমাও তদ্রুপ। এটার কোনো দৃঢ়তা নেই, কোনো শাখা-প্রশাখা নেই। কোনো বরকত বা কল্যাণও নেই। 📫 মূল ধারণ করে।

কথায় অর্থাৎ কালিমা তাওহীদে অবিচলিত রাখ্যেন দুনিয়া<u>র জীবনে এবং পরকালের জীবনেও।</u> অর্থাং কবরেও। যখন দুই ফেরেশতা এসে প্রতিপালক, ধর্ম ও নবী সম্পর্কে তাদেরকে জিজ্ঞাসা করবে তখন তারা সঠিক জবাব প্রদান করতে পারবে :

সাক্ষরির জানোনাইন আরবি-বালে (এর মুখু)-২৫ (র)

كَمَا فِيْ حَدِيْتُوالشَّيْخَيْنِ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظُّلِعِيْنَ الْكُفُّارَ فَلَا يَهَتُدُونَ لِلْجَرَابِ بِالصَّوَابِ بَلْ يَقُولُونَ لَا نَدْدِئ كَمَا فِي الْحَدِيْثِ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ.

শায়খান অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিনের হাদীদে এ বিষয় উদ্ধিখিত হয়েছে। <u>আরু যারা সীমালজ্ঞানকর্দ্ধী তাদেরকে</u> অর্থাৎ কান্ধেরদেরকে আরুহে তা'আলা <u>আজিতে রাখবেন।</u> হাদীদে উল্লেখ হয়েছে, তারা সঠিক জবাবে প্রদান করতে পারবে না বরং বলবে আমরা কিছুই জানি না। <u>আরু আল্লাহ তা'আলা তা</u> করেন।

## তাহকীক ও তারকীব

অৰ্থাৎ مَعَدٌ أَنْ يُخْبَرُ অৰ্থাৎ عَمَا مَا تَعْوَلُهُ وَعَدُ الْبُحْقُ إِلَى الْوَعْدِ الْحُقِّ वर्षा ( अहे पूता कता रहत । إِلَى الْوَعْدِ الْحَقْ - अवा ( याठ भारत )

बड - جِنْس هه- سُنَطَانٍ हिं دُعَاء कमना . مُسَتَغَنِّى مُنَقَطِعُ राला है। हिंदे وَنَكُمْ مُعَادِ एक देविक बरबार (व अवर्दक नव ।

এর মধ্যে يَخْفَبُفُ مِالْفُقْتَعِ এর মধ্যে يَخْفَبُفُ مِالْفُقْتَعِ এর মধ্যে يَخْفَبُفُ مِالْفُقْتَعِ জনা, আর ফের হলো আসলের অনুপাতে। وَمُنَالَّمُ عَدْمَ تَحْمَلُ خَمْالِهُ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّه এর সীগাহ অর্থ হলো– সাহায্যকারী, উদ্ধারকারী, ফরিয়ানে সারা দানকারী। وَمُرَاحً وَاصْرَاحً وَاصْرَاحً وَمَالًا كَا তথা সাহায্যকারী ও সাহায্যবাধী উভয় অর্থেই ব্যবহৃত হয়।

स्प्राट्ड। ब्राह्माएक ब्राह्मक केर्ये, के केर्ये, के केर्ये, केर्ये केर्ये के केर्ये, के केर्ये के कार्या क्षात्र कार्या कर्मिक केर्ये के कार्या कर्मिक केर्ये केर्ये कार्या कर्मिक केर्ये केर केर्ये केर केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये केर्ये क

(प्यांक नम्र) وانكار والله عَلَيْ واللهُ اللهُ تُرْتِينُ واللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ لَمُعْطِينُ واللهُ والله

- अत्र नीतार الله عَلَيْثُ عَانِبُ क्रम مَنْضِي مَجَهُول अन्नत रूट إِجْنِيَاتُ क्रम اِنْتِمَالُ क्रम ( عَلَيُهُ أَجْتُكُتُ अर्थ रहना - जातक जैनाफ रहना रहारह ।

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

অর্থাৎ কিয়ামতের দিন যখন সব বিষয়ের ফয়সালা হয়ে যাবে তথা বেহেশতবাসীরা বেহেশতে এবং দোজবিরা দোজবে প্রবেশ করবে, তখন দোজবিরা ইবলিস শয়তানকে বলবে, তোর কারণেই আজকে আমাদের এই বিপদ, তোর অনুসরণ করেই আজ আমাদের এ সর্বনাশ হয়েছে। অতএব যদি সম্ভব হয় তবে কোনো ব্যবস্থা কর, যাতে করে আমরা এ বিপদ থেকে রক্ষা পেতে পারি। তখন শয়তান বলবে, তোমরা আমকে অযথাই দোষারপ করছ, আল্লাহ তা আলা পৃথিবীতে তোমাদের নিকট বিভিন্ন সময়ে নবী-রাসূলকে প্রেরণ করেছেন, তাদের মাধ্যমে ঈমান ও নেক আমলের গুভ পরিণতি তথা চিরশান্তি লাতের কথা ঘোষণা করেছেন। এমনিভাবে কৃষ্ণরি ও নাফরমানির শান্তির ব্যাপারেও নবী-রাসূলগণের মাধ্যমে সতর্কবাণী উচ্চারণ করেছেন। আল্লাহ তা আলা যা কিছু ঘোষণা করেছিলেন সবই সত্য, আর এ সত্যতার প্রমাণ আজ তোমরা স্বচক্ষে দেখছ। এতে কোনো সন্দেহ নেই যে, আমিও আমার ভূমিকা পালন করতে কসুর করিনি, মন্দকাজের দিকে তোমাদেরকে আহান করেছি, আমার আহ্বানের সত্যতার কোনো প্রমাণও আমার কাছে ছিল না। তোমরা একটু চিন্তা করলেই আমার কথার সত্যতা উপলব্ধি করতে পারতে। কিছু তোমরা তা করনি, বরং আমার কথায় তোমরা যাবতীয় অন্যায়-অনাচারে লিও হয়েছ, আমি তোমাদেরকে কোনো দিনও কৃষ্ণরি ও নাফরমানিতে বাধ্য করিনি এবং তেমন ক্ষমতাও আমার ছিল না। তাই তোমরা যা কিছু করেছ, তা স্বইচ্ছায়, স্বজ্ঞানে, স্বশক্তিতেই করেছ। আমি একথা স্বীকার করতে বিধা করব না যে, অন্যায়ের পথে তথা সর্বনানের আমার আহ্বানের পঞ্চে কোনো দলিল-প্রমাণ অনুসন্ধন করনি, নিতাত্ত ভক্ত অনুরক্তের ন্যায় তোমরা আমার অনুসরণ করেছ। তোমরা যদি ভেবে দেখতে তবে আমার তাবেদার হতে না। তোমাদেরকে অন্যানের কৃষ্ণরি ও নাফরমানির সঙ্গে আমার আমার কনোনা সম্পর্ক করেছ। তোমরা যা কিলেতে তবে আমার তাবেদার হতে না। তোমাদের কৃষ্ণরি ও নাফরমানির সঙ্গে আমার আমার কনোনা সম্পর্ক করেছে। তোমরা যাদি ভবের দেখতে তবে আমার তাবেদার হতে না। তোমাদের কৃষ্ণরি ও নাফরমানির সঙ্গে আমার আমার কনোনা সম্পর্ক করেছে। তোমরা যদি ভবে দেখতে তবে আমার তাবেদার হতে না। তোমাদের কৃষ্ণরি ও নাফরমানির সঙ্গে আমার কানোনা সম্পর্ক করেছে। তামারা যদি ভবের দেখতে তবে আমার তাবেদার হতে না। তোমাদের কৃষ্ণরি ও নাফরমানির সঙ্গে আমার কোনো সম্পর্ক করে।

–[তাফসীরে তাবারী, খ. ১৩, পৃ. ১৩৩]

ইবলিসের এসব কথা দোজখিদের মনে নিজেদের উপরই ঘৃণা সৃষ্টি হবে, তখন আল্লাহ তা'আলার তরফ থেকে ঘোষণা করা হবে, আজ তোমাদের প্রতি তোমাদের যে ঘৃণা রয়েছে, তার চেয়ে অনেক বেশি ঘৃণা তোমাদের প্রতি আল্লাহ তা'আলার ছিল, তোমাদেরকে ঈমান আনয়নের আহবান করা হচ্ছিল তখন তোমরা সে আহবানে সাড়া দাওনি; বরং ঈমান আনয়নে অধীকৃতি জানিয়েছিলে।

এ ঘোষণা খনে দোজখিৱা চিৎকার করে বলবে, হে আমাদের প্রতিপালক! তোমার কথার সত্যতা আমরা উপলব্ধি করেছি, এখন যদি আমাদেরকে দুনিয়াতে পুনরায় ফেরত পাঠাও আমরা সংকাজ করব। আমাদের বিশ্বাস পরিপূর্ণ হয়েছে। আল্লাহ তা আলা তাদের উক্তির প্রতিবাদে ইরশাদ করবেন رُلُو شِئْنَا لَاُنْبَنَا كُلُّ نَفْرِحٍ مُدَامً করতাম তবে তোমাদের প্রত্যেককে হেদায়েত করতাম।

দোজখিরা পুনরায় ফরিয়াদ করবে, আমরা বিধি-নিষেধ মেনে চলব, নবী-রাসূলগণকে মেনে চলব, আমাদেরকে সামান্য অবকাশ দান করুন।

পবিত্র কুরআনের ভাষায়- بِيْنِ ٱلْكُنْ ٱلْكُنْ ٱلْكُلُ ٱجُلِ فَرِيْتٍ अर्थाৎ হে আমাদের পরওয়াদেগার! আমাদেরকে অল্প সময়ের জন্যে অবকাশ দিন।

আল্লাহ তা'আলা জবাবে ইরশাদ করবেন- الكُمْ مِنْ زُوال অর্থাৎ তোমরা কি ইতঃপূর্বে শপথ করে বলনি যে, আমাদের বিনাশ নেই ।

অতঃপর পুনরায় তারা ফরিয়াদ করবে - يُشَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْمُ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْمُ اللَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ আমাদেকে এখান থেকে বের হওয়ার ব্যবস্থা করে দিন। আমরা ইতঃপূর্বে যে কান্ত করেছি, তেমন কান্ত না, বরং অন্য প্রকার কান্ত করব।

আল্লাই ডাআলা প্ৰতি উত্তৰে ইরশাদ করবেন- কুন্নিনিন্দির ক্রিটিন্দু কর্ম এমন জীবন দান করিনি যাতে কোনো উপদেশ গ্রহণকারী উপদেশ গ্রহণ করতে পারত : আর ডোমানের নিক্রী ভি, কোনো ড্রাফানের নিক্রী ভি, কোনো ড্রাফানের নিক্রী ভি, কোনো ড্রাফানের নিক্রী ভি, কোনো ড্রাফানের মান্ত্র প্রদর্শক পৌছেনিঃ

ভৰ্কন তেমাবা হীন অবস্থায় এবানেই পাক, আমাব সাথে কথা বলো না। তবন দোজবিরা সম্পূর্ণ নিরাশ হয়ে পড়বে এবং চেরিয়াদ করার এ বাবস্থাও পেন্ধ হয়ে বাবে। পরস্পর তারা কাঁদতে থাকবে এবং দোজবের ফটক বন্ধ করে নেওয়া হবে। –্ভিচেসীরে মাঘহারী, ব, ৬, পৃ, ২৯৬-৯৭]

ইবনে জারীর, ইবনে আবী হাতেম, ইবনে মারদওয়াইহ, বগজী, তাবারানী, ইবনুল মোবারক (র.) হযরত আকাবা ইবনে আমের (রা.) -এর সূত্রে লিখেছেন, তৃত্ত্বর আকরাম ক্রিরানি করেছেন, যখন আল্লাহ তা আলা কিয়ামতের দিন আগের পরের সকলকে একব্রিত করে তাদের মধ্যে সিদ্ধান্ত করেনে, তখন ইমানদারগণ বলবেন, আমাদের প্রতিগালক আমাদের মধ্যে ফায়সালা করে দিরেছেন, এখন এমন কোনো ব্যক্তি যদি আল্লাহ তা আলার দরবারে আমাদের পুশারিশ করতেন, তখন লাকেরা বলবে, এ কাজ হযরত আদম (আ.) করতে পারবেন, কেননা আল্লাহ তা আলা স্বহত্তে তাঁকে তৈরি করেছেন, তাঁর সাথে কথা বলেছেন। লোকেরা তখন হযরত আদম (আ.)-এর কাছে হাজির হয়ে সুশারিশের জন্যে তাঁকে অনুরোধ করবে। ইযরত আদম (আ.) বলবেন, তোমরা হযরত সূহ্য (আ.)-এর নিকট যাও। লোকেরা তাঁর নিকট যাবে, কিন্তু হয়রত নৃহ্ (আ.)-এর নিকট যাও। লোকেরা হারত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট যাবে, তামরা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট যাও। লোকেরা যথন হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট যাব। লোকেরা হথন হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর নিকট যাব। লোকেরা হারির হয়ে, তামরা হয়রত ইসা (আ.)-এর নিকট যাব। লোকেরা হারির হয়ে, তাম কিবনে, তোমরা হয়রত ইসা (আ.)-এর নিকট যাব। লোকেরা হারির হয়ে, তাম কর্মান আলির হারির হয়রত ইসা (আ.)-এর নিকট যাব। করেন করেন আলার ক্রিরান অধিকারী। অবশেষে ক্রামান মরেলি করী আরবি নবী তথা সর্বান্তি করা হয়ে যাব। করিট যাব, করি পারান করিট হারির হয়ে এবং জান্তাহ তালালা আমারে দরায়মন হয়ে সুপারিশ করার অনুমতি দেবেন। বেশব মানার মন্তিল করাবরে হারির হয়ে সুপারিশ করে। আল্লাহ তা আলা আমার সুপারিশ কর্মান করেন এবং আমার মাথার চুল থেকে দরের দর্বান্ত করা হয়েব লাহের আন্তাহের আল্লাহ তা আলা আমার সুপারিশ কর্মল করবেন এবং আমার মাথার চুল থেকে নিরে পারের আলুলির নশ্ব পর্যন্তি করে নাবেন।

এ অবস্থা দেখে কাফেররা বলবে, মুসলমানগণ সৃপারিশকারী পেরে গেছেন, আমাদের জন্য কে সুপারিশ করবে। তখন
নিজ্ঞাই বলবে, এখনো তা ইবলিসই রয়েছে যে আমাদেরকে পথন্তই করেছিল। তখন তারা ইবলিসের নিকট পিরে বলবে,
মুমিনদের জন্যে তো সুপারিশকারী রয়েছে, এখন তুমি আমাদের জন্যে সুপারিশ কর, কেননা তুমিই আমাদেরকে পথন্তই
করেছিলে। যখন ইবলিস দাঁড়াবে, তখন এমন দুর্গছ ছড়াবে যা ইতঃপূর্বে কেউ কোনোদিন পারনি। তখন ইবলিস তাদেরকে
নাজধের দিকে নিয়ে বাবে।

মূলত সে সময়ের কথাটিই আলোচা আয়াতে ইরশাদ হয়েছে, ইবলিস তখন কান্ধেরদেরকে সম্বোধন করে বলবে, পবিত্র কুরআনের ভাষায়- رَّدُ اللَّهُ وَعَدَّدُ الْحَيَّ 'অথাং "নিশ্চয়ই আল্লাহ তা'আলা তোমাদেরকে যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছিলেন, তা ছিল সত্য, আর আমি তোমাদের সঙ্গে যে প্রতিশ্রুতি করেছিলাম তা ছিল মিথা। আর তোমদের উপর আমার তেমন কোনো ক্ষমতাও ছিল না। আমি তথু তোমাদেরকে মন্দকাজের দিকে আহ্বান করেছিলাম, তোমরা আমার আহ্বানে সাড়া দিয়েছিলে, অতএব, তোমবা আমাকে তিরকার করে। না, বরং নিজেদেরকেই তিরকার কর।"

مَّا أَنَا بِعُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُمْ بِعُصْرِخَيَ د

"এখন আমি তোমাদের পক্ষে সুপারিশ করে তোমাদেরকে আজাব থেকে রক্ষা করতে পাঁরব না, আর তোমরাও আমার পক্ষে সুপারিশ করে আমাকে রক্ষা করতে পারবে না ৷"

إِنِّي كُفُرتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبِلُ

"এতদ্বাতীত ইতঃপূর্বে তোমরা যে আমকে আল্লাহ তা'আলার শরিক করতে, আমি তাতে আমার অসন্তুষ্টি প্রকাশ করছি। তোমানের এ অপকর্মে আমি সম্পূর্ণ অসন্তুষ্ট।"

إِنَّ الظُّلِمِينَ لَهُمْ عَنَابٌ اَلِيمٍ.

"নিক্যই জালেমদের জন্যে রয়েছে অত্যন্ত যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।"

যে কথা কিয়ামতের দিন হবে তার উল্লেখ করার মাধ্যমে পবিত্র কুরুআন সমগ্র বিশ্বাবাসীকে পরিণামদশী হওয়ার এবং তবিষ্যতের জন্যে তথা পরকালীন চিরস্থায়ী জিদেগির জন্যে সম্বল সংগ্রহের তাগিদ করছে। যারা দূনিয়ার এ ক্ষণস্থায়ী জীবনকে সবিকিছু মনে করছে, ঈমান এবং নেক আমলের মাধ্যমে পরকালীন চিরস্থায়ী জিদ্দেগির সকল সংগ্রহ করছে না, তাদের জন্যে এ আয়াতে রয়েছে বিশেষ সতর্কবাণী।

া আলোচ্য আয়াতসমূহের পূর্বে এক আয়াতে আল্লাহ তা আলা দৃষ্টাও বর্ণনা করেছেন যে, কাফেরনের ক্রিয়াকর্ম হচ্ছে ছাই-ভন্মের মতো, যার উপর দিয়ে প্রবল বাতাস বয়ে যাওয়ার কারণে প্রতিটি কণা বাতাসে বিক্ষিপ্ত হয়ে নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। এরপর কেউ এগুলোকে একত্র করে কোনো কান্ধ নিতে চাইলে তা অসম্ভব হয়ে যায়।

عاصِفِ उर्वे بِنَ الرَّبْعُ مَثَلُ الَّذِيْنَ كَغُرُواْ بِرَبِّهُمْ اَعْمَالُهُمْ كَرَمَادِ اشْتَدَّتْ بِهِ الرَبْعُ مَنْ بَوْمٍ عَاصِفِ र र रति ७ जा जाहार जा जानात कॉएड धरनीय नय, जार्डे र्जत अर्थहीन ७ जरकरका ।

এরপর উল্লিখিত আয়াতসমূহে প্রথমে মু'মিন ও তার ক্রিয়াকর্মের একটি দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। অতঃপর কাক্ষের ও মু'মিনদের ক্রিয়াকর্মের দৃষ্টান্ত বর্ণিত হয়েছে। প্রথম আয়াতে মু'মিন ও তার ক্রিয়াকর্মের উদাহরণে এমন একটি বৃক্ষের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, যার কাও মজবৃত ও সুউচ্চ এবং শিকড় মাটির গভীরে প্রোথিত। ভূগর্জস্থ ঝরনা থেকে সেগুলো সিক্ত হয়। গভীর শিকড়ের কারণে বৃক্ষটি এত শক্ত যে দমকা বাতারে ভূমিসাং হয়ে যায় না। ভূপৃষ্ঠ থেকে উর্দ্ধে থাকার কারণে এর ফল ময়লা ও আবর্জনা থেকে মুক্ত। এ বৃক্ষের দ্বিতীয় গুণ এই যে, এর শাখা উচ্চতায় আকাশপানে ধাবমান। ভূতীয় গুণ এই যে, এর ফল সব সময় সর্ববিস্থায় থাওয়া যায়।

এ বৃক্ষটি কি এবং কোথায় এ সম্পর্কে তাফসীরবিদগণের বিভিন্ন উক্তি বর্ণিত আছে। সর্বাধিক সত্যাশ্রমী উক্তি এই যে, এটি হচ্ছে থেজুর বৃক্ষ। এর সমর্থন অভিজ্ঞতা এবং উচ্চ ও মজবুত, তা প্রত্যক্ষ বিষয় সবাই জানে। এর শিকড়সমূহের মাটির অভান্তরে পৌছাও সুবিধিত। এর ফলও সবসময় সর্বাবস্থায় খাওয়া যায়। বৃক্ষে ফল দেখা দেওয়ার পর থেকে পরিপক্ হওয়া পর্যন্ত সর্বাবস্থায় চাটনি আচার ইত্যাদি বিভিন্ন পস্থায় এ ফল খাওয়া যায়। ফল পেকে গেলে এর ভাগারও সারা বছর অবশিষ্ট থাকে। সকাল-বিকাল, দিবা-রাত্র, শীত-গ্রীম মোটকথা সব সময় ও সব ঋতুতে এটি কাজে আসে। এ বৃক্ষের শাসও খাওয়া হয়। এ বৃক্ষ থেকে মিষ্ট রসও বের করা হয়। এর পাতা দ্বারা অনেক উপকারী বন্ধসামগ্রী চাটাই ইত্যাদি তৈরি করা হয়। এর আটি জন্থ-জানোয়ারের খাদ্য। অন্যান্য বৃক্ষের ফল এরপ নয়। অন্যান্য বৃক্ষ বিশেষ ঋতুতে ফলবান হয় এবং ফল নিঃশেষ হয়ে যায় স সক্ষয় করে রাখা হয় না এবং সেগুলোর প্রত্যেকটি অংশ দ্বারা উপকৃত হওয়া যায় না।

ভিরমিমী, নাসায়ী, ইবনে হিবলান ও হাতেম - হয়রত আনাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্গনা করেন যে, রাসুলুরার : 👀 বালাহন, কুরআনে উদ্ভিষিত পরিত্র বৃক্ষ হচ্ছে থেজুর বৃক্ষ এবং অপরিত্র বৃক্ষ হচ্ছে হান্যক (মার্কাল) বৃক্ষ :-

⊣'ভাঞ্চসীরে মাধহারী]

দুদন্দল আহমদে মুজাহিদের রেওয়ায়েতে হযরত আপুলাহ ইবনে ওমর (রা.) বলেন, একদিন আমরা রাস্নুলুয় ﷺ এর বেদমতে উপস্থিত ছিলায়। জনৈক ব্যক্তি তার কাছে খেজুর বৃক্তের শাস নিয়ে এল। তখন তিনি সায়ায়ায় বেরমকে একটি বন্ধ করদেন, বৃক্তসমূহের মধ্যে একটি বৃক্ত হছে মরদে মুমিনের দৃষ্টান্ত। বিবারীর রেওয়ায়েত মতে এ স্থাল তিনি আরো বলদেন, যে, কোনো কতুতেই এ বৃক্তের পাতা বারে না। বল, এ কোন কৃষ্টা হযরত ইবলে ওমর (য়া.) বলেন, আমার মনে চাইল য়ে, বানে দেই খেজুর বৃক্ত। কিন্ধু মজনিমে হয়রত আবু বকর, ওমর (য়া.) অন্যানা প্রধান প্রধান সায়ায়ী উপস্থিত ছিলেন। তাদেরকে নিকুপ দেখে আমি বলার সাহস পেলাম না। এরপর বয়ং রাস্লুলায় ৄর্ক্তার বললেন, এ হলে বেলুর বৃক্ত। এক্ ছালা মুমিনের দৃষ্টান্ত দেওয়ার কারণ এই যে, কালেমায়ে তাইয়েরার মধ্যে ইমান হছে মজবুত ও অনক পিকভাবিশিয়্ত, দুলিয়ার বিপদাপদ একে টলাতে পারে না। কামেল মুমিন সায়ায়ী ও তাবেয়ী; বরং প্রতি যুগের বাটি মুসলমানদের এমন দৃষ্টান্ত বিপদাপদ একে টলাতে পারে না। কামেল মুমিন সায়ায়ী ও তাবেয়ী; বরং প্রতি যুগের বাটি মুসলমানদের এমন দৃষ্টান্ত বিক্রন। তারা দুনিয়ার লোয়োমি থেকে সব সময় দূরে সরে থাকে পরেয়া করেননি। ছিতীয় কারণ তাদের পরিজ্ঞা ও বিক্রির নার। এ দৃনিয় বা লোয়ামি বেকে সব সয়য় দূরে সরে থাকে বেমন ভূপ্তের ময়লা ও আরর্কনা উটু বৃক্তকে স্পর্ক করে ধাবমান, মুমিনের ইমানের ফলাভলও অর্থাং সহকর্মও তেমনি আকাশের দিকে উথিত হয়। কুরআন বলেন ৣর্টি মুনিন আল্লাহ দিকে উথার বাবির বাংকার বিক্র বাক্তার কারণের তির কারণ বিক্র বাক্তার কারণের হয়ানের কলাভলও অর্থাং সহকর্মও তেমনি আকাশের দিকে উথিত হয়। কুরআন বলেন ৣর্টি বিন্তির বাক্তার তামলার কেবেলি জির, তাসনীহ, তাহনীল, তেলাওয়াতে কুরআন ইত্যাদি করে সেওলো সকাল-বিকাল আল্লাহ তামালার দেবিতে বাহিত বাকে।

স্থর্ধ কারণ এই বে, বেজুর বৃক্ষের ফল যেমন সবসময় সর্বাবস্থায় এবং সব ঋতুতে দিবারাত্র বাওৱা হয়, মুমিনের সংকর্মও ডেমনি সবসময় সর্বাবস্থায় এবং সব ঋতুতে অব্যাহত রয়েছে এবং বেজুর বৃক্ষের প্রত্যেকটি বন্ধু বেমন উপকারী, তেমনি মুমিনের প্রত্যেক কথা ও কাজ, উঠাবসা এবং এসবের প্রতিক্রিয়া সমগ্র বিশ্বের জন্য উপকারী ও কলদারক। তবে শর্ত এই বে, কামেল মানুষ এবং আরাহ তা'আলা ও রাসুনের শিক্ষার জনুযারী হতে হবে।

हैंगिकिक वकरा (थरक बाना (गल रद, يَجْبَنُ كُلُّمُا ) दी कि वकरा (थरक बाना (गल रद, يَجْبَنُ عُلَمُا كُلُّ عَلَيْ "रम्ब वर्ष প্ৰতিমূহুৰ্ত : অধিকাংশ তাফসীরিদি এ অর্থকেই অধ্যাধিকার দিয়েছেন । কারো কারো অন্য উচ্চিও রয়েছে ।

কাকেরদের দুইান্ত : এর বিপরীতে কাকেরদের দ্বিতীর উদাহরণ বর্ণিত হরেছে বারাপ বৃক্ষ ছারা। কালিমারে তাইরেবার অর্থ বেমন লা ইলাহা ইলাল্লাহ অর্থাৎ ঈমান, তেমনি কালিমারে ববীসার অর্থ কুকরি বাকা ও কুকরি কাজকর্ম। পূর্বোল্লিবিত হালীসে ক্রিক্টে অর্থাৎ বারাণ বৃক্ষের উদ্দিষ্ট অর্থ হানবদ বৃক্ষ সাব্যক্ত করা হরেছে। কেউ কেউ রসুন ইত্যাদি বদেছেন।

কুলআনে এ বারাণ বৃক্তের অবস্থা এরণ বর্ণিত হয়েছে যে, এর শিকড় কুগর্জের অভ্যন্তরে বেশি বার না। কলে বৰন কেই ইন্থা করে এ বৃন্ধকে সমূলে উৎপাটিত করতে পারে। أَجَنْتُكُتْ مِنْ تَرْقِ الْأَرْضُ ( কেননা এর আসন অর্থ কোনো বন্ধুর অবরবকে প্রোপুরি উৎপাটন করা।

কাকেবদের কাজকর্মকে এ বৃক্তের সাথে তুলনা করার কারণ তিনটি- ১, কাকেরের ধর্মবিশ্বাসের কোনো শিকড় ও তিন্তি নেই। অক্সক্রপের মধ্যেই নড়বড় হয়ে বায়। ২, দুনিয়ার আবর্জনা হারা প্রভাবাত্তিত হয়। ৩, বৃক্তের কলমুল অর্থাৎ কাকেরের ক্রিয়াকর্ম আস্থায় ক্রাআলার দরবারে ফলনারক নয়।

স্থানের বিশেষ প্রতিক্রিয়া: এরপর মু'মিনের ঈমান ও কালেমায়ে তাইয়েবার একটি বিশেষ প্রতিক্রিয়া বিতীয় খায়তে বর্ণিত হয়েছে— কুন্দুই কুন্দুই ক্রিটা ক্রি

উদ্দেশ্য এই যে, এ কালেমায়ে বিশ্বাসী ব্যক্তিকে দুনিয়াতে আল্লাহ তা'আলার পক্ষ থেকে শক্তি যোগানো হয়। ফলে সে মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত এ কালেমায় কায়েম থাকে, যদিও এর মোকাবিলায় অনেক বিপদাপদের সমুখীন হতে হয়। পরকালে এ কালেমাকে প্রতিষ্ঠিত রেখে তাকে সাহায্য করা হবে। সহীহ বুখারী ও মুসলিমের এক হাদীসে আছে, আয়াতে পরকাল বলে বর্থখ অর্থাৎ করর জগৎ বুঝানো হয়েছে।

কবরের শান্তি ও শান্তি কুরআন ও হাদীসের দ্বারা প্রমাণিত : বাসূলুল্লাহ করের মু মিনকে প্রশ্ন করার ভয়ত্বর মূহ্রেও সে আল্লাহ তা আলা সমর্থনের বলে এই কালেমার উপর কায়েম থাকবে এবং লা ইলাহাই হ্রাল্লাহ মূহ্যাদ্রর রাসূল্রাহ 'সাক্ষ্য দেবে। এরপর বলেন, আল্লাহ তা আলার বাণী الْمُنَاوِّمُ اللَّهُ الل

মৃত্যু ও দাফনের পর পুনর্বার জীবিত হয়ে ফেরেশতাদের প্রশ্নের উত্তর দেওয়া এবং এ পরীক্ষায় সাফল্য ও অকৃতকার্যতার ভিত্তিতে ছওয়াব অথবা আজাব হওয়ার বিষয়টি কুরআন পাকের প্রায় দশটি আয়াতে ইদিতে এবং রাস্পুল্লাহ — এব সত্তরটি মৃতাওয়াতির হাদীসে সুস্পষ্টভাবে উল্লিখিত রয়েছে। ফলে এ রাপারে মুসলমানদের সন্দেহ করার অবকাশ নেই। তবে সাধারণ লোকের পক্ষ থেকে সন্দেহ করা হয় যে, এ ছওয়াব ও আজাব দৃষ্টিগোচর হয় না। এখানে এর বিত্তারিত উত্তর দানের অবকাশ নেই। সংক্ষেপে এতটুকু বুঝে নেওয়া যথেষ্ট যে, কোনো বন্ধু দৃষ্টিগোচর না হওয়া সেই বন্ধুটির অননিতত্বশীল হওয়ার প্রমাণ নয়। জীন ও ফেরেশতারাও দৃষ্টিগোচর হয় না, কিন্তু তারা বিদ্যমান রয়েছে। বর্তমান মুগে রকেটের সাহাযো যে মহাশূন্য জগৎ প্রত্যক্ষ করা হছে, ইতঃপূর্বে তা কারো দৃষ্টিগোচর হতে। না, কিন্তু অন্তিত্ব ছিল। মুমন্ত ব্যক্তি স্বপ্নে কোনো বিপদে পতিত হয়ে বিষম কষ্টে অস্থির হতে থাকে; কিন্তু নিকটে উপবিষ্ট ব্যক্তি মোটেই তা টের পায় না।

الْمُرُكُّ الْمُكُلِّ الْمُكَا يَعْمَلُ اللَّهُ عَلَيْكُلُّ اللَّهُ عَلَيْكُلُّ اللَّهُ عَلَيْكُلُّ اللَّهُ عَ হয়রত উবাই ইবনে কা'ব, আপুরাহ ইবনে মাসউদ, হ্যায়ফা ইবনে ইয়ামান (রা.) প্রমুখ সাহাবী বলেন, মুমিনের এরপ বিশ্বাস রাখা অপরিহার্য যে, তার যা কিছু অর্জিত হয়েছে, তা আল্লাহ তা'আলার ইচ্ছায়ই অর্জিত হয়েছে। এটা অর্জিত না হওয়া অসম্ভব ছিল। এমনিভাবে যে বন্তু অর্জিত হয়নি, তা অর্জিত হওয়া সম্ভবপর ছিল না। তারা আরো বলেন, যদি তুমি এরপ বিশ্বাস না রাখ, তবে তোমার আবাস হবে জাহান্নাম।

অনুবাদ :

الله أي شُكْرَهَا كُفَرًا هُمْ كُفَّارِ فَرَيْتُ واحكُوا انزلُوا قُومُهُم بِاضْلَالِهِمْ إِبَّاهُمْ دَارَّ

الْبَوَارِ الْهَلَاكِ -جَهَنَّهُمْ عَكُمْ فُ بَيَانِ ينَصَلُونَهَا د

يَدْخُلُونَهَا وَبِئْسَ الْقُرَارُ الْمُقَرَّ هِي. . وَجَعَلُوا لِلَّهِ ٱنْدَادًا شُرَكَاءَ لَيُضَلُّوا

بفَتْح الْبَاءِ وَضَهَا عَنْ سَبِيْلِهِ ﴿ دِيْن الْإِسْلَامِ قُلِّلَ لَهُمْ تَكَثَّبُوا بِدُنْبَاكُمْ فَلِيلاً فَإِنَّ مُصِيْرَكُمْ مُرْجِعَكُمْ إِلَى النَّارِ.

فَكُلْ لَعِبَادِيَ الَّذِينَ الْمُنُوَّا وَيُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا مِمَّا رَزُقْنَاهُمْ سِرًّا وَّعَلَانِينَةً مِنْ قَبْلِ أَنْ يُناتِي يَوْمُ لَا يَبِعُ فِدَاكُ فِيهِ وَلَا خِلْلُ مِخَالُهُ أَيْ صَدَاقَةً تَنْفُعُ هُو يَوْمُ القِيمَةِ .

٣٢. أَلِلْهُ الْكُذِي خَلَقَ السَّمَٰوْتِ وَأَلْاَرْضَ وَأَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشُّمَاتِ رِزْقًا لَكُمْ م وسَخَّر لَكُمُ الْغُلْكَ السُّفُنَ لِتَجْرِئَ فِي الْبَحْرِ بِالرُّكُوْبِ وَالْحَسْل بأمره باذنيه وسَخُرَ لَكُمُ الْأَنْهُرَ.

তা আলার অন্থহকে অর্থাৎ অন্থ্রের কভজ্ঞতা প্রকাশকে অকৃতজ্ঞতা দারা পরিবর্তিত করে নিয়েছে এবং তারা তাদের সম্প্রদায়কে ভ্রান্ত পথে পরিচালিত করত ধ্বংসের ক্ষেত্রে নামিয়ে এনেছে? তারা করাইশ गिभारा এনেছে المَلُوا अन्तुमारात कारफतभग أَحَلُوا । ধ্বংস।

> ২৯. জাহানামে যার মধ্যে তারা প্রবেশ করবে, আরু তা कद्रात : اَلْتُرَارُ व शाल अर्थ مُثَرُ वा अवश्रानञ्ज ।

৩০. তারা আল্লাহ তা আলার শরিক آنياً অর্থ- শরিক। উদ্ভাবন করে তাঁর পথ অর্থাৎ দীন ইসলাম হতে বিভান্ত করবার জন্য الْيُضَلُّوا এটার يُصْلُوا করবার জন্য উভয় হরকতসহ পাঠ করা যায়। তাদেরকে বল, তোমরা দুনিয়ার সামান্য কিছু ভোগ করে নাও। কেনন অগ্নিই তোমাদের প্রত্যাবর্তনস্থল। 🚣 🗻 অর্থ প্রত্যাবর্তনস্থল ।

৩১, আমার বান্দাদের মধ্যে যারা বিশ্বাস স্থাপন করেছে তাদেরকে বল, সালাত কায়েম করবে এবং আমি তাদেরকে যে জীবনোপকরণ দিয়েছি তা হতে গোপনে ও প্রকাশ্যে ব্যয় করতে সেই দিনের পূর্বে যেদিন ক্রুরবিক্রর মুক্তিপুণ ও বন্ধুতু অর্থাৎ এমন বন্ধুতু যা উপকারে আসবে তা থাকবে না: এটা হলো কিয়ামতের দিন। غُلالً অর্থ বন্ধুতু।

৩২. আল্লাহ তা'আলা যিনি আকাশ্মগুলী ও পুথিবী সৃষ্টি করেছেন, যিনি আকাশ হতে পানি বর্ষণ করেন, অনস্তর তা শ্বারা তোমাদেরকে জীবিকার জন্য ফলমূল উৎপাদন করেন, আর নৌকাসমূহকে তোমাদের অধীন করে দিয়েছেন। اَلْفُلُكُ অর্থ – নৌযানসমূহ। শেওলো ভার নির্দেশে ভার অনুমতিক্রমে আরোহী ও মালপত্রসহ সমূদ্রে বিচরণ করে। আর ভোষাদের অধীন করে দিয়েছেন নদীসমূহ !

٣٣ ٥٥. <u>الله مرية अभिन करत्रह</u>्व मूर्य ७ ठ<u>स्त</u>क या. وَسَخُرُ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ دَانِّبِينْ ع جَارِيبَنْنِ فِي فَكَكِهِمَا لَا يَغْتَرَانِ وَسُخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ لِتَسْكُنُوا فِيْءِ وَالنَّهَارَ

لِتَبْتَغُو فِيهِ مِنْ فَصْلِه .

٣. وَاتَّكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَالْتُمُوهُ وَعَلَى حَسْب مُصَالِحِكُمْ وَإِنْ تَكُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ بِمَعْنَى إِنْعَامِهِ لَا تُحْصُوهَا وَ لَا تُطِيقُوا عَدَّهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ الْكَافِرَ لَظُلُومُ كُفَّارُ

كَثِيْرُ الظُّلْمِ لِنَفْسِهِ بِالْمَعْصِيَةِ وَالْكُفْرِ لِنِعْمَةِ رَبِّهِ ـ একই অবস্থায় চলেছে ৷ অর্থাৎ স্ব-স্ব কক্ষপথে অবিরাম ক্লান্তিহীন একই রূপে ছুটে চলেছে। আর তোমাদের অধীন করেছেন রাত্রিকে তাতে বিশ্রাম নেওয়ার জন্য এবং দিবসকে তাতে আল্লাহ তা'আলার অনুগ্রহ অন্তেষণের জনা।

১৩৪. এবং তোমাদের জন্য কল্যাণকর যা কিছু তোমরা কামনা করেছ তিনি তোমাদেরকে তা দিয়েছেন। আল্লাহ্ তা'আলার অনুগ্রহ যদি গণনা কর তবে তা গণনা করে শেষ করতে পারবে না। তা গণনা করতে সক্ষম হবে না। মানুষ অথাৎ কাফেরগণ অবশ্যই অতিমাত্রায় সীমালজ্জনকারী, অর্থাৎ অবাধ্যাচার করত নিজের উপরই সে অন্যায় করে [অকৃতজ্ঞ] অর্থাৎ সে আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতসমূহের প্রতি অকৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। ﴿ وَعَمَادُ এটা এ স্থানে ﴿ وَعَمَادُ عَالِمُ الْعَمَادُ عَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَالَمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ عَلَيْكُوا الْعَلْمُ عَلَيْكُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ لِلْعُلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ ا প্রদর্শনা অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

# তাহকীক ও তারকীব

এটা بدُّلُوا نِعْمَةُ اللَّهِ । এই বৃদ্ধিকরণ দারা একটি প্রশ্নের উত্তর দেওয়া হয়েছে। প্রশ্ন হলো এই যে, اللَّهِ এর অর্থে হয়েছে যে, সে সকল লোকেরা আল্লাহ তা আলার নিয়ামতকে عُنْرًا দ্বারা পরিবর্তন করে দিয়েছে। অথচ - كُنْرًا নিয়ামত হলো عَبْن আর কুফর হলো وَصُن আর عَبْن কে وَصُن দারা পরিবর্তনের কোনো অর্থ হয় নাং

উত্তর, এখানে মুযাফ উহ্য রয়েছে। অর্থ এই যে, নিয়ামতের শোকরকে নাশোকরি দ্বারা পরিবর্তন করে দিয়েছে। অর্থাৎ কৃতজ্ঞতা জ্ঞাপনের পরিবর্তে অকৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেছে।

কে বলেছেন। অথচ শরিক স্বীকৃতি দেওয়ার فَمُلاً এবং شَكْلُ अज्ञ. أَعُلُوا لِلْمُ إِنْدَادًا . अज्ञ : قَولُـهُ لِـيُخِسُلُوا দ্বারা কাফেরদের উদ্দেশ্য أَضَلَالُ এবং كُنُونُ ছিল না ।

এবং گُنگرُة यদিও اَنْدَادُ -এর উদ্দেশ্য নয় তবে নতিজা সুনিশ্চিত। এ কারণেই اَنْدَادُ अवर عُنْكُرُ अवर عُنْكُ विषि নতিজাকে উদ্দেশ্য করে বলা হয়েছে।

হওয়া وَيُونِدُونَ الصَّلُودَ الخ . ﴿ ﴿ الْعَالُودُ الْعَالَا الْعَالُودُ الْعَالَا الْعَالُودُ الخ -এর জন্য বজার مُغُمُرُكُ वा नामाজ প্রতিষ্ঠা করা সম্বোধিতগণের কর্ম বক্তার বক্তব্য নয়। অথচ مُغُمُرُكُ والم বক্তব্য হওয়াই জরুরি।

উछा तासाह । जात بَوْاب أَمْر अहम وَيُعْبِيمُوا الصَّلوة अहम وَمُواب أَمْر अहम عَوْد كَا العَمْولَة ا مَثَرُكَ रहला أَمْر , उरला مُثَلِّ وَمَيَادِي الَّذِينَ الْمَثُوا الْصِّلُوةَ وَانْفَقُوا يُفِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا بَعْيِمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا بَعْيَمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا بَعْيَمُوا الصَّلُوةَ وَيُنْفِقُوا بَعْتِهِ عَلَى اللّهَ بَالْعَبِمُوا اللّهَ بَعْنِمُوا اللّهُ اللّهَ بَعْنِمُوا اللّهُ اللّهُ بَعْنِمُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ रहाराह । আর यनि छत्नराहरें छेरहात সাথে المُعَيِّدُ वना दश जरत जा देव दरत ना । مُعَيِّدُ عَلَيْدُ عَلَيْ وَالْمَ

يُسْتِقُنَىُ अमरतब यमीत राठ حَالُ इरुबात कातरम اَنْفِقُوا उरुबाह : केंद्रिके سِمَّرًا وَعَكَافِشِيةً مُشْفُوبِ مُسْتِمِّنَوَ مُنْفِينَ

: নওয়া বৈধ হয়েছে كُوْلُكُ ফ লকে كُوْلُكُ কেওয়া বৈধ হয়েছে يُ مُولُكُ ٱلسُّفُنُ

এক রীতির বিচরণকারী। এটা رَائِبُ -এর বিবচন। অর্থ- অবস্থা, অভ্যাস, রসম-রেওয়াচ, রীতি ইত্যাদি। বাবে نَتْ عَدَ خَدَ الْعَبْدِينِ عَرَاثُهُ وَالْعَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ الللَّهُ ا

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুষ্ক : এ

শান নু

কিছু হতভাগা কাফের প্রধানরা আরাহ তা'আলার এ সমন্ত নিয়ামতের জন্যে শোকরগুজারির স্থলে তাঁর অকৃতজ্ঞ ও অবাধ্য হয় এবং আরাহ তা'আলার রাসুলের বিরোধিতা করে, আরাহ তা'আলার কুরআনকে অবিশ্বাস করে, তাই আলোচ্য আয়াতে ব্রুকাদ হয়েছে—। اللّهُ كُنْفُرُ عَمْدَتُ اللّهِ كُنْفُرُ وَمُعْمَدُ اللّهِ كُنْفُرُ وَمُعْمَدُ اللّهِ كُنْفُر নিয়ামতকে পরিবর্তন করেছে নাশোকরী ও নাফরমানি হারা।

ষর্পাৎ আল্লাহ তা আলার নিয়ামতের জন্যে কৃতজ্ঞতার স্থলে তারা অকৃতজ্ঞ হয়েছে। অথবা এর অর্থ হলো আল্লাহ তা আলার নিয়ামতকে অকৃতজ্ঞতার হারা পরিবর্তন করেছে অর্থাৎ তাদের অকৃতজ্ঞতার কারণে আল্লাহ তা আলা তাদের থেকে তার নিয়ামত ছিনিয়ে নিয়েছেন। তারা যেন নিয়ামতের স্থলে নাশোকরী ও অকৃতজ্ঞতাকে পছন্দ করেছে। হযরত ওমব (রা.) বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে যে অকৃতজ্ঞ লোকদের কথা বলা হয়েছে তারা ছিল মঞ্চার কুরাইল। আর আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলার নিয়ামত বাঁকে বলা হয়েছে তিনি হলেন স্বয়ং হয়বন্ত মুহান্থন 🌐

ইবনে জারীর আতা ইবনে ইয়াসারের কথার উদ্বৃতি দিয়েছেন যে, বদরের যুদ্ধে মক্কার যেসব কুরাইশ সর্লার নিহত হরেছে, আপোচা আয়াতে তাদের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে। কেননা আরাহ তা'আলা তাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এবং পবিত্র মক্কা মুরাযযমায় অবস্থানের ভৌক্তিক দিরেছেন এবং পৃথিবীর বিভিন্ন এলাকা থেকে সেখানে খাদ্যপ্রবা, কলমুল এবং অন্যান্য জিনিসপত্র তাদেরকে দান করেন, তারা নিশ্বিস্ত মনে মক্কার জীবনযাপন করেছিল। যখন আবরাহা বাদপাহ তার হস্তীবাহিনী

প্রথমত কাফেররা আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতের শোকরকে নাশোকরীতে পরিবর্তন করেছে, কেননা আল্লাহ তা'আলার অসীম নিয়ামতের কারণে তাদের একান্ত কর্তব্য ছিল আল্লাহ তা'আলার শোকরগুজার হওয়া, কিন্তু তারা অবাধ্য, অকৃতজ্ঞ, নাফরমান হয়েছে, তাই তারা শোকরকে নাফরমানিতে পরিবর্তন করেছে।

ছিতীয়ত তারা আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতকে কৃষ্ণরি ও নাফরমানিতে পরিবর্তন করেছে। কেননা তারা যখন কৃষ্ণরি করেছে, তার অবশ্যম্ভাবী পরিণতি স্বরূপ তাদের থেকে আল্লাহ তা'আলা নিয়ামত ছিনিয়ে নিয়েছেন, তাদের নিকট নিয়ামতের পরে কৃষ্ণরই রয়ে গেছে।

ভৃতীয়ত আন্নাহ তা'আলা তাদের প্রতি নিয়ামত স্বব্ধপ রাসূল প্রেরণ করেছেন এবং তার নিকট পবিত্র কুরআন নাজিন করেছেন। কিন্তু এই হতভাগার দল ঈমানের বদলে কুফরিকে গ্রহণ করেছে। –[তাফসীরে কাবীর, খ, ১৯, প, ১২৩]

: সুরা ইবরাইামের শুরুতে রেসালাত, নবুয়ত ও পরকাল সম্পর্কিত বিষয়বস্থ ছিল। এরপর তাওহাঁদের ফজিলত, কালেমায়ে কুফর ও শিরকের নিন্দা দৃষ্টাশুর মাধ্যমে বর্ধিত হয়েছে। অতঃপর এ ব্যাপারে মুশরিকদের নিন্দা করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহ তা'আলার নিয়ামতের শোকর করার পরিবর্তে অকৃতজ্ঞতা ও কুফরির পথ বেছে নিয়েছে।

আলোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে কাচ্চের ও মুশরিকদের নিন্দা এবং তাদের অন্তত পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে। ছিতীয় আয়াতে মু'মিনদের শ্রেষ্ঠত্ব এবং তাদের শোকর আদায় করার জন্য কতিপয় বিধানের তাকিদ করা হয়েছে। তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম আয়াতে আল্লাহ তা'আলার মহান নিয়ামতসমূহ উল্লেখ করে সেগুলাকে আল্লাহ তা'আলার অবাধ্যতায় নিয়োজিত না করতে উল্লেখ করা হয়েছে।

শব্দর্থ ও টীকা : হাঁট্রা শব্দটি ট্র্রু -এর বহুবচন। এর অর্থ সমতুল্য, সমান। প্রতিমাসমূহকে ট্রাট্রা বলার কারণ এই যে, মুশরিকরা স্বীয় কর্মে তাদেরকে আল্লাহ তা'আলার সমতুল্য সাব্যস্ত করে রেখেছিল। দ্বির অর্থ কোনো বন্ধু দ্বারা সাময়িকভাবে করেকদিন উপকৃত হওয়া। আয়াতে মুশরিকদের ভ্রান্ত মতবাদের নিন্দা করে বলা হয়েছে যে, তারা প্রতিমাসমূহকে আল্লাহ তা'আলার সমতুল্য ও তাঁর অংশীদার সাব্যন্ত করেছে। রাস্পুল্লাহ ভ্রান্ত -কে আদেশ দেওয়া হয়েছে। আপনি তাদেরকে বলে দিন যে, তোমরা দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী নিয়ামত দ্বারা উপকৃত হতে থাক। তোমাদের শেষ পরিণতি জাহান্নামের অগ্নি।

ভটাং আঘাতে বাস্দৃল্লাহ 

-কে বলা হয়েছে, মিজার কাদেররা তা আল্লাহ তা আলার নিয়ামতকে কুফরি হ'ব পরিবর্তন করে নিয়েছে। আপনি আমার ইমানদার বান্দাদেরকে বলুন যে, তারা নামাজ কায়েম করুক এবং আমি যে বিভিক্ত তাদেরকে দিছে, তা থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে আলার তা আলার পথে বয়্য করুক। এ আয়াতে মু'মিন বান্দাদের জন্য বিরুটি সুবংবদ ও সম্মান রয়েছে। প্রথমে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে নিজেদের বান্দা বলেছেন, এরপর ইমান ওগে ওগান্তিত করেছেন, এরগর তাদেরকে চিরস্থায়ী সুখ ও সম্মানদানের পদ্ধতি বলে দিয়েছেন যে, তারা নামাজ কায়েম করুক: নামাজের সময়ে অলসতা এবং নামাজের সুষ্ঠ নিয়মাবলিতে ফ্রটি না করা চাই। এ ছাড়া আলার তা আলা প্রদত্ত রিজিক থেকে কিছু তার পথেও বয় করুক। বয় করক। বয় ফরক পদ্ধতি বিধ রাখা হয়েছে গোপনে অথবা প্রকাশো। কোনো কোনো আলেম বলেন, জরজ জাতাত ফিতরা ইত্যানি প্রকাশ্যে হওয়া উচিত যাতে অন্যরও উৎসাহিত হয়, আর নফল সনকা-বয়রাত গোপনে দান করা উচিত, যাতে রিয়া বা নাম-যেশ অর্জনের মতো মনোভিঙ্গি সুষ্টির আশব্যা না থাকে। বয়াগারটি আসলে নিয়মাতের উপর নির্বরণীল। যদি প্রকাশ্যে দান করার মধ্যে রিয়া ও নাম-যেশের নিয়ত থাকে, তবে ফরজ ও নফল উত্য ক্ষেত্রে প্রকাশ্যে দান করা বিধ। বা লক্ষান বিরুত্ব বিদ্যা ও নাম-যালের নিয়ত থাকে, তবে ফরজ ও নফল উত্য ক্ষেত্রে প্রকাশ্যে দান করা বিধ। বা লক্ষান বিয়ত বাকে, তবে ফরজ ও নফল উত্য ক্ষেত্রে প্রকাশ্যে দান করা বিধ। বা লক্ষান বিরুত্ব বিদ্যা ও নাম-যালের নিয়ত থাকে, তবে ফরজ ও নফল উত্য ক্ষেত্রে প্রকাশ্যে দান করা বিধ।

এখাদে خُكُدُ শদি خُكُرُ শদি خُكُرُ শদি وَ خُكُدُ শদি وَ خُكُدُ بَا بَعْضُ مُ مَنْ فَبَالُ أَنْ يُسَاتِّيَ مِنْ স্বাষ্ট্ৰীন বন্ধুৰু । একে নুট্ৰিক কুন্ত । এক নুট্ৰিক কুন্ত কুনা যায় । যেমন - كُنْفُعُ خَلَق কুন্তাদি । এমভাবস্থায় এব অৰ্থ দু-ব্যক্তি পৰশাৰ অকৃত্ৰিয়া বন্ধুকু কুৱা । এ বাকাটি উপৰে বৰ্ণিত নামাজ ও সদকাৰ নিৰ্দেশিক সাথে সম্পৰ্কযুক্ত ।

ইছেলা এই যে, আজ আল্লাহ তা আলা নামাজ পড়ার এবং গাফলতিবশত বিগত জ্বমানার না পড়া নামাজের কাজা করার শক্তি ও অবসর দিয়ে রেবেছেন। এমনিভাবে আজ টাকাপয়সা ও অর্থসম্পদ তোমার করায়েরে রয়েছে। একে আল্লাহ তা আলার পথে গায় করে চিরছায়ী জীবনের সম্বল করে নিতে পার। কিন্তু এমন এক দিন আসরে, যখন এ দৃটি শক্তি ও সামর্থ্য তোমার কাছ থেকে ছিনিছে নেওয়া হবে। তোমার দেহও নামাজ পড়ার যোগ্য থাকবে না এবং তোমার মালিকানায়ও কোনো টাকা পয়সা থাকবে না, যা ছারা কারো পাঙনা পরিশোধ করতে পার। সেদিন কোনো কিছু কিনে নেবে। সেদিন পারম্পরিক বছুত্ব এবং সম্পর্কত কোনো কাজে আসবে না। কোনো প্রিয়জন কারো পাপের বোঝা বহন করতে পারবে না এবং তার আজার জোনোরপে হটাতে পারবে না।

র্থনিন বলে বাহাত হালর ও কিয়ামতের দিন বুঝানো হয়েছে। মৃত্যুর দিনও হতে পারে। কেননা এসব প্রতিক্রিয়া মৃত্যুর সময় থেকেই প্রকাশ পায়। তখন কারো দেহে কান্ধ করার ক্ষমতা থাকে না এবং কারো মালিকানায় টাকাপরসাও থাকে না।

ৰিধান ও নিৰ্দেশ : এ আয়াতে বলা হয়েছে কিয়ামতের দিন কারো বন্ধুত্ কারো কাজে আসবে না। এর উদ্দেশ্য এই বে, তধু
শার্থিব বন্ধুত্বই সেদিন কাজে আসবে না। কিন্তু থাদের পারস্পরিক বন্ধুত্ ও সম্পর্ক আন্তাহ তা'আলার সন্তুটির তিন্তিতে এবং
তার দীনের কাজের জন্য হয়, তাদের বন্ধুত্ তখনো উপকারে আসবে। সেদিন আল্তাহ তা'আলার সং ও প্রির বান্ধারা অপবের
জন্য সুপারিশ করতে সক্ষম হবেন। বহু হাদীসে এ বিবয়টি বর্ণিত রয়েছে। কুরআন পাকে বলা হয়েছেশিক্তিই স্কুর্নির্দ্ধ করতে সক্ষম হবেন। বহু হাদীসে এ বিবয়টি বর্ণিত রয়েছে। কুরআন পাকে বলা হয়েছেশিক্তিই স্কুর্নির্দ্ধ নির্দ্ধের
আছি পালের বোরা চাপিরে নিজেরা মুক্ত হয়ে বেতে চাইবে। কিন্তু বারা আল্লাহতীক, তাদের কথা ভিন্ন। আল্লাহতীকরা
সেবানেও সুপারিশের মাধ্যমে একে অপবের সাহার্য করবেন।

তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম আয়াতে আল্লাহ তা'আলার অনেকগুলো নিয়ামত স্বরণ করিয়ে মানুষকে ইবাদত ও আনুগতোর দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে– আল্লাহ তা'আলার সন্তাই হলো যিনি আসমান ও জমিন সৃষ্টি করেছেন, যাদের উপর মানুষের অন্তিত্বের সূচনা ও স্থায়িত্ব নির্ভরশীল। এরপর তিনি আকাশ থেকে পানি অবতরণ করেছেন, যার সাহায্যে হরেছ রকমের ফল সৃষ্টি করেছেন, যাতে সেগুলো তোমাদের রিজিক হতে পারে। ﴿﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَّا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّا الللللَّهُ الللَّ

অতঃপর বলা হয়েছে, আল্লাহ তা'আলাই নৌকা ও জাহাজসমূহকে ডোমাদের কাজে নিয়োজিত করেছেন। এক আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে নদ-নদীতে চলাফেরা করে। আয়াতে ব্যবহৃত 🕰 শব্দের অর্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা এসব জিনিসের ব্যবহার তোমাদের জন্য সহজ করে দিয়েছেন। কাঠ, লোহা, লব্ধড, নৌকা তৈরির হাতিয়ার এবং এগুলোর বিশুদ্ধ ব্যবহারের জ্ঞান-বৃদ্ধি সবই আল্লাহ তা'আলার দান। কাজেই এসব বস্তুর আবিষ্কর্তার গর্ব করা উচিত নয় যে, সে এগুলো আবিষ্কার অথবা নির্মাণ করেছে। কেননা নৌকা ও জাহাজে যেসব বস্তু ব্যবহৃত হয়, সেগুলোর কোনোটিই সে সৃষ্টি করেনি এবং করতে পারে না। আল্লাহ তা আলার সৃজিত কাঠ, লোহা, তামা ও পিতলের মধ্যে কৌশল প্রয়োগ করে এ আবিষ্কারের মুকুট সে নিজের মাথায় পরিধান করেছে। নতুবা বাস্তব সত্য এই যে, স্বয়ং তার অন্তিত্ব, হাত-পা, মস্তিষ্ক এবং বুদ্ধিও তার নিজের তৈরি নয়। এরপর বলা হয়েছে– আমি তোমাদের জন্য সূর্য ও চন্দ্রকে অনুবর্তী করে দিয়েছি ৷ এরা উভয়ে সর্বদা একই গতিতে চলাচন করে। دَانِكُ শন্তি ﴿ أَنْ الْإِنْكِيْنِ শন্তি ﴿ وَالْمُوالِينَ शन्पि وَالْكِيْنِ शन्पि वर्ष अंकुण । এর অর্থ অভ্যাস । অর্থ এই যে, সর্বদা ও সর্বাবস্থায় চলা এ দুটি গ্রহের অভ্যাস পরিণত করে দেওয়া হয়েছে। এর খেলাফ হয় না। অনবতী করার অর্থ এরূপ নয় যে, তারা তোমাদের আদেশ ও ইঙ্গিতে চলবে। কেননা, সূর্য ও চন্দ্রকে মানুষের আজ্ঞাধীন চলার অর্থে ব্যক্তিগত নির্দেশের অনুবর্তী করে দিলে তাদের মধ্যে পারম্পরিক মতবিরোধ দেখা দিত। কেউ বলত, আজ দু-ঘণ্টা পর সূর্যোদয় হোক। কারণ দিনের কাজ বেশি। তাই আল্লাই তা আলা আসমান ও আকাশসমূহকে মানুষের অনুবর্তী করেছেন ঠিকই; কিন্তু এব্ধপ অর্থে করেছেন যে, ওগুলো সর্বদ্য সর্ববিস্থায় আল্লাহ তা আলার অপার রহস্যের অধীনে মানুষের কাজে নিয়োজিত আছে। এরূপ অর্থে নয় যে, তাদের উদয়, অন্ত ও গতি মানুষের ইচ্ছা ও মর্জির অধীন। এমনিভাবে রাড ও দিনকে মানুষের অনুবর্তী করে দেওয়ার অর্থও এরূপ যে, এগুলোকে মানুষের সেবা ও সুখ বিধানের কাজে নিয়োজিত করা হয়েছে।

ত্তি আৰাং আরাহ তা আলা তোমাদেরকে ঐ সমুদর বন্ধু দিয়েছেন, যা তোমরা তোমালা তোমাদেরকে ঐ সমুদর বন্ধু দিয়েছেন, যা তোমরা তেয়েছ। আরাহ তা আলার দান ও পুরস্কার কারো চাওয়ার উপর নির্ভরশীল নয়। আমরা নিজেদের অন্তিত্ও তাঁর কাছে চাইনি। তিনি নিজ কৃপার চাওয়া ব্যতীতই দিয়েছেন–

ما نبودیم وتقاضاً ما نبود لطف تو نا گفته ما می شنود

অর্থাৎ আমি ছিলাম না এবং আমার তরফ থেকে কোনো তাকিদও ছিল না। তোমার অনুগ্রহই আমার না বলা আকাজ্ঞা শ্রুবণ করেছে।

আসমান, জমিন, চন্দ্র, সূর্য ইত্যাদি সৃষ্টি করার জন্য প্রার্থনা কে করেছিল? এণ্ডলো চাওয়া ছাড়াই আমাদের পালনকর্তা দান করেছেন। এ কারণেই কাজি বায়যাভী (র.) এ বাক্যের অর্থ এরূপ বর্ণনা করেছেন। আল্লাহ তা'আলা তোমাদেকে প্রত্যেক ঐ বকু দিয়েছেন, যা চাওয়ার যোগ্য; যদিও তোমরা চাওনি। কিছু বাহ্যিক অর্থ নেওয়া হলেও কোনো অসুবিধা নেই। কারণ মানুষ সাধারণত যা যা চায়, তার অধিকাংশ তাকে দিয়েই দেওয়া হয়। যেখানে বাহ্যদৃষ্টিতে তার প্রার্থনা পূর্ণ করা হয় না, সেখানে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির জন্য অথবা সারা বিশ্বের জন্য কোনো না কোনো উপযোগিতা নিহিত থাকে যা সে জানে না। কিছু সর্বজ্ঞ আল্লাহ তা'আলা জানেন যে, তার প্রার্থনা পূর্ণ করা হলে স্বয়ং তার জন্য অথবা তার পরিবারের জন্য অথবা সমগ্র বিশ্বের জন্য বিশ্বের কারণ হয়ে যাবে। এমতাবস্থায় প্রার্থনা পূর্ণ না করাই বড় নিয়মত। কিছু জ্ঞানের ফ্রণ্টির কারণে মানুষ তা জানে না, তাই দুঃখিত হয়।

ভিত্য ইয়ে প্রকাশ করে হার দুল্লি বিষ্ণান্ত । একাল মানুষ করা যায় যে, আল্লার ভা'আলার নিয়ামত এত অধিক কে. সব মানুষ প্রকাশ করে চাইলে গণে শেষ করতে পাররে না। মানুষের নিজের অন্তির রয়ং একটি কুদ্র ক্লগং কর্প, লাসিকা, ইন্ত, পদ, দেহের প্রতিষ্ট প্রস্থি এবং শিরা-উপশিরায় আল্লার তা'আলার অন্তব্ধীন নিয়ামত নিহিত করেছে শুক্তত সৃষ্ণ, নাজ্বক ও অভিনর যন্ত্রপাতি সন্ধ্বিত এই ভ্রামামান কারখানাটি সর্বদাই কাল্লে মাণুতল রয়েছে। এবগর রয়েছে নতেমকল, ক্রমঞ্জ ও অভিনর যন্ত্রপাতি সন্ধিত এই ভ্রামামান কারখানাটি সর্বদাই কাল্লে মাণুতল রয়েছে। এবগর রয়েছে নতেমকল, ক্রমঞ্জ ও এতদুভারে অবিহিত সৃষ্টরন্ত্র। সমুদ্র ও পাহাড়ে অবিহিত সৃষ্টরন্ত্র। আধুনিক গবেষণা ও তাতে মাক্টীবন নিয়েছিত হাজারো বিশেষজ্ঞও একলোর কুল-কিনারা করতে পারেনি। এছাড়া সাধারণভাবে ধনাত্মক আলারে যেওলোকে নিয়মত মনে করা হয়, নিয়ামত সেওলোতেই সীমাবদ্ধ নয়; বরং প্রত্যেক রোগ প্রত্যেক কন্ত্র, প্রত্যেক বিশন ও প্রত্যেক শোক ও দুলি থেকে নিরাপন পারাও এক একটা স্বতন্ত্র নিয়ামত। একজন মানুষ কত প্রকার রোগে ও কত প্রকার মানসিক ও নৈহিক কটে গতিত হতে পারে, তার গণনা কেউ করতে সক্ষম নয়। এ থেকে অনুমান করা যায় যে, আল্লাহ তা'আলার সম্পূর্ণ লান ও নিয়মতের গণনা কারো ছারা সম্বরণর নয়।

জনংখ্য নিয়মতের বিনিময়ে অসংখ্য ইবাদত ও অসংখ্য শোকর জকরি হওয়াই ছিল ইনসাকের দাবি। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা
দূর্বন্মতি মানুষের প্রতি অনেক অনুমহ করেছেন। মানুষ যখন সত্যের খাতিরে খীকার করে নেয় যে, যথার্থ পোকর আদায়
করার সাধ্য তার নেই, তখন আল্লাহ তা'আলা এ খীকারোজিকেই পোকর আদায়ের স্থলাভিষিক্ত করে নেন। আল্লাহ তা'আলা
ইয়বত দাউদ (আ.)-এর এ ধরনের খীকারোজির ভিত্তিতেই বলেছিলেন- الْأَنْ كُنْ كُنْ كُنْ كُنْ الْرُورِيَةُ عَلَيْهُ اللّهِ وَالْمُورِيْةُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

আয়াতের শেষে বলা হরেছে – اَلْاَسْمَانُ كَلُمْدُرُ كُلُوْ كُلُوْ كُلُوْدُ كُلُوْدُ كُلُوْدُ كُلُوْدُ كُلُوْدُ كُلُوْدُ كُلُودُ كَا يَعْمُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ ال

۳۵ ৩৫. खात स्वत कत <u>देवतादीम तलिहल, एर आगर</u> अक्टलालक कर <u>देवतादीम तलिहल, एर आगर</u> الْبِلَدُ مَكَّةَ أَمِنًا ذَا امنِ وَقَدْ اَجَابَ اللَّهُ تَعَالَى دُعَاءَهُ فَجَعَلَهُ حَرَمًا لَا يُسفُكُ فِينِهِ دَمُ إِنْسَانِ وَلاَ يُنظُكُمُ فِينِهِ أَحَدُ وَلاَ يُصَادُ صَيدُه وَلا يُخْتَلٰى خَلاهُ وَّاجْنُبْنِي بَعَدِدْنِي وَيُنِي عَنْ أَنْ نُعْبُدُ الْأَصْنَامَ .

٣٦. رَبِّ إِنَّهُنَّ أَيِ الْأَصْنَامُ أَضْلُلُنَ كُثِيرًا مِّنَ النَّاسِ ۽ بِعِبَادَتِهِمْ لَهَا فُمَنْ تَبِعَنِي عَلَى التَّوْجِيْدِ فَإِنَّهُ مِنِنَى مِن اَهْلِ دِيْنِی وَمَنَّ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رُحِبَهُم هٰذَا قَبُلَ عِلْمِهِ أَنَّهُ تَعَالَى لاَ يَغْفِرُ الشِّركَ.

٣٧. رَبَّنَا إِنِّيُ اسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي اَيْ بَعْضَهَا وَهُوَ السَّمْعِينُلُ مَعَ أُمِّهِ هَاجِرَ بِوَادٍّ غَيْرِ ذِي زَرْع هُوَ مَكُنَّهُ عِنْدَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَكِّرُمُ الَّذِي كَانَ قَبْلَ الطُّوفَانِ رُبُّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلْوة فَاجْعَلْ افْتِدَةً قُلُوبًا مِنَ النَّاسِ تَهُويُ تَمِينُلُ وتَحَدُّنُ إِلَيْهِمْ قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ لَوْ قَالَ اَفَئِدَةُ النَّاسِ لَحَنَّتْ إِلَيْهِ فَارِسُ وَالنَّرُومُ وَالنَّاسُ رَبُومَ وَارْزُقُهُمْ مِينَ النَّهَمَرَاتِ لَعَلَّهُمُ يَشْكُرُونَ وَقَدْ فَعَلَ بِنَقْلِ الطَّائِفِ إِلَيْعِ.

প্রতিপালক! এ নগরকে অর্থাৎ মক্কা নগরীকে নিরাপদ কর; আলাহ তা'আলা তাঁর এ দোয়া কবল করেছিলেন। এ নগরীকে তিনি 'হারাম' বলে নির্ধারণ করেছেন। কোনো মানষের রক্ত সে স্থানে প্রবাহিত করা যায় না, কারো উপর জুলুম করাও বৈধ নয়। তাতে কোনো প্রাণী শিকার করা বা তার ঘাস উৎপাটন করারও অনুমোদন নেই। আরো বলেছিলেন আমাকে ও আমার পুত্রগণকে প্রতিমা পূজা হতে দুরে (तथ । أَجُنْبُنْ अर्थ जामरक मृत्त (तथ । آجُنْبُنْ ( वर्षे) পূর্বে একটি 🍰 [হতে] শব্দ উহ্য রয়েছে :

৩৬. হে আমার প্রতিপালক! তারা অর্থাৎ প্রতিমাসমূহ ক্ মানুষকে তাদের উপাসনা করার মাধ্যমে বিভ্রান্ত করেছে। তাওহীদ অবলম্বনের ক্ষেত্রে <u>যে তার অনুসরণ</u> করবে সে আমার অর্থাৎ আমার আদর্শভুক্ত আর কেউ আমার অবাধ্য হলে তুমি অবশ্যই ক্ষমাশীল প্রম দয়াল । আল্লাহ তা আলা মুশরিকদেরকে ক্ষমা করবেন না, একথা জানবার পূর্বে হ্যরত ইবরাহীম (আ.) এ দোয়া কবেছিলেন।

৩৭. হে আমাদের প্রতিপালক! আমি আমার বংশধরদের র تَبَعِيْضِيَّة تَا مِنْ ۵ مِنْ دُرُيْسِئِي <u>কতককে</u> ঐকদেশিক। ইসমাঈল ও তার মা হাজেরাকে বসবাস করালাম এক অনুর্বর উপত্যকায় মক্কায় তোমার পবিত্র <u>গুহের নিকট</u> যে গৃহ হ্যরত নূহের প্লাবনের পূর্বে ছিল। হে আমাদের প্রতিপালক! এজন্য যে, তারা যেন সালাত কায়েম করে। তুমি কতক মানুষের হৃদয় হ্বদয়সমূহ। তাদের প্রতি অনুরাগী করে দাও 🛴 गें تَبَغَيْضِيَّة असि مِنْ अदिन السُّمانِسِ ঐকদেশিক। হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) বর্লেন, 🔑 সকল মানুষেং] أفندة النَّاس না বলে যদি النَّاسِ হ্বদয়া বলা হতো তবে পারস্য, রোম সকল দেশের মানুষই তার প্রতি অনুরাগী ও আগ্রহী হয়ে পড়ত। অনুরক্ত ও আগ্রহী হওয়া । এবং ফল-ফলাদ্রি ঘারা তাদেরকে রিজিকের ব্যবস্থা কর, যাতে তার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। তায়েফ অঞ্চলটিকে এস্থানে স্থানান্তর করত এই কাজও তিনি করে দিয়েছিলেন।

بين الله المارية على هما أنبر وما به هما أنبر وما أنبر وما المبرومة المبر نُعِلُونُ ﴿ وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْ زَانَدُونُ

شَنَّى فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ يَحْتَجِلُ أَنَّ رَكُونَ مِنْ كَلَامِهِ تَعَالَى أَوْ كَلَامِ إِبْرَاهِبُمُ.

روس و المرابع المراب مُعُ الْكِيرِ إِسْمُعِيلُ ولِدُ وَلَهُ رِسْمُ وَتِسْعُونَ سَنَةً وَاسْحُقُ وَلِدَ وَلَهُ مِائَةً وَّثِنْتَا عَشَرَةً سَنَةً إِنَّ رُبُي لُسَمِينُمُ الدُّعَاَّءِ.

٤. رُبُ اجْعَلْنِي مُقِيْمَ الصَّلُوةِ وَاجْعَلْ مِنْ أَرْبُتُونَى مَنْ يُقِيمُهُا وَاتَىٰ بِمَا لِإِعْلَامِ اللَّهِ تَعَالٰى لَهُ أَنَّ مِنْهُمْ كُفَّارًا رَبُّنَا وَتُغَبُّلْ رع أوالمذكري

১ ১ ا ا قَبِلُ الْنَّهُ وَلِوَالِدَى هُذَا فَبِلُ الْنَّهِ الْمَا اغْفِرُ لِلْيُ وَلِوَالِدَى هُذَا فَبِلُ الْن يُتَبَيَّنَ لَهُ عَدَاوَتُهُمَا اللَّهِ وَقِيلُ أَسْلَمَتْ أُمُّهُ وَقُرِئَ وَالِّدِي مُفْرَدًا وَوَلَدِي وَلِلْمُ وْمِنْمِنَ بَرِم يَقُوم بِثَبِثُ الْحِسابُ. يُوم يقوم بِثبِثُ الْحِسابُ.

যা আমরা গোপন করি আর যা আমরা প্রকাশ করি। আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর কিছই আল্লাহ তা'আলার নিকট গোপন থাকে না। کَ نُخْفُ या আমরা গোপন कि व कर्ताि आन्नाश्वर و رُمَا يَخْفَى عَلَى اللَّه ا হতে পারে বা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এরও হতে পারে। مِنْ شَيْءِ এ স্থানে مِنْ नमि زَانَدَة वा অভিব্রিক।

আমার বার্ধক্যে ইসমাঈল তার জনোর সময় তার বয়স ছিল নিরানকাই ও ইসহাককে তাঁর জন্যের সময় তাঁর বয়স ছিল একশত বারো বংসর দান করেছেন : আমার প্রতিপালক অবশ্যই প্রার্থনা শুনে থাকেন। ه عَلَى الْكَبُر । आयाक नान करत्र एन وَهُبُ لِيُّ ছানে এর্ন শব্দটি ন্র্ন [সল্লেণ্ড] অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে ৷ ৪০. হে আমার প্রতিপালক: আমাকে সালাত কায়েমকারী বানাও এবং আমার বংশধরদের কতককেও তা কায়েমকারী বানাও ৷ হে আমাদের প্রতিপালক! আমার উক্ত প্রার্থনা কবুল কর। مِنْ ذُرِيْتُنِي আল্লাহ তাঁকে জানিয়ে দিয়েছিলেন যে, তাঁর বংশধরদের মধ্যে কত কাফেরও হবে সেহেত এ স্থানে তিনি ना अंकरमिक مِنْ تَبَعِيْضِيَّة पायाय ব্যবহার করেছেন।

হবে সেদিন আমাকে, আমার পিতামাতাকে এবং বিশ্বাসীদেরকে ক্ষমা কর। তাঁর পিতামাতা উভয়ই আল্লাহ তা'আলার দুশমন ছিলেন এ কথা জানার পূর্বে তিনি তাদের জন্য দোয়া করেছিলেন। কেউ কেউ বলেন, তার মা ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন। অন্য এক কেরাতে وَالدِي শব্দটি একবচন وَالدِي রূপে পঠিত

### তাহকীক ও তারকীব

বন্ধ, সুরায়ে বাকারাতে 🎞 নাকেরাহ ব্যবহৃত হয়েছে। আর এখানে 🕮 মারেফা। এতে কি হিক্সত রয়েছে উত্তর, সূরা বাকারাতে নির্মাণের পূর্বে দোল্লা করেছিলেন যে, হে আল্লাহ আপনি এখানে একটি শহর নির্মাণ করে দিন। আরু এবানে যে দোৱা রয়েছে তা নির্মাণের পরে তা নিরাপদ শহরে পরিণত রপ্তরার জন।।

बां बारा हें हानि चेंग्हाता। पर्व हाना नवुक घान देंगानि चेंग्हाता। الْإِخْتِلَاءُ नवह - إِخْتِمَالُ वात : فَوُلُمُ يُخْتَلَى نُرُنُ वात नात्व نُمُنُ عَرْضًا कात أَخِنُبُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ الْجَنُبُ عَلَى اللهُ ال نُرُنُ अता الْجِنُبُ नह्म कि नात्व : وَاحِدْ مُذَكُّرُ حَاضِرُ नव्य اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ

वला عِنْدُ بَيْنِ الْمُحُومِ . ﴿ वृष्किकतं वाता त्रिहे श्रद्धांत कवाव त्मथंत्रा हतारह त्य . قَوْلُهُ ٱلَّذِي كَانَ قَبْلَ الطُّوقُانِ किंजात रेवं रता। यनन وَمَنْدُ بَيْنِ الْمُحُومِ مَا عَجْمَا اللهُ عَنْدُ وَيْ زُرْع वना विकात रेवं रता।

উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো بَبُت বলা হয়তো مَا يَكُونُ -এর হিসেবে হয়েছে অথবা مَا يَكُونُ -এর হিসেবে অর্থাৎ হযরড নৃহ (আ.)-এর প্লাবনের পূর্বে তথায় ঘর ছিল ভবিষ্যতেও তা বিদ্যমান থাকবে।

قَوْلُهُ اِسْمُعِيْلُ وَاسْطُقُ : ইসমাঈল এ কারণে নামকরণ করা হয়েছে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) যখন সন্তানের জন্য আল্লাহ তা'আলার সমীপে দোয়া করতেন, তখন বলতেন برائل অর্থ হলো হলে। হলে। হলে। করি আর্থ শ্রবণ কর আর المنابع والمنابع المنابع المنابع والمنابع والمناب

এর উপর হয়েছে। وَخَمَلُنِي এর আতফ إِجْمَلُنِي এর আতফ وَمِنْ ذُرْتِتِي এর উপর হয়েছে। قُولُهُ إِجْمَلُنِي এর উপর হয়েছে। এর ফিটার মাফউল উহা রয়েছে।

# প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে তাওহীদ বিশ্বাসের যৌজিকতা, গুরুত্ব এবং শিরক সংক্রান্ত মূর্বতা ও নিন্দাবাদ বর্ণিত হয়েছে। তাওহীদের ব্যাপারে পয়গাম্বরগণের মধ্যে সবচাইতে অধিক সফল জিহাদ হয়রত ইবরাহীম (আ.) করেছিলেন। এজন্যই হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর দীনকে বিশেষভাবে 'দীনে হানীফ' বলা হয়। এবই প্রকাপটে আলোচ্য আয়াতসমূহে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর কাহিনী বিবৃত হয়েছে। আরো একটি কারণ এই বে, পূর্ববর্তী الْأَيْنِيَ بُكُولًا بِعَنْهُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

বলা বাছলা, তথু ইতিহাস বর্ণনা করার লক্ষেই কুরআন পাকে পয়ণাশ্বরণধের কাহিনী ও অবস্থা বর্ণনা করা হয়নি: বরং এসব কাহিনীতে মানব জীবনের প্রতিটি বিভাগ সম্পর্কে যেনব মৌলিক দিকনির্দেশ থাকে, সেগুলোকে ভাস্বর রাখার জন্য এসব ঘটনা বারবার কুরআন পাকে উল্লেখ করা হয়েছে।

এখান প্রথম আয়াতে হ্যরত ইবরাহীম (আ,)-এর দৃটি দোয়া উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথম দোয়া - رَبُ الْمِكُلُ مُلْنَا الْمِكُلُ الْمُكُلُ الْمُكَا الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِعُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ وَالْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ وَلَائِمُ الْمُكَالِكُ وَمِنْ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ وَالْمُعَلِّلِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُ وَلَيْكُوالِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكَالِكُولِ اللّهُ الْمُكَالِكُ الْمُكِلِكُ الْمُكَالِكُ الْمُكِ اللهُ الْمُعَلِّذِي الْمُعَلِّكُ الْمُكَالِكُ الْمُكِلِي الْمُلِكِلِي الْمُعَلِّكِلِي الْمُعَلِيكِ الْمُعَلِي

এরণর মক্কায় যথন জনবসতি স্থাপিত হয়ে যায়, তখন এ আয়াতে বর্গিত দোয়াটি করেন। এ ক্ষেত্রে মক্কাকে নির্দিষ্ট করে দোয়া করেন যে, একে শান্তির আবাসস্থল করে দিন। দ্বিতীয় দোয়া এই যে, আমাকে ও আমার সন্তানসন্তাতিকে মূর্তিপূক্ষা থেকে বাঁচিয়ে রাহুন।

পরণাম্বরণণ নিম্পাপ। তাঁরা শিরক, মূর্তিপূজা এমনকি কোনো গুনাহও করতে পারেন না। কিন্তু এখানে হযরত ইবরাহীম (আ.) দোয়া করতে পিয়ে নিজেকেও জন্তর্ভুক্ত করতেন। অথবা আসল উদ্দেশ্য ছিল সন্তানসন্ততিকে মূর্তিপূজা থেকে বাঁচানোর দোয়া করা। সন্তানদেরকে এর গুরুত্ব বুখাবার জন্য নিজেকেও দোয়ায় শামিল করে নিরেছেন।

আল্লাহ তা আপা সীয় দোৱের দোয়া কবুল করেছেন। ফলে তাঁর সন্তানরা দিরক ও মূর্তিপূজা থেকে নিরাপদ থাকে। প্রদু 
ইঠতে পারে যে, মঞ্জাবাসীরা তো সাধারণভাবে হযরত ইবরাইম (আ.)-এর বংশধর। পরবর্তীতে তো তাদের মধ্যে মূর্তিপূজা 
বিদ্যমান ছিল। বাহরে মূহীত এছে হযরত সুকিয়ান ইবনে উন্নাইনাহ (ম.)-এর বরাত দিরে হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর উন্তরে 
বলা হরেছে যে, হযরত ইসমাঈল (আ.)-এর সন্তানদের মধ্যে কেউ প্রকৃতপকে মূর্তিপূজা করেননি; বরং যে সময় জুরহাম 
গোরের গোকেরা মঞ্চা অধিকারে করে এর সন্তানদেরকে হেরেম থেকে বের করে দেয়, তখন ভারা হেরেমের প্রতি অপাধ 
ভালোবাসা ও সন্থানের কারণে এখানকার কিছু পাধর সাথে করে নিয়ে যায়। তারা একলোকে হেরেম ও বারস্কুলাহর দারক 
হিসেবে সামনে রেখে ইবাদত করত এবং একগোর প্রদক্ষিণ তিতরাক। করত। এতে আন্তার তার্তালা বাতীত অন্য উপাস্যের 
কোনোপ্রপ ধারণা ছিল না; বরং বারস্কুলাহর দিকে মূখ করে নামাজ পড়া এবং বারস্কুলাহর তথরাক করা বেমন আল্লাহ 
হাজালারই ইবাদত, তেমনি তারা এ পাধরের দিকে মূখ করা এবং একগো তওলাক করাকে আল্লাহ তাজালার ইবাদতের 
পরিপদ্ধি মনে করত না। এবপর এ কর্মপন্থাই মূর্তিপূজার করেণ হয়ে যায়।

ন্ধিচীর আরাতে এ দোরার কারণ বর্ণনা করে বলা হরেছে বে, মূর্তিপূঞ্জা থেকে আয়ানের অব্যাহতি কামনার কারণ এই বে, এ মূর্তি অনেক মানুষকে পথ্যইতার লিঙ্ক করেছে। হ্বরত ইবরাহীয় (আ.) দীয় পিডা ও জাভির অভিজ্ঞতা থেকে একবা বলেছিলেন। মূর্তিপূজা তাদেরকে সর্বপ্রকার মঙ্গল ও কল্যাণ থেকে বঞ্চিত করে দিরেছিল।

আয়াতের লেষে বলা হয়েছে— ক্রিটার বিশিষ্ট বিশিষ্ট বিশিষ্ট বিশ্বিষ্ট বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বিশ্বিষ্ট বিশ্ব বিশ্ব

আল্লাহ তা'আলার এ দুজন মনোনীত পয়গাম্বর কাফেরদের ব্যাপারে সুপারিশ করেননি। কারণ এটা ছিল আদব ও শিষ্টাচারের পরিপন্থি। কিছু একথা বলেননি যে, কাফেরদের উপর আজাব নাজিল করুন; বরং আদবের সাথে বিশেষ ভঙ্গিতে তাদের ক্ষমার স্বভাবজাত বাসনা প্রকাশ করেছেন মাত্র।

'অন্তরগত অবস্থা' বলে ঐ দুঃখ, মনোবেদনা ও চিন্তাভাবনা বৃথানো হয়েছে, যা একজন দুগ্ধপোষ্য শিশু ও তার জননীকে উনুক্ত প্রান্তরে নিঃসম্বল, ফরিয়াদরত অবস্থায় ছেড়ে আসা এবং তাদের বিচ্ছেদের কারণে স্বাভাবিকভাবে দেখা দিচ্ছিল। 'বাহািক আবেদন-নিবেদন' বলে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর দোয়া এবং হয়রত হাজেরা (আ.)-এর ঐসব বাকা কুথানো হয়েছে, যেগুলো আল্লাহ তা'আলার আদেশ ভনার পর তিনি বলেছিলেন অর্ধাৎ আল্লাহ তা'আলা যখন নির্দেশ দিয়েছেন, তখন তিনি আমাদের জন্য যথেষ্ট। তিনি আমাদেরকে বিনষ্ট করবেন না। আয়াতের শেষে আল্লাহ তা'আলার জ্ঞানের বিত্তি আরো বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, আমাদের বাহ্যিক ও অন্তরগত অবস্থাই কেন বিলি, সমস্ত ভূমণ্ডল ও নতোমগুলে কোনো বস্তুই তাঁর অজ্ঞাত নয়।

ं हैं । ﴿ وَهُمَا لِمُعَالِمُ الْحَدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهُمَا لِي عَلَى الْحَبَرِ اِسْمَاعِيْلَ وَاسْحَاقَ طَ إِنَّ رَبِّيْ لَسَمِيْعُ الدَّعَاءِ এ আয়াতের বিষয়বন্ধও পূর্ববতী দোয়ার পরিশিষ্ট। কেননা দোয়ার অন্যতম শিষ্টাচার হক্ষে দোয়ার সাথে সাথে আল্লার তা আলার প্রশংসা ও গুণ বর্ণনা করা। হযরত ইবরাহীম (আ.) এ ছলে বিশেষভাবে আল্লাহ তা আলার একটি নিয়ামতের শোকর আদায় করেছেন। নিয়ামতটি এই যে, ঘোর বার্ধকোর বয়সে আল্লাহ তা আলা তার দোয়া করুল করে তাঁকে সুসন্তান হযরত ইসমাঈল ও হযরত ইসহাক (আ.)-কে দান করেছেন।

এ প্রশংসা বর্ণনার এদিকেও ইপিত রয়েছে যে, নিরসঙ্গ ও নিরেহার অবস্থার জনশূন্য প্রান্তরে পরিত্যক লিজটি আপ্রারই নান আপনিই তার হেজাজত করুন। অবশেষে الْمُنَاءِ اللَّهَاءِ वर्गा अপ্রশান বর্ণনা সমাপ্ত করা হারেছে অর্থাৎ নিস্কাই আমার পালনকর্তা নোৱা দাববকারী অর্থাৎ করুবকারী।

সবংশবে একটি বাপক অর্থবোধক নোয়া করলেন ﴿لَيْسِيَّالُ بِيَكُوْمُ الْخَيْسَالُ ﴿ অর্থাং রে আমার পালনকর্তা: আমাকে আমার পিতামাতাকে এবং সব মুমিনকে ক্ষমা করুন, ঐদিন, বেদিন হাপরের মহাদানে সারা জীবনের কাজকর্মের ডিসাব নেওয়া চাব।

এতে তিনি মাতাপিতার জন্যও মাণান্ধিরাতের দোরা করেছেন। অথচ পিতা অর্থাৎ আষর যে কান্ধের ছিল, তা কুরঝান পাঝেই উদ্বিধিত আছে। সম্ভবত এ দোরাটি তখন করেছেন যখন হয়বত ইবরাহীম (আ.)-কে কান্ধেরদের জন্য দোরা করতে নিবেধ করা হয়নি: অন্য এক আরাতেও অনুরূপ উল্লেখ আছে- رَاغْفَرْ لَاَمْرِرَافُ كَانَ مَنْ الشَّالَيْنَ الْمُثَالِّمِيْرَ

বিধান ও নির্দেশ : আলোচ্য আরাভসমূহ থেকে দোরার যথাবিহিত পছতি জানা গেল বে, বারবার কাকৃতিমিনতি ও ক্রন্সন সহতারে দোরা করা চাই এবং সাথে সাথে আলাহ তা'আলার প্রশংসা ও গুণ বর্ণনা করা চাই। এভাবে প্রবদ আশা করা যার বে, দোরা করল হবে।

### অনুবাদ :

يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ م الْكَافِرُونَ مِن اَهْلِ مَكَّةَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ بِلا عَذَابِ لِيَوْم تَشْخُصُ فِيْه ٱلاَبْصَارُ لِهَوْلِ مَا تَزْيَى يُقَالُ شَخَصَ بَصَرُ فُلاَنِ أَى فَتَحَهُ فَلَمْ يَغْمِضُهُ.

٤٣. مُهَ طِعِيْنَ مُسْرِعِيْنَ حَالٌ مُقَنعِيْ رَافِعِيْ رُؤْسِهِمْ إِلَى السَّمَاءِ لاَ يَرْتَدُ الِيَهِمْ طَرْفَهُمْ بَصَرُهُمْ وَأَفْتِدَتُهُمْ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُهُمْ هُواْءً حَالِيَةٌ مِنَ الْعَقْلِ لِفَزعِهِمْ.

٤٤. وَآنَذُرُ خَوَّفُ بِهَا مُحَمَّدُ النَّاسَ الْكُفَّارَ يَوْمَ يَأْتِيْهِمُ الْعَلَالُ هُو يَوْمُ الْقِيْمَةِ فَيَقُولُ النَّذِيْنَ ظَلَمُوا كَفَرُوا رَبَّنَا آخِرْنَا بِاَنْ تَرُدُنَا إِلَى النَّدُنْيَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيْبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ بِالتَّوْحِيْدِ وَنَتَّبَعْ الرُّسَلَ ع فَيُقَالُ لَهُمْ تَوْسِيْخًا أُوَلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ حَلَفْتُمْ مِنْ قَبِلُ فِي الدُّنْيَا مَا لَكُمْ مِنْ زَائِدَةُ زُوالِ عَنْهَا إلى الْأَخِرَة .

٤٥. وَسَكَنْتُمْ فِيْهَا فِيْ مَسْكِن الَّذِيْنَ ظُلَمُ وْ آ اَنْفُسَهُمْ بِالْكُفُر مِنَ الْاُمُمَ السَّابِقَةِ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَابِهِمْ مِنَ الْعُقُوْيَةِ فَلَمْ تَنْزَجُرُوا وَصَرَبْنَا بَيُّنَّا لَكُمْ الْآمَنْ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَا فَكُمْ تَعْتَبُرُوا .

- د الله عَالَى وَلاَ تَحْسَبَنَّ اللَّهُ عَافِلاً عَمَّا اللَّهُ عَافِلاً عَمَّا لَى وَلاَ تَحْسَبَنَّ اللَّهُ عَافِلاً عَمَّا যে, সীমালভ্যনকারীরা মক্কাবাসী কাফেররা যা করে <u>আল্লাহ তা'আলা সে বিষয়ে অনবধান। তবে তিনি</u> তাদেরকে আজাব না দিয়ে সেই দিন পর্যন্ত অবকাশ দিয়ে রাখবেন যেদিন এর বিভীষিকা দর্শনে চক্ষু হয়ে যাবে স্থির। كَشْخُصُ فَيْهُ أَلْأَبْصَارُ निर्निমেষে চক্ भूत ताथात क्ला वना हाँ - الله عَلَى بَصَرُ فُلَانَ क्रांव वना हाँ व অর্থাৎ অমুক জনের চক্ষু বন্ধ না করে খুলে রেখেছে।
  - ৪৩. আকাশের দিকে মাথা তুলে তারা ছুটাছুটি করবে তাদের দিকে তাদের দৃষ্টি ফিরবে না আর তাদের অন্তর হবে বিকল। ভয়-বিহ্বলতার কারণে জ্ঞানশূন্য ও কিংকর্তব্যবিমূদ। مَالٌ طَعَيْنَ वा অবস্থা ও ভাববাচক পদ। অর্থ- দ্রুত ছুটাছুটি করা। مُغْنعى । তুলে। طُ ثُن চক্ষু। হিদয়সমূহ।
  - 88. হে মুহাম্মদ 🚃 ! যেদিন শান্তি আসবে সেদিন সম্পর্কে অর্থাৎ কিয়ামতের দিন সম্পর্কে মানুষকে কাফেরগণকে সূতর্ক কর। তখন সীমাল্জ্যনকারীরা অর্থাৎ কাফেররা বলবে, হে আমাদের প্র<u>তিপালক!</u> <u>আমাদেরকে কিছু কালের জন্য অবকাশ দাও।</u> অর্থাৎ দুনিয়ায় ফিরিয়ে দাও আমরা তাওহীদ সম্পর্কিত <u>তোমার আহ্বানে সাড়া দেব এবং রাস্লগণের</u> অনুসরণ করব। ধিক্কার ও ভর্ৎসনা করে তাদেরকে বলা হবে <u>তোমরা</u> ক<u>ি পূর্বে</u> অর্থাৎ দুনিয়াাতে <u>শপথ</u>করে বলতে না যে তোমাদের কোনো ধ্বংস নেই? দুনিয়া হতে আখেরাতের দিকে তোমাদের অপসৃতি নেই। مِنْ এ স্থানে وَوَال । তামরা কসম খেতে । أَفْسَمْتُمْ শব্দটি হৈটার্চ বা অতিরিক্ত ।
  - ৪৫. তোম<u>রা বাস করেছ তাদের আবাস</u>ভূমি<u>তে</u> পূর্ববর্তী উন্মতগণের মধ্যে কৃফরি করত যারা নিজেদের প্রতি জ্বুম করেছিল এবং তাদের সাথে আমি কি কুরেছিলাম যে শাস্তি প্রদান করেছিলাম তাও তোমাদের <u>নিক</u>ট সুবিদিত ছিল। কিন্ত তোমরা \_\_\_\_\_\_ তাতেও ভীত ও সতর্ক হওনি এবং কুরআন কারীমে তোমাদের জন্য দৃষ্টান্তও দিয়েছিলাম বিবৃত করেছিলাম কিন্ত তোমরা তাতেও শিক্ষা গ্রহণ করনি।

٤٦. وَقَدْ مَكُرُوا بِالنَّبِيِّي عَنْ مَكْرَهُمْ حَبِّثُ آرَادُواْ قَتْلُهُ آوْ تَقْبِيْدَهُ آوْ إِخْرَاجُهُ وَعِنْدُ اللَّه مَكْرُهُمْ د أَيْ عِلْمُهُ أَوْ جَزَازُهُ وَإِنَّ مَا كَانَ مَكُرُهُمْ وَانْ عَظْمَ لِتَزُولَ مِنْهُ الْجِبَالَ ٱلْمَعْنِي لَا يُعْبَأُ بِهِ وَلَا يَضُرُّ إِلَّا ٱنْفُسَهُمْ وَالْمُرَادُ بِالْجِبَالِ هِنَا قِيْلَ حَقَيْقَتُهُا وَقَيْلَ شَرَانُهُ الْاسْلَامِ الْمُشَبَّهَةُ بِهَا فِي الْمُ الْقَرَار وَالثُّبَات وَفَى قِرَاءَةِ بِفَيْعِ لَامٍ لَتَزُولُ وَرَفْعِ الْفَعْلِ فَانْ مُخَفَّفَةٌ وَالْمُرَادُ تَعْظيمُ مَكْرِهِمْ وَقَيْلَ ٱلْمُرَادُ بِالْمَكْرِ كُفْرُهُمْ وَيُنَاسِبُهُ عَلَمَ النَّانِيَةِ تَكَادُ السَّمُوٰتِ يَتَفَفَّطُرْنَ منهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِيرُ الْجَبَالُ هَدًّا وَعَلَى الْأُولِيٰ مَا قُرِئُ وَمَا كَانَ -

٤٧ عَمْ فَكُلُ تُحْسَبَنَ اللَّهُ مُخْلَفَ وَعَدِه رُسُلُهُ عَلَى اللَّهِ مُخْلَفَ وَعَدِه رُسُلُهُ ع بِالنَّصْرِ إِنَّ اللَّهُ عَزِيْزُ غَالِبُ لَا يُعْجِزُهُ شَيُّ ذُو انْتِقَام مِثَنْ عَصَاهُ .

هُوَ يَوْمُ الْقَيْعَةِ فَيُحْشُرُ النَّاسُ عَلَي أَرْضِ بَيْضًا ، نَقَيَّةٍ كَمَا فِي حَدِيْثِ الصَّحِبْحَبُنِ وَرَوْى مُسْلِمُ حَدِيثَ سَيْسِلَ النَّبِسُّ عَلَيْ أَبِسْ النَّاسُ يَوْمَنْذِ قَالَ عَلَى الصِّرَاطِ وَبَرَزُواْ خَرَجُوا مِنَ الْقُبُورِ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْفَهَارِ . ৪৬, তারা রাস্পুল্লাহ 🚟 সম্পর্কে ভীষণ চক্রান্ত করেছিল তাকে হত্যা বা বন্দী বা বহিষ্ণারের ষ্ড্যুত্র করেছিল : তাদের চক্রান্ত অর্থাৎ তাদের চক্রান্ত ও ষড়য়ান্ত্রর জ্ঞান বা তার প্রতিফল আলাহ তা'আলার নিকটই রয়েছে : তাদের চক্ৰান্ত ভীষণ হলেও এমন ছিল না যাতে পৰ্বত টলে যেত : অর্থাৎ তা তেমন কোনো ধর্তবোর মধ্যে ছিল না। আর তা দারা তাদের নিজেদের বাতীত অনা কারো ক্ষতি করতেছিল না يَ نَكُنَ । এ স্থানে ্রা শব্দটি না-বোধক 🖵 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে । أَيْكُنُ الْجِعَالُ পর্বত টলে যেতো। কেউ কেউ বলেন, এ স্থানে এ ্রিটা বা পর্বত বলতে আক্ষরিক অর্থেই পর্বতকে বঝানো হয়ৈছে। কেউ কেউ বলেন, তা দারা ইসলামি শরিয়ত ও বিধিবিধান বুঝানো হয়েছে। দঢ়তা ও স্থায়িত হিসেবে এ স্থানে তাকে পর্বতের সাথে উপমা দেওয়া হয়েছে। অপর এক কেরাতে ্র্নি: এর প্রথম 🍾 অক্ষরটিতে ফাতাহ ও তার শেষে انْ كَانَ সহ পঠিত হয়েছে। এমতাবস্থায় رَنْعُ শৃন্ধটি হা তাশদীদবিহীনরূপে লঘুকৃত বলে গণ্য হবে। এ বাক্যটির উদ্দেশ্য হচ্ছে তাদের চক্রান্তের ভীষণভা বঝানো : অর্থাৎ ডাদেব চক্রান্ত এত মাবাজক ও ভীষণ যে তাতে অবশ্য পর্বত পর্যন্ত টলে যেতোঃ কেউ কেউ বলেন, الْمَكْر বলতে এ স্থানে তাদের কুফরিকেই र्यादना श्रम्पाद - تَكَادُ السَّمْوَاتُ يَتَفَعُّرُنَ مِنْهُ وَيَنْشُقُّ - युआरना श्रमहा - व्यादन وَيَنْشُقُون अश्रीविक्त विजीय के अश्रीविक्त विजीय के श्रितं के देने विक्रमों के में কেরাতটির সাথে সামঞ্জস্যপূর্ণ। আর أَنْ كَانَ -এর স্থলে لَـ ্র্রিট -এর কেরাত প্রথম কেরাত অর্থাৎ 👸 नेमটি 🖒 অর্থ -বাচক হওয়ার কেরাতটির সাথে সামগুসাপর্ণ।

রাসুলগণকে প্রদত্ত সাহায্যের প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করেন ৷ আলাহ তা'আলা অবশ্যই পরাক্রমশালী কিছুই তাঁকে অপারণ করতে পারে না । যারা তার অবাধাচরণ করে তাদের হতে তিনি প্রতিশোধ গ্রহণকারী।

٤٨ 8৮. चत्र कत <u>त्यिमिन পृथिवी পत्रिवर्जिङ इत्र अना পृथिवी . اُذْكُرْ يَوْمَ تَبُدَلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْلَارْضَ وَالسَّمَاوْتُ</u> হবে এবং আকাশমওলীও। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন। সহীহাইন অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিম শরীফের হাদীসে আছে, পরিষার খালি এক ময়দানে মানুষকে ঐ দিন একরে করা হবে। মুসলিম একটি হাদীস বর্ণনা করেন, রাস্লুল্লাহ 🚐 -क् बिखाना कवा रखिंहन, मानुष वे मिन काषाव অবস্থান করবে। তিনি বলেছিলেন, পুলের উপরে: আর সকলেই এক ও পরক্রেমশালী আল্লাহ তা আলার উদ্দেশ্যে জাহির হবে কবর হতে বের হবে।

يَوْمَنِذِ مُّقَرِّنِينَ مَشْدُودِيْنَ مَعَ شَيَاطِيْنِهمَّ فِي الْأَصْفَاد الْقُبُود أو الْآغْلالِ.

٥. سَرَابِبْلُهُمْ قُمْ صُهُمْ مِنْ قَطِرَانِ لِأَنَّهُ أَبْلُغُ لِاشْتِغَالَ النَّارِ وَتَنَغَشَى تَعْلُواْ وجُوهِهُمُ النَّارُ.

٥١. لِيَجْزَى مُتَعَلِّقُ بِبَرَزُوا اللَّهُ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتُ م مِنْ خَبْرِ وَشَرِّ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحسَاب يُحَاسِبُ جَمِيْعَ الْخَلْق فِيْ قَدْر نِصْفِ نَهَارِ مِنْ أَبَّامِ الدُّنْيَا لِحَدِبْثِ بِذُلكَ .

०४ अ अ खड़े आन कुत्रजान मानुरावत अना जक वार्जा अर्था: ﴿ الْمُعْرَانُ بَالْمُ لِلنَّاسِ أَيْ أَنْ زِلَ لِتَبْلِيْغِهُم وَلِينُذُرُوا بِهِ وَلِينَعْلَمُوا بِمَا فِيْهِ مِنَ الْحُجَجِ إِنَّمَا هُوَ أَى اللَّهُ إِلَٰهٌ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاحِدٌ وَلِيَلَّذَّكُّورَ بِإِدْغَامِ التَّاءِ فِي الْاَصْلِ فِي اللَّالِ يَتَّعِظُ أُولُوا الْآلْبَابِ اَصْحَابُ الْعُقُولِ.

সেদিন তুমি অপরাধীদেরকে ! 📻 ১১ ৪৯. হে মুহাখদ 😑 ! সেদিন তুমি অপরাধীদেরকে কাফেরদেরকে তাদের শয়তানের সাথে শৃঙ্খলে বাঁধা <u>দেখবে।</u> تَرُى তুমি দেখবে। مُقَرَّنيْنُ শয়তানের সাথে বাঁধা। الْاصْغَاد পায়ের বা গলার বেডি।

> ৫০. তাদের জামা হবে আলকাতরার আগুনে তা অতিশীঘ্র ও অধিক উত্তপ্ত হয়। আর অগ্নি আচ্ছনু করবে তাদের प्रथम्छन । سَرَائِلُهُمْ छाम्तत जामानसृह । سَرَائِلُهُمْ আচ্ছন্র করে নেবে।

> ৫১. সকলেই উপস্থিত হবে এজন্য যে, ভালো বা মন্দ আল্লাহ তা'আলা প্রত্যেক কৃতকর্মের প্রতিফল দেবেন। ্রেক্র্র্র্য তা ৪৮ নং আয়াতে উল্লিখিত الْمُرِينَ ক্রিয়ার সার্থে مُعَمَّلُةٌ বা সংশ্রিষ্ট। আল্লাহ তা'আলা অবশ্যই শীঘ্র হিসাব গ্রহণকারী। হাদীসে উল্লেখ আছে যে. এ দুনিয়ার দিন অনুযায়ী অর্ধ দিনের ভিতর তিনি সকল সষ্টির হিসাব গ্রহণ করে নেবেন।

> তা অবতীর্ণ করা হয়েছে তাদের নিকট আল্লাহ তা'আলার তাবলীগ ও বার্তা পৌছানোর জন্য আর তা দারা যেন তারা সতর্ক হয় এবং তাতে যে সমস্ত দলিল-প্রমাণ রয়েছে তা দারা জানতে পারে যে তিনিই অর্থাৎ আল্লাহ তা আলাই একমাত্র উপাস্য এবং যাতে বোধশক্তি সম্পন্নরা উপদেশ গ্রহণ করে । হিঁই তাতে মূলত ; অক্ষরটিতে ্র -এর ়িট্টো বা সন্ধি সাধিত হয়েছে। অর্থ যেন সে উপদেশ এইণ করে। 🕍 الْاَلْيَاتِ যারা বোধশক্তির অধিকারী।

### তাহকীক ও তারকীব

े अत त्रीशाह। खर्ध : ﴿ وَجُد مُوَنَّتُ غَالِبٌ अष- مُضَارِعٌ सामनात रूए مُشَارِعٌ अमि : ﴿ عَوْلُهُ تَشْخَصُ হলো– দণ্ডের সাথে বেঁধে অপরাধীকে শান্তি দিতে দেখা, চোখ খোলা থাকা, চোখ উঠা।

बर्श- الْمُطَاعُ ट्रांट मांजनात الْعَمَالُ इस्ता कारान -এর तह्तिन, तात الْعَلَا : عَقُولُهُ مُهُطعيْن أَضْعَابُ الْأَبْضَارِ مُهْطِعِيْنَ –श्दारह । छेश हैरात्रक राता - عَالُ कर्ता, क्विं اَصْعَابُ الْآبَضَار مُهْطِعِيْنَ مُعْنِعِبْنَ प्र्ति की (ت. ن. ع) मूलवर्ग إِسْمُ فَاعِلْ आসमात रूर्छ إِفْعَالُ और : قَوْلُهُ مُقَبْعِي ইযাঁফতের কারণে يُونُ টি পড়ে গেছে। অর্থ– উথিত ।

- अद वहरहमे । अर्थ- क्रमग्र, उस्तर, मिन ؛ تُزَادُ रामा أَنْثِيدًا : فَقُولُـهُ أَفْتِنْتُهُمْ

مَوَا ُ अर्थ भूना, বালি, ভয়তীতির কারণে হুদয় শূনা হওছা ৷ প্রত্যেক কল্যাণকর বন্ধু থেকে বালি ، مَوَادُّ هَوَادُ সেই শূনা প্রান্তবকে বলা হয় যা আকাল ও পাতালের মাঝে বিদ্যামান রয়েছে ৷ পরিভাষায় জিতু হুদারের وَمِنْكُ تُعَالَي نَحْرُنُ الْكَ : فَلُوكُمْ نُجُمِنُ আমরের জবাব হয়েছে ৷

: পূর্বের সাথে সম্পর্ক স্থাপনের জন্য এটা উহ্য মানার প্রয়োজন হয়েছে।

كَيْشُ . এव कातक रात और केरा हैवावक रात और 'مُشَنِّرُ वाता कात का राता और केरा हैवावक रात और कि بَنْشُ مُنْشُؤ لَكُمْ كَيْشُ مُنْشَانًا إِنْهِ

غُوْلَ مُ فَطَّرُنُ : غُوْلَ مُ فَطَرُنُ : قَوْلَ مُ فَطَرُنُ : غَوْلَ مُ فَطَرُنُ : غَوْلَ مُ فَطَرُنُ ইটকে মালিদ করে দেওলা হয় তবে পাচড়া ভালো হয়ে যায়। আচন বৃব দ্রুত এটাকে গ্রহণ করে এবং এটা দুর্গন্বযুক্ত হয়ে গতে। কেউ কেউ একে গন্ধক বলেছেন। আবার কেউ কেউ একে আলকাতরা বলেছেন।

হয়েছে। তার মাৰবানের অংশটি: আর্থাৎ কুর্নিট্র নির্দ্ধিত নুর্ন্ত হয়েছে। তার মাৰবানের অংশটি: فَوْلُكُ مُتَعَلَقُ بِبَرَرُوا الْمَالِمُ وَمِنْ وَمِنْ الْمَالِمُ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمَا مُعْلِمُ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمُؤْلِمُ وَمُواللّهُ وَمُؤْلِمُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ ال اللّهُ اللّهُ

# প্রাসঙ্গিক আন্সোচনা

া নুরা ইবরাইয়ে পরণাদর ও তাদের সম্প্রদারের কিছু কিছু অবস্থার বিবরণ আন্নাহ তা তাদের সম্প্রদারের কিছু কিছু অবস্থার বিবরণ আন্নাহ তা আদার বিধানের বিকন্ধাচারণকারীদের অতত পরিণাম এবং সবদেবে হবরত ইবরাইম (আ.)-এর আদোচনা হিল। তিনি বারত্বস্তাহ পুননির্মাণ করেন, তার সন্তানদের জন্ম আন্তাহ তা আলা মঞ্জা মুকাররমার জনবসতি স্থানন করেন এবং এর অবিবাসীদের সর্বপ্রকার সূব, শান্তি ও অসাধারণ অর্থনৈতিক সুবোগ-সুবিধা দান করেন। তারই সন্তানসন্ততি বনী ইসরাইল পরি কুরআন ও রাস্কুলাহ — এব সর্বপ্রথম সন্তোধিত সম্প্রদার।

সূত্য ইংরাইমের আলোচ্য এ সর্বশেষ রুকুণ্ডে সারসংক্ষেপ হিসেবে মন্তাবাসীদেরকেই পূর্ববর্তী সম্মানরসমূহের ইতিবৃত্ত থেক শিক্ষা রহদের আদেশ দেওরা হরেছে এবং এবনো চৈডন্যোদর না হওরার অবস্থার কিয়মতের তরাবহ শান্তির তর রদর্শন করা হরেছে।

প্রথম আয়াতে রাসূলুরাহ 🥶 ও প্রত্যেক উৎপীড়িত ব্যক্তিকে সান্ত্রনা দেওয়া হয়েছে এবং জ্ঞালেমকে কঠোর আজাবের সতর্কবাণী তনানো হয়েছে। বলা হয়েছে আল্লাহ তা'আলা অবকাশ দিয়েছেন দেখে জ্ঞালেম ও অপরাধীদের নিশ্চিত্ত ইওয়া উচিত নয় এবং এরূপ মনে করা উচিত নয় যে, তাদের অপরাদ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা জ্ঞাত নন; বরং তারা যা কিছু করছে, সব আল্লাহ তা'আলার দৃষ্টিতে আছে। কিছু তিনি দয়া ও রহস্যের তাগিদে অবকাশ দিক্ষেন।

প্রতির্বাদিন আবার তা আলাকে গাফেল মনে করে না। এখানে বাহ্যন্ত ঐ ব্যক্তিকে সম্বোধন করা হয়েছে, যাকে তার গাফলতি এবং শয়তান এ ধোঁকায় ফেলে রেখেছে। পক্ষান্তরে যদি রাস্লুল্লাহ ক্রিক সম্বোধন করা হয় তবে এর উদ্দেশ্য উত্যতের গাফিলদেরকে তনানো এবং ইশিয়ার করা। কারণ রাস্লুল্লাহ ক্রিক এরপ পদ্ধকে এরূপ সম্ভাবনাই নেই যে, তিনি আলাহ তা আলাকে পরিস্থিতি সম্পর্কে বেখবর অথবা গাফিল মনে করতে পারেন।

ছিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, জালেমদের উপর তাৎক্ষণিক আজাব না আসা তাদের জন্য তেমন শুভ নয়। কারণ, এর পরিণতি এই যে, তারা হঠাৎ কিয়ামত ও পরকালের আজাবে ধৃত হয়ে যাবে। অতঃপর সৃহার শেষ পর্যন্ত পরকালের বিবরণ এবং ভয়াবহ দৃশ্যাবলি উল্লেখ করা হয়েছে।

অৰ্থাৎ সেদিন চক্ষুসমূহ বিক্ষারিত হয়ে থাকৰে। بِمَرْمِ تَشْخَصُ فِيْهِ الْاَبْشَارُ বিষয়ের কারণে মন্তক উপরে তুলে প্রাণপণ দৌড়াতে থাকৰে। يُرْتَدُّ الْبَيْهِمْ طُرْفُهُمْ طُرْفُهُمْ अर्थार অপলক নেত্রে চেয়ে থাকৰে। অর্থাৎ তাদের অন্তর শূন্য ও ব্যাকুল হবে।

এসব অবস্থা বর্ণনা করার পর রাসূলুল্লাহ — -কে বলা হয়েছে যে, আপনি আপনার জাতিকে ঐ দিনের শান্তির ভয় প্রদর্শন করুন, যেদিন জালেম ও অপরাধীরা অপারণ হয়ে বলবে, হে আমাদের পালনকর্তা! আমাদেরকে আরো কিছু সময় দিন। অর্থাৎ দুনিয়াতে কয়েক দিনের জন্য পাঠিয়ে দিন, যাতে আমরা আপনার দাওয়াত কবুল করতে পারি এবং আপনার প্রেরিত পয়গায়রদের অনুসরণ করে এ আজাব থেকে মুক্তি পেতে পারি। আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে তাদের আবেদনের জবাবে বলা হবে, এখন তোমরা একথা বলছ কেনা তোমরা কি ইতঃপূর্বে কসম ধেয়ে বলনি য়ে, তোমাদের ধনসম্পদ ও শানশওকতের পতন হবে না এবং তোমরা সর্বদাই দুনিয়াতে এমনিভাবে বিলাস বাসনে মন্ত থাকবের তোমরা পুনজীবন ও পরজ্বগৎ অয়ীকার করেছিল।

আরবের মুশরিকদের সম্বোধন করা হরেছে, যাদেরকে ভয় প্রদর্শন করার জন্য রাস্লুল্লাহ — কে নির্দ্ধান করা হরেছে, যাদেরকে ভয় প্রদর্শন করার জন্য রাস্লুল্লাহ করা করা হরেছে যে, অতীতে জাতিসমূহের অবস্থা ও উথান-পতন তোমাদের জন্য সর্বোভ্য উপদেশদাতা । আশ্চর্যের বিষয় তোমরা এগুলো থেকে শিক্ষা গ্রহণ করো না । অথচ তোমরা এসব ধ্বংসপ্রপ্ত জাতির আবাসস্থলেই বসবাস ও চলাফেরা কর । কিছু অবস্থা পর্যবেক্ষণের মাধ্যমে এবং কিছু সংবাদ পরম্পরার মাধ্যমে তোমরা একথাও জান যে, আল্লাহ তা'আলা অবাধ্যতার কারণে ওদেরকে কিরপ কঠোর শান্তি দিয়েছেন । এছাড়া আমিও ওদেরকে সংপথে আনার জন্য অনেক দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেছি । কিছু এরপরও তোমাদের চৈতন্যোদয় হলো না ।

আয়াতে বর্ণিত শক্ততামূলক কূটকৌশলের অর্থ অতীতে ধ্বংগপ্রাপ্ত জাতিসমূহের কূটকৌশলও হতে পারে। উদাহরণত নমকন্দ, কেরাউন, কঙ্যে আদ, কঙ্যে সামূদ ইত্যাদি। এটাও সম্বত্ত যে, এতে আরবের বর্তমান মূশরিকদের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা রাস্পুল্লাহ 🊃 এর মোকাবিলায় অত্যক্ত গতীর ও সুদ্রপ্রসারী চক্রাপ্ত ও কূটকৌশল করেছে। কিন্তু আল্লাহ তাজালা সব বার্থ করে দিয়েছেন।

অধিকাংশ তাফসীরবিদ ﴿ وَإِنْ كَانَ مَكُرُكُمُ वाकार وَإِنْ الْمَاكِمُ وَالْمَاكِمُ वाकार है। শদতি নেতিবাচক অব্যয় সাব্যন্ত করে অর্থ করেছেন যে, তারা যদিও অনেক কৃটজৌশল ও চালবান্তি করেছে; কিন্তু তাতে পাহাড়ের বস্থান থেকে হটে যাওয়া সম্ভবপর ছিল। 'পাহাড়' বলে রাস্বৃদ্ধাহ 🕮 ও তাঁর সুদৃষ্ মনোবলকে বৃঞ্ধানো হয়েছে। কাম্ফেরদের কোনো চালবান্তি এ মনোবলকে বিস্থাত্তরও টলাতে পারেনি।

এরপর উত্মতকে শোনানোর জন্য রাসুল্বাহা ক্র কে অথবা প্রত্যেক সন্বোধনযোগ্য ব্যক্তিকে ইশিয়ার করে বলা হয়েছে 🂢 কর্তাই কর্থাং কেউ যেন এরপ মনে না করে যে, আল্লাহ তা আলা রাস্বলগণের সাথে বিজয় ও সাফল্যের যে ওয়াদা করেছেন, তিনি তার খেলাফ করবেন। নিঃসন্বেহে আল্লাহ তা আলা মহাপরাক্রান্ত এবং প্রতিশোধ এহণকারী। তিনি পয়গায়রগণের শক্রদের কাছ থেকে অবশাই প্রতিশোধ এহণ করবেন এবং ওয়াদা পূর্ণ করবেন।

अवःभत आवात किशायाज्य ज्यावर अवद्या ७ पठेनाविन वर्षना कवा स्तारह। वला स्तारह- يَرْمُ تَسَكُلُ الْأَرْضُ عَشِرُ الأَرْضُ وَهُوا يَعْمُ مُعَالِّمُ مُوَارِّدًا لِلَّهِ الْرَاحِدِ الْفَهَّارِ وَهُمَّا وَهُمَّا وَهُمَّا وَهُمَّا اللَّهُ وَهُمُ अवार अवायाज्य اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُؤْمِدِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُؤْمِدِ اللَّهُ وَمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ وَمُعْلِمُ اللَّهُ الل

আলোচা আয়াত সম্পর্কে ইমাম বায়হাকী হ্যরত আমুদ্ধাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওরারেতে রাসুলুরাহ — এর উচ্চি বর্ণনা করেন যে, হালরের পৃথিবী হবে সম্পূর্ণ এক নতুন পৃথিবী। তার রং হবে রৌপ্যের মতো সাদা। এর উপর কোনো কনাহ বা অন্যায় বুনের দাশ থাকবে না। মুসনাদে আহমদে ও তাকসীরে ইবনে জারীরে উল্লিখিত হাদীসে এ বিষয়বকুটিই হযরত আনাস (রা.)-এব বেওরায়েতে বর্ণিত আছে। —(তাকসীরে মাযহারী)

বুৰারী ও মুসলিমের হাদীসে হংরত সাহল ইবনে সা'দ (রা.)-এর রেওয়ারেতে রাস্দুরাহ 

রেন (কয়ামতের দিন
ময়দার কটির মতো পরিভার ও সাদা পৃথিবীর বুকে মানবঞ্জাতিকে পুনকার্থিত করা হবে। এতে কোনো ববুর চিহ [গৃহ,
উদ্যান, বৃক্ত, পাহাড়, টিলা ইত্যাদি] থাকবে না। বায়হাকী এ আয়াতের ডাফসীরে এ তথ্যাটি হংরত আদুস্তার ইবনে আকাস
(রা.) থেকে কর্মনা করেছেন।

হাকেম নির্ভরযোগ্য সনদসহ হযরত জাবের (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাস্পৃদ্ধাহ — এর উক্তি বর্ণনা করেন যে, চামড়ার ক্পঞ্চন দূর করার জন্য চামড়াকে যেভাবে টান দেওয়া হয়, কিয়ামতের দিন পৃথিবীকে সেভাবে টান দেওয়া হয়ে। ফলে পৃথিবীর গর্ত, পাহাড় সব সমান হয়ে একটি সটান সমতল ভূমি হয়ে যাবে। তখন সব আদম সন্তান এ পৃথিবীতে জমায়েত হবে। ভিড় এত হবে যে, একজনের অংশে তার দাঁড়ানোর জায়গাটুকুই পড়বে। এরপর সর্বপ্রথম আমাকে ডাকা হবে। আমি পালনকর্তার সামনে সেজদায় নত হবো। অভঃপর আমাকে সুপারিশের অনুমতি প্রদান করা হবে। আমি সবার জন্য সুপারিশ করব যেন তাদের হিসাব-কিতাব দ্রুত নিম্পন্ন হয়়।

শেষোক্ত রেওয়ায়েত থেকে বাহ্যত জানা যায় যে, পৃথিবীর তথু গুণগত পরিবর্তন হবে এবং গর্ত, পাহাড়, দালান-কোঠা, বৃক্ষ ইত্যাদি থাকবে না, কিন্তু সন্তা অবশিষ্ট থাকবে। পক্ষান্তরে প্রথমোক্ত রেওয়ায়েতসমূহ থেকে জানা গিয়েছিল যে, হাশরের পৃথিবী বর্তমান স্থূলে অন্য কোনো পৃথিবী হবে। আয়াতে এ সন্তার পরিবর্তনই বুঝানো হয়েছে।

বয়ানুল কুরআন প্রস্থে হযরত মাওলানা আশরাফ আলী থানভী (র.) বদেন, এতদুভরের মধ্যে কোনোরূপ পরস্পরবিরোধিতা নেই। এটা সম্ভব যে, প্রথমে শিঙ্গা ফুংকারের পর পৃথিবীতে শুধুমাত্র গুণগত পরিবর্তন হবে এবং হিসাব-কিতাবের জন্য মানুষকে অন্য পৃথিবীতে স্থানান্তরিত করা হবে।

তাফসীরে মাযহারীতে মুসনাদে আবদ ইবনে হুমায়েদ থেকে হযরত ইকরিমা (র.)-এর উক্তি বর্ণিত আছে, যা দ্বারা উপরিউজ বক্তব্য সমর্থিত হয়। উক্তিটি এই — এ পৃথিবী কুঁচকে যাবে এবং এর পার্ম্বে অন্য একটি পৃথিবীতে মানবমণ্ডলীকে হিসাব-কিতাবের জন্য দাঁড় করানো হবে।

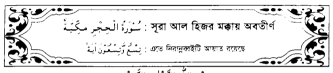
মুসলিম শরীফে হযরত ছাওবান (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, রাস্পুরাহ — -এর নিকট এক ইছনি এসে প্রশ্ন করল, যেদিন পৃথিবী পরিবর্তন করা হবে, সেদিন মানুষ কোথায় থাকবে? তিনি বললেন, পুলসিরাতের নিকটে একটি অন্ধকারে থাকবে।

এ থেকেও জানা যায় যে, বর্তমান পৃথিবী থেকে পুলসিরাতের মাধ্যমে মানুষকে অন্যদিকে স্থানান্তর করা হবে। ইবনে জারীর স্থীয় তাফসীর প্রস্থে এ মর্মে একাধিক সাহাবী ও তাবেয়ীর উক্তি বর্ণনা করেছেন যে, তথন বর্তমান পৃথিবী ও তার নদ-নদী অগ্নিতে পরিণত হবে। বিশ্বের বর্তমান এলাকাটি যেন তথন জাহানুমের এলাকা হয়ে যাবে। বাস্তব অবস্থা আল্লাহ তা'আলাই জানেন। এছাড়া বান্দার উপায় নেই যে,

# زبان تازه کردن باقرار تو نینگیختن علت از کار تو

শেষ আয়াতে বলা হয়েছে যে, অপরাধীদেরকে একটি শিকলে বেঁধে দেওয়া হবে। অর্থাৎ প্রত্যেক অপরাধের অপরাধীদেরকে পৃথক পৃথকভাবে একত্র করে একসাথে বেঁধে দেওয়া হবে এবং তাদের পরিধেয় পোশাক হবে আলকাতরার। এটি একটি শ্রুত অগ্রিগ্রাহী পদার্থ।

সর্বশেষ আয়াতে বলা হয়েছে- কিয়ামতের এসব অবস্থা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হচ্ছে মানুষকে ইশিয়ার করা, যাতে তারা এখনো বুঝে নেয় যে, উপাসনার যোগ্য সন্তা হচ্ছে একমাত্র আল্লাহ তা'আলার সন্তা এবং যাতে সামান্য বিবেক-বুদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিও শিরক থেকে বিরত হয়।



# بسم الله الرَّحْمِين الرَّحْمِيم

পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে ওরু করছি।

#### অনবাদ :

يد ١٠. النَّرُ ند ٱللُّهُ ٱعْلَمُ بِهُمَ إِده بِذُلكَ بِنَّاللَّهُ اعْلَمُ بِهُمَ إِده بِذُلكَ بِلَّكُ هٰذه الأيَاتُ الْحُدُّالُ لَكُوْلُانَ وَالْاضَافَةُ بِمَعْنَى مِنْ وَقُرْان مُّبِيْن مُظْهر لِلْحَقّ مِنَ الْبَاطِل عَطْفُ بزيادة صفة.

তা'আলাই অধিক অবহিত। এগুলো আয়াত মহাগ্রন্থের অর্থাৎ আল কুরআনের বিশদভাবে বর্ণনাকারী অর্থাৎ বাতিল হতে হকের স্পষ্টতা বিধানকারী আল-করআনের أَيَاتُ व हात - اَلْكَتَابُ व हात : أَيْتُ الْكَتَاب - وَقُرُانُ ا वा त्रक्क ] مِنْ वा त्रक्क اضَافَةُ अर्थवाक्षक اضَافَةُ স্থানে فُرُأَنُ -এর একটি مِنْتُ বা গুণ - فُرُأَنُ সাঁইতা বিধানকারী] বৃদ্ধিসহ এটাকে পূর্ববর্তী শন্দটির সাথে এএটা বা অন্য কৰা হয়েছে :

### ভাহকীক ও ভারকীব

খারা করাতে কি লাভ হয়েছেঃ غُذه श्रिके أَنْ वाता করাতে কি লাভ হয়েছেঃ

উন্তর, تُرْب بِحَسَنَى কে বর্ণনা করা উদ্দেশ্য ।

ধর, তবে ১৯ কেন ব্যবহার করলেন নাঃ

चें वाता عُلُو رُنْبِيُ क्वा عَلُو رُنْبِي क्वा عُلُو رُنْبِي क्वा कें क्वा कें का कें किं किं يَلْكَ -अतर हातन مُذِر عَسَنْ वातरात राखा, कार क्षूमाव عُذِر नातरात राखा, कार क्षूमाव عُلُو رُنَّبَيْ नातरात रागा عُلُو رُنَّبِي कातरात रागा के عُلُو رُنَّبِي कातरात रागा के अ مِنْ أَيَّ أَبَاتِ مِنَ الْكِتَابِ عَلَا : قَوْلُهُ أَضَافَتُ

७ قَرِينَ قِبَاسُ शहा करताहन जात بَيِّنُ वाहा करताहन जात مُبَيِّنُ अर्थ्वा. पूर्णार्यप्रत (ते.) र्र्णाधात الله عَلَيْ اللَّهُ مُظْلِهِكُرُ اللَّهُ مُثَلِّهِ اللَّهُ مُثَلِّهِ اللَّهُ مُثَلِّهِ اللَّهِ اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَلِّهِ اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَالًا اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَلِّهِ مُثَالًا مُثَلِّهِ مُثَلِّهِ مُثَالًا اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَالًا اللَّهُ مُثَلِّهِ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالِعُ مُثَلًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَلًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُثَالِمُ اللّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالِمٌ اللَّهُ مُثَالِمُ اللَّهُ مُثَالِمُ اللَّهُ مُثَالِمُ اللَّهُ مُثِلًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُثَالِمُ مُثَالِمُ اللّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا اللَّهُ مُثَالًا مُثَالِمُ مُثَالًا مُثَالِمُ مُثَالًا مُثَالًا مُثَالًا مُثَالًا مُعْلِمُ مُثَالً

এটাই, কিন্তু এখানে 🏰 দারা কেন করলেনঃ

: अम्. य वृक्तिकर्रण वाता काग्रना कि

উল্লৱ এটা একটা প্রপ্লের উল্লৱ।

عَطْفُ الشُّرْعُ عَلَى وَهُ عَلَى وَهُمَانُ वक है । कात्करे وَمَانَ वि उपन राष्ट्र وَمَانُ عَلَى المّ ्द कायना करत शास्त : مُغَارَتُ अंद जल्हर्गा रहें

नारत ना : मुकामनित (व.) عَطْفُ مِنْهَادَةِ الصَّفْت वरण এ প্রশ্নেরই জবাব দিয়েছেন ؛

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

সূরা হিজর প্রসঙ্গে : এ সূরা মঞ্চায় অবতীর্ণ। আয়াত ৯৯, রুক্' ৬। হিজর নামক স্থানটি সিরিয়া এবং মদীনায়ে মুনাধ্যারার মধ্যখানে অবস্থিত। এ স্থানের অধিবাসীরা তাদের নাফরমানির কারণে আল্লাহ পাকের কোপগ্রন্ত হয়েছিল। আপোচ্য সূবায় তাদের ধ্বংসের বিবরণ স্থান পেয়েছে আর এজন্য এ নামেই আলোচ্য সূরার নামকরণ করা হয়েছে। যারা প্রিয়নবী — এর রেসালতকে অস্বীকার করে তাদের মন্দ্র আচরণ এবং তার পরিণাম সম্পর্কে এ সূরায় বিশেষভাবে আলোচনা করা হয়েছে। এতদ্বতীত তৌহিদ এবং কেয়ামতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপনের কথা বলা হয়েছে।

আলিফ-লাম-রা। (এটি হরফে মুকান্তাআভা), এ আয়াভসমূহ মহান গ্রন্থ প্রির কুরআনেরই, যা অত্যন্ত সুস্কট। পরির কুরআন কামেল, পরিপূর্ণ কিতাব, মহান গ্রন্থ, যার মোকাবিলায় অন্য কোনো কিতাবকে কিতাবই বলা যায় না। এ কিতাবের অন্যতম বৈশিষ্ট্য হলো এই যে, এটি অভ্যন্ত সুস্পষ্ট। কোনো আড়ম্বরতা বা অস্পষ্টতা এতে নেই। এ মহান গ্রন্থের বর্ণনা শৈলী অত্যন্ত স্বন্ধ, মারলীল, এই পরিত্র গ্রন্থে বর্ণিত প্রমাণসমূহ অতি উক্ষ্ণ, দিবালোকের ন্যায় সুস্পষ্ট প্রতিভাত, তাই পরিত্র কুরআনের প্রতি মনোযোগ সহকারে কর্ণপাত করা এবং তা অনুধাবনে সচেষ্ট হওয়া প্রত্যেকরই একান্ত কর্তব্য। কেননা এতেই নিহিত রয়েছে সমগ্র মানব জাতির সার্বিক কল্যাণ। আলোচ্য আয়াত পরিত্র কুরআনের দৃটি বৈশিষ্ট্য বর্ণিত হয়েছে।

- ১. এটি কামেলা বা পরিপূর্ণ।
- ২. এটি সুম্পষ্ট, হালাল ও হারাম, হক ও বাতিল এবং হেদায়েত ও গোমরাহীকে অত্যন্ত সুম্পষ্টভাবে এ মহান গ্রন্থে বর্ণনা করা হয়েছে।

# টোন্দতম পারা : اَلْجُزْءُ الرَّابِعُ عَشَرَ

يَتَمَنِّي الَّذِيْنَ كَفَرُوا يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِذَا عَايَنُوا حَالَهُمْ وَحَالُ الْمُسْلِمِينَ لُوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ وَرُبَّ لِلتَّكْثِيبِرِ فَإِنَّهُ يُكُثِرُ مِنْهُمْ تَمَنِّى ذَٰلِكَ وَقِيْلَ لِلتَّفْلِيْل فَإِنَّ الْأَهْوَالَ تُدْمِثُهُمْ فَلَا يُفِينُهُ وْنَ حَتَّى يَتَمَنَّوْا ذَٰلِكَ إِلَّا فِيْ. أَخْيَانِ قَلِيلَةٍ.

ذَرْهُمْ أَتُوكِ الْكُفَّارَ بِمَا مُحَمَّدُ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَّعُوا بِدُنْيَاهُمْ وَيُلْهِهِمُ يُشْغِلُهُمُ الْأَمَلُ بِطُولِ الْعُمْرِ وَغَيْرِهِ عَنِ الْإِيمَانِ فَسُوفَ بَعَلَ مُونَ عَاقِبَةَ أَمْرِهِمْ وَلَهُذَا قَبُلَ الْآمَرِ بِالْقِتَالِ.

وَمَا الْعَلَكُنَا مِنْ زَائِدَةٌ قَرْيَدَةٍ أُرِيْدَ أَهْلُهَا إِلَّا وَلَهَا كِتَابُ آجَلُ مُعَدُّهُ مَحْدُودُ لِهَلَاكِهَا.

مَا تَسْبِقُ مِنْ زَائِدَةُ أُمُّ وَاجَلَهَا وَمَ يستأخرون بتأخّرون عنه ـ

وَقَالُوا أَيْ كُفَّارُ مَكَّةَ لِلنَّبِيِّ عَلَا لَكُمْ لِلنَّبِي عَلَا لَكُمْ اللَّهُ لِللَّهِ الله الَّذِيُّ لَزَّلَ عَلَيهِ الذُّكُرُ الْقُرَأْنُ فِي زَعْبِهِ انَّكَ لَمَحْنُونَ. অনুবাদ :

न्न <u>कथन७ करारुव़ता ठा३त्व</u> वर्षा९ किग्रामराज्य जिन . رُبَّ مَا بِالتَّشْدِيَّد وَالتَّخْفِيْد তারা যখন নিজেদের ও মুসলমানদের অবস্থা প্রত্যক্ষ করবে তথন তারা কথনও আশা করবে যে, আহা, যদি তারা মুসলিম হতো! 🕰 ্রিএটার 🗸 অক্ষরটিতে তাশদীদসহ বা তাশদীদ ব্যতিরেকে লঘু আকারেও পাঠ করা যায়। এ স্থানে నే, শব্দটি کُٹ অর্থাৎ অধিক অর্থব্যঞ্জক রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। কেননা এদের হতে এ ধরনের আশা অতি অধিকবার প্রকাশ পাবে : কেউ কেউ বলেন, এটা এ স্থানে عَنْلِيْلُ বা অল্প অর্থব্যঞ্জক। কেননা কিয়ামতের বিভিষীকা তাদেরকে ভীত বিহ্বল করে রাখবে। ফলে খুব অল্পবারই তাদের এ ধরনের আশা করতে ভূঁশ হবে :

> এদেরকে ছেড়ে দাও অর্থাৎ হে মুহাম্মদ, এ কাফেরদেরকে নিজেদের অবস্থায় ছেডে দিন এরা খেতে থাকুক আর তাদের দুনিয়া উপভোগ করুক। দীর্ঘায় হওয়ার এবং এই ধরনের আরও আশা এদেরকৈ মোহাচ্ছন রাখক অর্থাৎ ঈমান গ্রহণ করা হতে এদেরকে অমনোযোগী করে রাখুক শীঘ্রই এরা এদের শেষ পরিণাম সম্পর্কে জানতে পারবে। এ আয়াতোক্ত বক্তব্য ছিল যদ্ধ সম্পর্কিত নির্দেশ নাজিল হওয়ার পূর্বের।

. £ 8. আমি কোনো জনপদকে অর্থাৎ জনপদবাসীকে ধাংস করিনি কিন্তু তাদের জন্য ছিল অর্থাৎ তাদের ধ্বংসের ছিল <u>নির্ধারিত কাল। مِنْ مُرْرَة</u> এ স্থানে مِنْ শব্দটি বা কাল اَجَلُ বা অতিরিক্ত। کِتَابُّهُ مِثَانَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَعْ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعَالَّمِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِمُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। এক্সনে কর্ম নির্দারিত।

৫. কোনো জাতি তার নির্দিষ্ট কাল আগেও নিয়ে আসতে পারে না বা বিলম্বিত করতে পারে না 🚅 ছালে مِنْ नमिर زَائِدَة অতিরিক। مِنْ পর্ব निर्मिष्ठकान হতে পরেও निয়ে যেতে পারে ना।

৬. <u>তারা</u> অর্থাৎ মক্কার কাফেরগণ রাসূল 😅 -কে <u>বলে,</u> ওহে যার প্রতি তার ধারণা অনুসারে উপদেশ অর্থাৎ আল-কুরআন অবতীর্ণ হয়েছে! তুমি তো নিক্সই একজন উন্মাদ।

- لَوْمَا هَلَّا تَأْتِيْسَنَا بِالْمُلَاثِكَةِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِفِيْنَ فِي قُولِكَ إِنَّكَ نَبِي وَإِنَّ هٰذَا الْقُرْأَنَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ تَعَالَى.
- التَّانَبْن الْمَلَّالِكَةَ الْا بِالْحَقِّ بِالْعَذَابِ ومَا كَانُوا إِذًا أَى حِبْنَ نُكُرُولِ الْمَلَاتِكَةِ بِالْعَذَابِ مُنْظِرِيْنَ مُؤَخِّرِيْنَ.
- ه و الله المرابع الله المرابع المرابع المرابع الله المرابع الله المرابع الله المرابع الله المرابع الم النُّؤكُرُ الْفُرانُ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ مِنَ التُّبْدِيلِ وَالتَّحْرِيفِ وَالْإِرْيَادَةِ وَالنَّفْصِ.
- . وَلَقُذُ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلًا فِي شِيَع فِرَق أَلاُّولِينَ .
- ١١. وَمَا كَانَ يَأْتِيْهِمْ مِنْ رَّسُولُو إِلَّا كَانُوا بِهِ يست فيز ون إستي في زاء قدميك بِك وَلْهَذَا تَسَلِّيكَ لِلنَّبِيِّ ﷺ .
- ١٢. كَذَٰلِكَ نَسُلُكُهُ أَى مِشْلَ إِدْخَالِنَا التَّكْذِينْبَ فِي قُلُوبِ أُولْئِكَ نُدْخِلُهُ فِيْ قُلُونِ الْمُجْرِمِينَ أَيْ كُفَّارِ مَكَّةً.
- سُنَّةُ الْأَوْلِيْنَ أَيْ سُنَّةُ اللَّهِ فِيهِمْ مِنْ تُعْذِيْبِهِمْ بِتَكْذِيْبِهِمْ أَنْبِيَا اَهُمْ وَهُولَاءِ مِثْلُهُمْ .

- ৭, তুমি নিশ্চয় একজন নবী আর এ কুরআন আল্পাহর পক্ষ হতে অবতীর্ণ তোমার এ কথায় তুমি সত্যবাদী হলে, তুমি আমাদের নিকট ফেরেশতা নিয়ে আসতেছ না কেনঃ نُوْنَ এটা এ স্থানে 💃 অর্থে বাবহৃত হয়েছে।
- ে هُ الْ تَعَالَى مَا نُنْزَلُ فِيهِ حُزِفَ إِحْدَى ٨ كَ اللهِ مَا نُنْزَلُ فِيهِ حُزِفَ إِحْدَى ٨ مَا نُنْزَلُ فِيهِ حُزِفَ إِحْدَى হয়। তখন অর্থাৎ ফেরেশতাগণ আজাবসহ অব-তীর্ণ হলে তারা অবকাশ প্রাপ্ত হবে না। তাদের বিষয়ে আর বিলম্ব করা হবে না ৷ এটা হতে মলত একটি 🕳 বিলুপ্ত করে দেওয়া হয়েছে।
  - এবং পরিবর্তন, বিকৃতি, বৃদ্ধি ও হ্রাস সাধন ইত্যাদি হতে আমিই এটার সংরক্ষক। انگ نکون ا প্র স্থানে বা জোর تَاكِيْد مَاءِ إِسْم مَاءِ إِنَّ বা জোর بَعْنُ مِنْ क्षिणि نَعْنُ مِنْ क्षिणि نَعْنُ مِنْ क्षिणि نَعْنُ
  - ১০. পূর্বের বিভিন্ন সম্প্রদায়ের নিকট আমি তোমার পূর্বে রাসুলগণকে প্রেরণ করেছিলাম। 🕰 -দলসমূহ !
    - ১১, তাদের নিকট এমন কোনো রাসূল আসেনি যাদের সাথে তারা ঠাট্টা বিদ্রূপ করত না : যেমন তোমার সম্পদায় তোমার সাথে ঠাট্টা বিদ্দপ করে থাকে। এ আ য়াতটি রাসূল 🚃 -এর প্রতি সান্ত্রনা স্বরূপ। এটার পূর্বে এ স্থানে كَانَ শব্দটি উহা রয়েছে
    - ১২. এভাবে অর্থাৎ যেভাবে এদের হৃদয়ে আমি অস্বীকার করার প্রবণতা প্রবেশ করে দিয়েছি সেভাবে অপরাধীদের মক্কার কাফেরদের অন্তরে তার সঞ্চার করি। তা প্রবেশ করিয়ে দেই।
- ন্দৰ্শ কিন্তু তুলিং রাসুল 🚃 সম্পর্কে বিশ্বাস আন্ত্ <u>করবে না। আর পূর্ববর্তীগণ সম্পর্কে রীতি অর্থং</u> নবীগণকে অস্বীকার করার কারণে আল্লাহ কর্তৃক এদেরকে শাস্তি দান সম্পর্কিত রীতি অতিবাহিত হয়েছে। এরাও তাদের মতোই।

- ١. وَكُوْ فَتَعُمْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَّاءِ
   فَظَلَّوْا فِينِهِ فِيقِ الْبَابِ يَغُرُجُوْنَ
   يضعَدُونَ
   يضعَدُونَ
- الْقَالُواُ إِنْشَا سُكِرَتْ سُدَّتْ أَيْصارُنَا
   بسُلْ نسَخَسُنُ قَدْمُ مَّسْسَحُسُورُونَ يُخبَلُ
   إِلْيَنْنَا ذَٰلِكَ.

### তাহকীক ও তারকীব

थम. مَا اللهُ عَلَمُ वात عَلَمُ عَلَمُ वात عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ वात عَلَمُ वात عَلَمُ वात عَلَمُ وَلَمُ عَلَمُ فَعَمَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ مَا مَا مَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَم

এটা হলো মুশরিকরে রদ ও ইনকারের জবাব যা المُوكِرُ وَالنَّا لَهُ وَالنَّا المُوكِرُ وَالنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ بَ মুশরিকরা (الْكَ لَمَجَنَّرُنَ तल কুরআন অবতীর্ণ হওয়াকে তাকিদের সাথে অধীকার করেছিল। কাজেই আল্লাহ তা'আলা

कृतकान अवङीर्ग २७ हो। رَبَّنَ نَحَنُ تُرْتُكَ النَّهُكُرُ الخ अवश्रीत अवश्रीत करदाइन । अवश्रीर نَصُل अव - نَحَنُ आव نَصُل पत : فَكُولُمُ مُنَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ الْوَصُمُلُّ : अर्था وَمُمَالً अर्था उरत र्या, نَصُل अप : अप अर्था क्ष्य : وَمُولُمُ مُنَا اللّهِ अप अर्थ व्यवस्त र्या, اللّهِ عَلَيْهُ اللّه

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ংপকে জানা গোল যে, পানাহারকে লক্ষা ও আসল বৃত্তি সাবান্ত করে নেওছা এবং সাংসারিক বিদ্যানায়ন করে করে করে করে এবং সাংসারিক বিদ্যানায়ন উপকরণ সংগ্রাহে মৃত্যুক্ত ভূলে গিয়ে দীর্ঘ পরিকল্পনা প্রথমনে মেতে থাকা কাকেরলের ছারাই হতে পারে, বারা গরুক্তান ও তার হিসাব-কিতাবে এবং পুরন্ধার ও শান্তিতে বিশ্বাস করে না । মু'মিনও পানাহার করে, জীবিকার প্রয়োজনানুযায়ী বাব্যা করে এবং তবিষাং কাজ-কারবারের পরিবল্পনাও তৈরি করে, মুক্তু ও পরকালকে ভূলে এ কাজ করে না । তাই বাত্তাক করে এবং অবর্থা করে এবং অবর্থা করিক পরিকল্পনা প্রবাদনকে বৃত্তি হিসেবে গ্রহণ করে না । রাস্পুরাহ ক্রেক্তি করে করে করে করে করে করিক সারাক্ষি করার করে করে করে করে করিক সারাক্ষি করার করে করে করে করে করিক সারাক্ষি করার করে করে করে করে করা করা, করের বা হবায় । করিক বালা পোষণ করা এবং সংসারের প্রতি আসক হবলা — তিক্তাসীরে কুরুকুইণ্ট

রাস্লুল্লাহ 🚃 বলেন, এ উমতের প্রথম জরের মুক্তি পূর্ণ ঈমান ও সংসার নির্নিপ্ততার কারণে হবে এবং সর্বশেষ জরের লোক কার্পণা ও দীর্ঘ আকাক্ষা পোষণের কারণে ধ্বংসপ্রাপ্ত হবে।

হয়রত আবুদ দারদা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, তিনি একবার দামেশকের জামে মসজিদের মিশ্বরে দাঁড়িয়ে বললেন দামেশকবাসীগণ! তোমরা কি একজন সহানুভূতিশীল হিতাকাচ্চকী ভাইয়ের কথা ওনবে? ওনে নাও, তোমাদের পূর্বে অনেক বিশিষ্ট লোক অতিক্রান্ত হয়েছে। তারা প্রচুর ধনসম্পদ একত্র করেছিল। সুউচ্চ দালান-কোঠা নির্মাণ করেছিল এবং সুদূরপ্রসারী পরিকল্পনা তৈরি করেছিল। আজ তারা সবাই নিশ্চিহ্ন হয়ে গেছে। ভাদের গৃহগুলোই তাদের কবর হয়েছে এবং তাদের দীর্ঘ আশা ধোঁকা ও প্রতারণায় পর্যবসিত হয়েছে। আদি জাতি তোমাদের নিকটেই ছিল। তারা ধন, জন, অস্ত্রশস্ত্র ও অশ্বাদি ছার্ফ দেশকে পরিপূর্ণ করে দিয়েছিল। আজ এমন কেউ আছে কি, যে তাদের উত্তরাধিকার আমার কাছ থেকে দু দিরহামের বিনিময়ে ক্রম্ব করতে সম্বত হয়্বঃ

হযরত হাসান বসরী (র.) বলেন, যে ব্যক্তি জীবদ্দশায় দীর্ঘ আকাজ্জার জাল তৈরি করে, তার আমল অবশ্যই খারাপ হয়ে যায় ্র তিক্রমীর করত্বী

: قَوْلُهُ إِنَّا نَحَنُ ثُنَّالِنُا الذِّكْرَ الخ

মামুনের দরবারের একটি ঘটনা : ইমাম কুরত্বী এ স্থলে মুণ্ডাসিল সনদ দ্বারা খলিফা মামুনুর রশীদের দরবারের একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন। মামুনের দরবারে মাঝে মাঝে শিক্ষা সম্পর্কিত বিষয়াদি নিয়ে তর্কবিতর্ক ও আলোচনাসভা অনুষ্ঠিত হতো এতে জ্ঞান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখার পণ্ডিত ব্যক্তিগণের জন্য অংশগ্রহণের অনুষ্ঠিত ছিল। এমনি এক আলোচনা সভায় জনৈক ইহদি পণ্ডিত আগমন করল। সে আকার-আকৃতি, পোশাক ইত্যাদির প্রাঞ্জল, অলঙ্কারপূর্ণ এবং বিজ্ঞসুলভ। সভাশেষে মামুন তাকে ডেকে জিজ্ঞেস করলেন, আপনি কি ইত্দি? সে খীকার করল। মামুন পরীক্ষার্থে তাকে বললেন, আপনি যদি মুসলমান হয়ে যান তবে আপনার সাথে চমৎকার ব্যবহার করব।

সে উত্তরে বলল, আমি পৈতৃক ধর্ম বিসর্জন দিতে পারি না। কথাবার্তা এখানেই শেষ হয়ে গেল। লোকটি চলে গেল। কিতৃ 
এক বছর পর সে মুসলমান হয়ে আবার দরবারে আগমন করল এবং আলোচনা সভায় ইসলামি ফিকহ সম্পর্কে সারগর্ত বক্তৃতা 
ও যুক্তিপূর্ণ তথ্যাদি উপস্থাপন করল। সভাশেষে মামুন ভাকে ডেকে বললেন, আপনি কি ঐ ব্যক্তিই, যে বিগত বছর 
এসেছিলেন, সে বলল, হাঁা, আমি ঐ ব্যক্তিই। মামুন জিজ্ঞেস করলেন, তখন তো আপনি ইসলাম গ্রহণ করতে অহীকৃতি 
জানিয়ে ছিলেন। এরপর এখন মুসলমান হওয়ার কি কারণ ঘটলঃ

সে বলল, এখান থেকে ফিরে যাওয়ার পর আমি বর্তমান কালের বিভিন্ন ধর্ম সম্পর্কে গবেষণা করার ইচ্ছা করি। আমি একজন হস্তলেখাবিশারদ। স্বহস্তে গ্রন্থাদি লিখে উঁচু দামে বিক্রয় করি। আমি পরীক্ষার উদ্দেশ্যে তাওরাতের তিনটি কপি লিপিবছ করলাম। এগুলোতে অনেক জায়গায় নিজের পক্ষ থেকে বেশকম করে লিখলাম। কপিগুলো নিয়ে আমি ইহুদিদের উপাসনালয়ে উপস্থিত হলাম। ইহুদিরা অত্যন্ত অগ্রহ সহকারে কপিগুলো কিনে নিল। অতঃপর এমনিভাবে ইঞ্জিলের তিনটি কপি কমবেশ করে লিখে খ্রিস্টানদের উপাসনালয়ে নিয়ে গেলাম। সেখানেও খ্রিস্টানরা খুব খাতির-যতু করে কপিগুলো আমার কাছ থেকে কিনে নিল। এরপর কুরআনের বেলায় আমি তাই করলাম। এরও তিনটি কপি সুন্দরভাবে লিপিবদ্ধ করলাম এবং নিজের পক্ষ থেকে কমবেশ করে দিলাম! এগুলো নিয়ে যখন বিক্রয়ার্থে বের হলাম, তখন যেই দেখল, সেই প্রথমে আমার লেখা কপিটি নির্ভুল কিনা, যাচাই করে দেখল। অতঃপর বেশকম দেখে কপিগুলো ফেরত দিয়ে দিল।

হাদীস সংরক্ষণও কুরআন সংরক্ষণের ওয়াদার অন্তর্ভক্ত : বিদ্যান মাত্রেই এ বিষয়ে একমত যে, কুরআন তথু কুরআনি শদাবলির নাম নয় এবং শুরু অধুসন্ধারও কুরআন নয়; বরং শদাবলি ও অর্থসন্ধার উভয়ের সমষ্টিকে কুরআন বলা হয় । কারণ এই যে, কুরআনের অর্থসন্ধার এবং বিষয়বক্ত তো অন্যান্য গ্রন্থেও বিদ্যামান আছে । বলতে কি, ইসলামি গ্রন্থাবলিতে সাধারণত কুরআনি বিষয়বক্তই থাকে । তাই বলে এগুলোকে কুরআন বলা হয় না । কেননা এগুলোতে কুরআনের পদাবলি থাকে না । এমিনভাবে যদি কেউ কুরআনের বিচ্ছিন্ন শদ ও বাক্যাবলি নিয়ে একটি রচনা অথবা পুস্তিকা লিখে দেয়, তবে একেও কুরআন বলা হবে না; যদিও এতে একটি শদও কুরআনের বাইরের না থাকে । এ থেকে জ্ঞানা গেল যে, কুরআন শুধুমাত্র ঐ আল্লাহর মাসহাফ তথা গ্রন্থকেই বলা হয়, যার শদাবলি ও অর্থসন্তার একসাথে সংরক্ষিত বয়েছে ।

এ থেকে এ মাসআলাটি জানা গেল যে, উর্দ্, ইংরেজি প্রভৃতি ভাষায় কুরআনের ৩৫ অনুবাদ প্রকাশ করে তাকে উর্দু অথবা ইংরেজি কুরআন নাম দেওয়ার যে প্রবণতা প্রচলিত রয়েছে, এটা কিছুতেই জায়েজ নয়। কেননা এটা কুরআন নয়। যথন প্রমাণ হয়ে গেল যে, কুরআন ৩৫ শন্ধাবলির নাম নয়; বরং অর্থসজ্ঞারও এর একটি অংশ, তথন আলাচ্য আয়াতে কুরআন সংরক্ষণের অনুরূপ অর্থসজ্ঞার সংরক্ষণ তথা কুরআনকে যাবতীয় অর্থগত পরিবর্তন থেকে সংরক্ষিত রাধার দায়িত্ও আল্লাহ তা আলাই গ্রহণ করেছেন।

যে ব্যক্তি রাস্লের হাদীসকে ঢালাওভাবে অবক্ষিত বলে, প্রকৃতপক্ষে সে কুরআনকেই অরক্ষিত বলে। আজকাল কিছু সংখ্যক লোক সাধারণ মানুষের মধ্যে এ ধরনের একটা বিভ্রান্তি সৃষ্টি করতে সচেষ্ট যে, নির্ভরযোগ্য গ্রন্থাদিতে বিদ্যমান হাদীসের বিরাট ভাগার গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা এগুলো রাসুলুৱাহ 🏯 এর সময়কালের অনেক পর সংগৃহীত ও সংকলিত হয়েছে।

প্রথমত তাদের এরূপ বলাও শুদ্ধ নয়। কেননা হাদীসের সংরক্ষণ ও সংকলন রাস্লুল্লাহ — এর আমলদারিতেই তরু হয়ে গিছেছিল। পরবর্তীকালে তা পূর্ণতা লাভ করেছে মাত্র। এছাড়া হাদীস প্রকৃতপক্ষে কুরআনের তাফসীর ও যথার্থ মর্ম। এর সংরক্ষণ আল্লাহ তা'আলা নিজ দায়িত্ব গ্রহণ করেছেল। এমতাবস্থায় এটা কেমন করে সম্ভব যে, কুরআনের তথু শন্মাবলি সংরক্ষিত থাকবে আর অর্থসম্ভার (অর্থাৎ হাদীস) বিনষ্ট হয়ে যাবে।

এর বহুবচন। এর অর্থ কারো অনুসারী ও সাহায্যকারী।
বিশেষ বিশ্বাস ও মতবাদে ঐকমতা পোষণকারী সম্পুদায়কেও করা হয়। উদ্দেশ্য এই যে, আমি প্রত্যেক সম্প্রদায় ও
ক্রনাষ্টীর মধ্যেই রাসুল প্রেরণ করেছি। এখানে الله অব্যয়ের পরিবর্তে بَرْيُّتِيْنَ বলে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে,
স্রত্যেক সম্প্রদায়ের রাস্ক তাদের মধ্য থেকেই প্রেরণ করা হয়েছে, যাতে তার উপর আছা রাখা লোকদের পক্ষে সহজ হয়
এবং রাস্ক ও তাদের বাভাব ও মেজান্ত সম্পর্কে ওয়াকিফহাল হয়ে তাদের সংশোধনের যথোপযুক্ত কর্মসৃচি প্রণয়ন করতে
পারেন।

. وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا اثْنَيْ عَشَرَ الْحُمُلُ وَالثُّورُ وَالْجُوزَاءُ وَالسُّرطَانُ وَالْاسَدُ وَالسُّنْبِكَةُ وَالْمِسْيَزَانُ وَالْعَقْرَبُ والنقبوس والبجذي والبدلو والبحبوت وهي مَنَاذِلُ الْكُواكِبِ السَّبْعَةِ السَّيَّارَةِ ٱلْمِرِيْخِ وَلَهُ الْحُمْلُ وَالْعَقْرَبُ وَالزَّهْرَةِ وَلَهَا النَّوْرُ وَالْمِيزَانُ وَعَطَارِدٍ وَلَهُ الْجَوْزَاءُ وَالسُّنبُكَةُ وَالْقَكَمِرِ وَلَهُ السَّرَطَانُ وَالشُّهُسِ وَلَهَا الْأَسَدُ وَالْمُشْتَرِيْ وَلَهُ الْقَوْسُ وَالْحُوْتُ وَزَحْبِلَ وَلَهُ الْجُدَى وَالدُّلُو وَزُيَّينًاهَا بِالْكُواكِبِ لِلنَّاظِرِينَ .

ر مربو. رحیرم مرجوم.

فَاتْبَعَهُ لَحِقَهُ شِهَاكُ مُبِينً كُوكُبُ مُضِيٌّ يُحْرِقُهُ أَوْ يَثْقِبُهُ أَوْ يَخْبِلُهُ.

١٩. وَالْأَرْضُ مَدَدُنَاهَا بَسَطْنَاهَا وَٱلْقَبْنَا فِيْهَا رُوَاسِيَ حِبَالًا ثَوَابِتَ لِئَلَّا نَتَحَرُّكَ بِ اَهْلِهَا وَأَنْبُتْنَا فِيهًا مِنْ كُلِّ شَيْرٍ مُوزُونِ مَعْلُومٍ مُقَدَّرٍ .

٢٠. وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيْهَا مَعَايِشَ بِالْبَاءِ مِنَ الشِّمَادِ وَالْحُبُوبِ وَ جَعَلْنَاكُمُ مَّنَ لَّسْتُمْ كُهُ بِرُزِقِيْنَ مِنَ الْعَبِيْدِ وَالدُّوَابِ وَأَلاَنْعَامِ فَإِنَّمَا يَوْزُقُهُمُ اللَّهُ.

১৭ ১৬. আমি আকাশে বারোটি রাশিচক্র সৃষ্টি করেছি এগুলো হলো মেষ, বৃষ, মিথুন, কর্কট, সিংহ, কন্যা, তুলা, বৃশ্চিক, ধনু, মকর, কুন্ত, মীন: এগুলো হলো সাতটি নক্ষত্রের অবস্থান স্থল মঙ্গলের জন্য হলো মেষ ও বৃশ্চিক, শুক্রের জন্য হলো বৃষ ও তুলা, বৃধের জন্য হলো মিথুন ও कन्गा, हत्सुत जन्म इटला कर्कंट, मूर्यंत जन्म হলো সিংহ, বৃহস্পতির জন্য হলো ধনু ও মীন, শনির জন্য হলো মকর ও কুষ্ট। এবং উহাকে নক্ষত্ররাজি দারা করেছি সুশোভিত দর্শকদের জন্য।

١٧ .٥٩. معن كُلِّ شَيطْنِ الشَّهُبِ مِن كُلِّ شَيطْنِ ١٧ .وَخَفِظْنَهَا بِالشَّهُبِ مِن كُلِّ شَيطْنٍ অগ্নিশিখা দারা <u>তা রক্ষা করি।</u> ﴿ مَرْجُوْمٍ अर्थ مَرْجُوْمٍ क বিতাডিত।

১١٨ اللهُ مَن استَرَقَ السَّمَعَ خَطْفَهُ ١٨٨ إِلَّا لَكِنْ مَنِ استَرَقَ السَّمَعَ خَطْفَهُ আকাশের সংবাদ শুনতে চাইলে তার পশ্চাদ্ধাবন করে তাকে গিয়ে আঘাত করে প্রদীপ্ত শিক্ষা। জুনত নক্ষত্র তাকে জ্বালিয়ে ভন্ম করে দেয় বা এফোঁড ওফোঁড় করে ফেলে বা স্মৃতিভ্রষ্ট পাগল বানিয়ে দেয় : لُكِنْ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে ؛

১৯. পৃথিবীকে আমি বিলম্বিত করেছি। বিস্তৃত করেছি এবং তাতে পবর্তমালা সৃষ্টি যাতে তা না দোলে আর তাতে প্রতিটি বস্তুকে সৃষ্টি করেছি সুপরিমি-তভাবে সুনির্দিষ্ট পরিমাণে ৷ ﴿ وَاللَّهِ عَالَمُ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَ পৰ্বতসমূহ।

২০. এবং তাতে ফল-ফলাদি ও শস্য দানের মাধ্যমে জীবিকার ব্যবস্থা করেছি তোমাদের জন্য আ তোমাদের জন্য এমন বস্তুও সৃষ্টি করেছি তোম্ব যাদের রিজিক্দাতা নও যেমন, দাস-দাসী, জরু গ গৃহপালিত পশুসমূহ! এই সকল কিছুকে আরুঃ তা'আলাই রিজিক দিয়ে থাকেন। 🛍 🕰 এ শব্দটি এর পূর্বে ی সহ পঠিত।

- وَإِنْ مَا مِسَنْ زَائِدَةُ شَسَىٰ إِلَّا عِنْدَنَّ خَزَاتِنَهُ مَفَاتِبُعُ خَزَاثِنِهِ وَمَا نُنَزَلُهُ إِلَّا بِقَدَرِ مُعَلُوم عَلَى حَسْبِ الْمَصَالِعِ.
- .٢٢ . وَأَرْسَلْنَنَا الرِّياْحَ لَوَاقِحَ تَلْقَعُ السَّحَالِ فَيَمْتَلِئُ مَاءً فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاَّ، السُحَابِ مِناءً مَطَرًا فَاسْقَبِنْكُمُوهُ وَمَا ٱنْشُمْ لَنْهُ بِخُرِنِيسٌنَ أَى لَيْسَتُ خَرَائِنُهُ \* بأيدِيْكُمْ.
- ٢٣ २٥. আমিই জীবন দান করি ও মৃত্যু ঘটাই এবং আমিই الْبَاقُونَ نَرِثُ جَمِينَعَ الْخَلْقِ.
- ٢٤. وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدْمِيْنَ مِنْكُمْ أَيُّ مَنْ تَكَدُّمُ مِنَ الْخَلْقِ مِنْ لَدُنَ أَدُمَ وَلَغَدُ عَلِمُنَا الْمُسْتَأْخِرِيْنَ الْمُتَاخِرِيْنَ إِلَى
  - يَوْمِ الْقِيْمَةِ. صَنْعِه عَلِيْمٌ بِخَلْقِه ـ

ভাগ্রের চারিকাঠি আমার নিকট নেই : কল্যাণ ও মঙ্গলের প্রেক্ষিতে সুনির্দিষ্ট পরিমাণেই আমি তা অবতীর্ণ করে থাকি ৷ ুঁচু এ ুঁচু শব্দটি এ স্থানে না-বোধক শব্দ 🖒 অর্থে ব্যবহৃত ইয়েছে। من كثر ، । এ رُنِدَ শব্দটি এস্থানে رُائِدَ বা অতিরিক : أُ

২১, এমন কোনো জিনিস নেই যার ভাগ্রর সর্থাৎ

- এবং পানিতে ভরে যায় সেই বায়ু প্রেরণ করি অতঃপর আকাশ হতে অর্থাৎ মেঘ হতে পানি অর্থাৎ বৃষ্টি বর্ষণ করি এবং তা তোমাদেরকে পান করাই অথচ তোমরা তার ভাগারী নও অর্থাৎ তার ভাগার তোমাদের হাতে নেই।
- তো উত্তরাধিকারী অর্থাৎ অবিনশ্বর এবং সকল সৃষ্টির আমিই উত্তরাধিকারী হবো। কারণ একমাত্র আমিই বাকি থাকব ।
- ২৪. আদম হতে যে সমস্ত সৃষ্টি তোমাদের পূর্বে গত হয়েছে আমি তাদেরকে জানি এবং কিয়ামত পর্যন্ত যারা পরে আসবে তাদেরকেও জানি :
- ২৫. তোমার প্রতিপালক অবশ্যই তাদেরকে একত্র সমাবেশ করবেন ৷ তিনি তাঁর কর্মে প্রজ্ঞামুয়, তাঁর সৃষ্টি সম্পর্কে সর্বজ্ঞ।

### তাহকীক ও তারকীব

ममि अ जर्थर वावकुछ रहाहरू छुवा ( كَبُرُجُ : विवा निकार क्षेत्र । यात जर्थ रहना अकाम रख्या الرَّبِيَّ নইদের সৌনর্য প্রকাশ করাকে 💥 বলা হয়। এখানে আকাশের তারকাগুলোকে 🚜 বলা হয়েছে। কেননা সেগুলোও উচু এবং প্রকাশ্য হয়ে থাকে। আবার কভিপয় মুফাসসিরীনের মতে 🎜 🚅 -এর ১২টি মঞ্জিলের নাম হলো 💥 ইলমে शरेहार७ এটाই উদ্দেশ।

ا عِلَى اللهِ عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مِرْنِعْ عَالَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْرٌ عَلَى عَلَيْرٌ عَلَى اللهِ الْمِرْنِيعْ وَلَمُ السَّمِيلِ اللهُ عَلَيْهِ السَّمِيلِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَل হলে এই যে, সূর্য এগুলোর সামনা-সামানি পতিত হয়। অর্থ এটা নয় যে, সূর্য তাতে প্রবেশ করে। অন্যন্য তারকারাজিরও এ মবন্ধ: কাভেই উভয় মতাদর্শের মধ্যে কোনোই বৈপরীতা নেই।

अरर्ष सरहाद । केंद्रें के अर्थ सरहाद । تَوْلَتُهُ مَرْجُوَّهُ

शता करत है कि करतहिन (य, बार्ग) . فَوَلُمُ لَكِنْ वाता करत है कि करतहिन (य, बार्ग) : فَوَلُمُ لَكِنْ हाता करत إسْتِيْنَا ، مُنفَظِعْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْ

। प्राता करत এकिए अलूत खवाव एनध्या छेरमणा خُطفَهُ वाता करत এकिए अलूत खवाव एनध्या छेरमणा : قُولُهُ خُطُفَةُ

প্রশ্ন হলো এই যে, مَنْ عَمَّلُ একটি সিঞ্চাত যা يَامِعُ अञ्ज হলো এই যে, مَنْ عَمْلُ একটি সিঞ্চাত যা يَامِعُ عَم السَّمُرُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

উত্তর: اَبْتَرَانُ অর্থ হলো الْمُوْتِلَاسُ سِّرًا অর্থ হলো الْمُتِرَانُ তথা চুপিসারে ছো-মেরে নিয়ে নেওয়া। এটা তাশবীহের তিন্তিতে হয়েছে। কান্তেই কোনো প্রশু বার্কি থাকে না।

चाता करत देनिত करत निरग्रहन त्य, اَرْمُ الْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى वाता करत देनिত करत निरग्रहन त्य, اَرْمُعَال कार्ल्डर अर्थ त्वर दराहह।

বৈক হয়েছে। এর অর্থ হলো ন্তম্ভিত ও আন্তর্যান্তিক করা, পাগল বানানো। শয়তান অগ্নিশিখা নিক্ষেপের ফলে তত্তিত হয়ে জঙ্গলের ভূতে পরিণত হয়ে যায় যা মানুষদেরকে জঙ্গলে ভীতি প্রদর্শন করে থাকে।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শেষটি بروج -এর বহুবচন। এটি বৃহৎ প্রাসাদ, দুর্গ ইত্যাদি অর্থে বাবহৃত হয়। মুজাহিদ, কাতাদাহ, আবু সালেহ প্রমুখ তাফসীরবিদ এখানে بروج -এর তাফসীরে 'বৃহৎ নক্ষএ' উল্লেখ করেছেন। আয়াতে বলা হয়েছে যে, আমি আকাশে বৃহৎ নক্ষএ সৃষ্ট করেছি। এখানে 'আকাশ' বলে আকাশের শৃন্য পরিমণ্ডলকে বৃথানো হয়েছে, যাকে সাম্প্রতিক কালের পরিভাষায় মহাশূন্য বলা হয়। আকাশগোৱা এবং আকাশের অনেক নিচে অবস্থিত শূন্য পরিমণ্ডল এই উত্য় অর্থে 'শান্দের প্রয়োগ সুবিদিত; কুরআন পাকে শেষান্ড অর্থেও স্থানে স্থানে শান্দের ব্যবহার করা হয়েছে। গ্রহ ও নক্ষএসমূহ যে আকাশের অত্যন্তরে নয়; বরং শূন্য পরিমণ্ডলে অবস্থিত এর চূড়ান্ড আলোচনা কুরআন পাকের আয়াতের আলোকে এবং প্রাচীন ও আধুনিক সৌরবিজ্ঞানের আলোকে ইনশাআল্লাহ সূরা ফোরকানের আয়াত ক্রিটিট নুম্বী ।এর তাফসীরে করা হবে।

উদ্ধাপিত : আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে প্রথমত হয় প্রমাণিত যে, শয়তানর আকাশ পর্যন্ত পৌছতে পারে না। আদম সৃষ্টির সময় ইবলিসের আকাশে অবস্থান এবং আদম ও হাওয়াকে প্রলুদ্ধ করা ইত্যাদি আদমের পৃথিবীতে অবতরণের পূর্বেকার ঘটনা। তবন পর্যন্ত জিন ও শয়তানদের আকাশে প্রবেশাধিকার নিষিদ্ধ ছিল না। আদমের ও ইবলিসের বহিছারের পর এই প্রবেশাধিকার নিষিদ্ধ হয়ে যায়। সূরা জিনের আয়াতে বলা হয়েছে — এর আবিতারের পর্ব পর্যন্ত শর্মাকার আকাশের সংবাদাদি ফোরেশতাদের পারশির করাবার্তা থেকে জানা যায় যে, রাস্লুল্লাহ ::: এর আবিতারের পূর্ব পর্যন্ত শর্মাকার আকাশের সংবাদাদি ফোরেশতাদের পারশেরিক কথাবার্তা থেকে তনে নিত। এত ঘারা এটা জকরি হয় ন যে, শায়তানরা আকাশে প্রবেশ করে সংবাদাদি তনত। এই কিটাকার বিক্রা থেকেও বুঝা যায় যে, এরা চোরের মতো শূনা পরিমতলে মেঘের আড়ালে বসে সংবাদ তনে নিত। এ বাক্য থেকে আরও জানা যায় যে, রাস্লুল্লাহ ::: আবিতারের পূর্বেও জিন ও শায়তানদের প্রবেশাধিকার আকাশে নিষদ্ধই ছিল, কিছু শূনা পর্যন্ত পৌছে তারা কিছু সংবাদ তনে নিত। রাস্লুল্লাহ ::: এর আবিতারের পর ওহীর হেফাজতের উদ্দেশ্যে আরও অতিরিক ব্যবস্থা গৃহীত হয় এবং উদ্বাণিকে মাধ্যমে শায়তানদেরকে এ চুরি থেকে নিবুত রাখা হয়।

প্রপোচ্য আয়াতসমূহের দ্বিতীয় বিষয়বস্তু হচ্ছে উদ্ধাপিও। করআন পাকের বক্তব্য থেকে জানা যায় যে, এইার হেফাজতের ইন্দ্রণো পয়তানদেরকে মারার জন্য উদ্ধাপিতের সৃষ্টি হয়। এর সাহাযো শয়তানদেরকে বিতাড়িত করে দেওয়া হয়, যাতে তারা ফেরেশতাদের কথাবার্তা শুনতে না পারে।

এখানে প্রশু হয় যে, শূন্য পরিমণ্ডলে উদ্ধার অন্তিত্ব নতুন বিষয় নয়। বাস্নুলুৱাহ 🚟 এর আবির্ভাবের পূর্বেও তারকা বনে পরার ঘটনা প্রতাক্ষ করা হতো এবং পরেও এ ধারা অব্যাহত রয়েছে। এমতাবস্থায় একথা কেমন করে বলা যায় যে, বাস্নুলুৱাহ 🚟 এব নবুয়তের বৈশিষ্টা হিসেবে শস্থতানদেরকে বিভাছিত করার উদ্দেশ্যেই উদ্ধাব সৃষ্টিঃ এতে যে প্রকারান্তরে দার্শনিকদের ধারণাই সমর্থিত হয়। তারা বলেন, সূর্যের ধরতাপে যেসব বাব্দা মাটি থেকে উথিত হয়, তনাধা কিছু আগ্নেয় করেনা বিদ্যান থাকে। উপরে পৌছার পর এগুলোতে সূর্যের তাপ অথবা অন্য কোনো কারণে, অতিরিক্ত উত্তাপ পতিত হলে এবলো প্রকৃতিত হয়ে উঠে এবং দর্শকরা মনে করে যে, কোনো তারকাই বুঝি বসে পড়েছে। এটা আসলে তারকা নয় উদ্ধা। বাবকা পরিতাহায় একে তারকা বংস যাওয়া। শব্দ ব্যবহার করা হয়।

উত্তর এই যে, উভয় বক্তব্যের মধ্যে কোনো বিরোধ নেই। মাটি থেকে উথিত বাম্প প্রজ্বলিত হওয়া এবং কোনো তারকা কিংবা য়হ থেকে জ্বলন্ত অঙ্গার পতিত হওয়া উভ্যাটিই সম্বলপ । এমনটা সম্বলর যে, সাধারণ রীতি অনুবায়ী এরূপ ঘটনা পূর্ব থেকেই ব্যাহত রয়েছে। কিছু রাসুলুল্লার ভ্রাভাত এক আবির্ভাবের পূর্বে এসব জ্বলন্ত অঙ্গার বারা বিশেষ কোনো কান্ধ নেওয়া হভো ন। তার আবির্ভাবের পর যেসব শয়তান চুবি-চামারি করে ফেরেশতাদের কথাবার্তা অনতে যায় ওদেরকে বিতাড়িত করার কান্ধে এসব স্কুলন্ত অঙ্গার হাবহার করা যায়।

আন্নামা আনুসী (র.) তাঁর রহুল মা আমী গ্রন্থে এ ব্যাখ্যাই । করেছেন। তিনি বর্ণনা করেন, হাদীসবিদ যুহরীকে কেউ জিজেস করল রাস্নুত্বাহ 🚌 -এর আবির্ভাবের পূর্বেও কি তারকা বসজঃ তিনি বদলেন, হাা। অভঃপর প্রশ্নকারী সূরা জিনের উল্লিখিত মায়াতটি এ তথ্যের বিপক্ষে পেশ করলে তিনি বদলেন, উদ্ধা আগেও ছিল, কিন্তু রাস্নুলুয়াহ 🚌 -এর আবির্ভাবের পর যধন

শ্যতানদের উপর কঠোরতা আরোপ করা হলো, তথন থেকে উদ্ধা ওদেরকে বিতাড়দের কাজে ব্যবহৃত হয়ে আসছে। সহীয় মূর্নদিমে আন্দুচার ইবনে আব্বাদের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, রাস্পুকার ﷺ সাহাবীদের এক সমাবেশে উপস্থিত ছিলেন। ইতোমধ্যে আকাশে তারকা খরেস পড়ল। তিনি সাহাবীদের জিজেস করলেন, জারেলিয়ার যুগে অর্থণ ইসলাম পূর্বলাকে তোমবা তারকা খনে যাওয়াকে কি মনে করতে তারা বলদেন, আমরা মনে করতাম যে, বিশ্বে কোনে ধরনের অধীন ঘটির অথবা কোনো মহান ব্যক্তি মৃত্যুবরণ ভিংবা জন্মগ্রহণ করকেন। তিনি বলদেন, এটা অর্থহীন ধারণা। কারো জনমুহুর সাথে এর কোনো সম্পর্ক নেই। এসব জুলন্ত অসার শয়তানদেরকে বিভাড়নের জন্ম নিক্ষেপ করা হয়।

মোটকথা, উদ্ধা সম্পর্কে বিজ্ঞানীদের বক্তব্যও কুরআনের পরিপত্থি নয়। পক্ষান্তরে এটাও অসম্ভব নয় যে, এসব জ্বপত্ত অঙ্গার সরাসরি কোনো তারকা থেকে খনে নিক্ষিপ্ত হয়। উভয় অবস্থাতে কুরআনের উদ্দেশ্য প্রমাণিত ও সুস্পর্ট :

: قُنُولُهُ وَالْارُضَ مُدَدَّنَّهُا وَالْقُلِنَّا الَّهُ

এ থেকে জানা পেল যে, যেসব শস্য ও ফলমূলের উপর মানুষের জীবন নির্ভৱনীল সেগুলোকে এত অধিক পরিমাণে উৎপন্ন করার শক্তিও আল্লাহ তাত্মালার ছিল যে, প্রত্যোকেই সর্বত্ত সেগুলো বিনামূল্যে পেয়ে যেত এবং অবাধে ব্যবহার করার পরও বিরাট উদ্বত্ত ভাগার পড়ে থাকত। কিন্তু এটা মানুষের জন্য একটা বিপদ হয়ে যেত। তাই একটি বিশেষ পরিমাণে এগুলো নাজিল করা হয়েছে, যাতে তার মান ও মূল্য বজায় থাকে এবং অনাবশ্যক উদ্বৃত্ত না হয়।

এই অৰ্থ এৰূপও হতে পাৱে যে, সব উৎপদ্ল বস্তুকে আপ্তাহ তা'আলা একটি বিশেষ সমন্তব সামঞ্জ সোৰ মধ্যে উৎপদ্ল কৰেছেন। ফলে তাতে সৌন্দৰ্য ও চিবাকৰ্যণ সৃষ্টি হয়েছে। বিভিন্ন বৃদ্ধের কাণ্ড, শাবা, পাতা, কৃষ্ণ ও ফলকে বিভিন্ন আকার, বিভিন্ন বন্ধ ও বাদ দিয়ে সৃষ্টি করা হয়েছে, যার সমন্তব্য ও সুন্ধর দৃশ্য মানুষ উপভোগ করে বটে; কিছু একলোর বিস্তারিত রহস্য হৃদয়ঙ্গম করা তাদের সাধ্যাতীত ব্যাপার।

সব সৃষ্টজীবনে পানি সরবরাহ করার অভিনব ব্যবস্থা : رُرُكُنَا الرُبِيَّا (প্রেক ন্যুন্ন) দেকে তালাহর কুদরতের ঐ বিজ্ঞানতিত্তিক ব্যবস্থার প্রতি ইন্দিত রয়েছে, যার সার্হায়ো ভূ-পৃষ্ঠে বসবাসকারী প্রত্যেক মানুষ, জীবজন্তু, পতপক্ষী ও হিংস্র জন্তুর জন্য প্রয়োজনমাফিক পানি সরবরাহের নিকয়তা বিধান করা হয়েছে। এর ফলে প্রত্যেক ব্যক্তি সর্বত্ত, সর্বাবস্থায় প্রয়োজন অনুযায়ী পান, গোসল, ধৌতকরণ এবং ক্ষেত ও উদ্যান সেচের জন্য বিনামূল্যে পানি পেয়ে পেয়ে যায়। কৃপ বনন ও পাইপ সংযোজনে কারো কিছু বায় হলে তা সুবিধা অর্জনের মূল্য বৈ নয়। এক ফোটা পানির মূল্য পরিশোধ করার ক্ষমতা কারো নেই এবং কারো কাছে তা দাবিও করা হয় না।

আলোচ্য আয়াতে প্রথমে বলা হয়েছে যে, আল্লাহর কুদরত কিভাবে সমূদ্রের পানিকে ভূ-পৃষ্ঠের সর্বত্র পৌছানোর অভিনব ব্যবস্থা সম্পদ্ধ করেছে। তিনি সমূদ্র বাষ্প সৃষ্টি করেছেন। বাষ্প থেকে বৃষ্টির উপকরণ [মৌসুমি বায়ু] সৃষ্টি হয়েছে এবং উপরে বায়ু প্রবাহিত করে একে পাহাড়সম মেঘমালার পানিভর্তি জাহাজে পরিণত করেছেন। অতঃপর এসব পানিভর্তি উড়োজাহাজকে পৃথিবীর সর্বত্র যেখানে দরকার পৌছে দিয়েছেন। এরপর আল্লাহর পক্ষ থেকে সেখানে যতটুকু পানি দেওয়ার আদেশ হয়েছে, এই স্বয়ংক্তিয় উড়ভ মেঘমালা সেখানে সে পরিমাণে পানি বর্ষণ করেছে।

এতাবে সমূদ্রের পানি পৃথিবীর আনাচে-কানাচে বসবাসকারী মানুষ ও জীবজ্জু ঘরে বসেই পেয়ে যায়। এ ব্যবস্থার পানির বাদ ও অন্যান্য গুণাগণের মধ্যে অভিনব পরিবর্তন সৃষ্টি করা হয়। কেননা সমূদ্রের পানিকে আরাহ তা'আলা এমন লবণাজ করেছেন যে, তা থেকে হাজার হাজার টন লবণ উৎপন্ন হয়। এর রহস্য এই যে, পৃথিবীর বিরাট জলভাগে কোটি কোটি প্রকার জীবজ্জু বাস করে। এরা পানিতেই মরে এবং পানিতেই পচে, গলে। এছাড়া সমগ্র স্থলভাগের ময়লা ও আবর্জনাযুক্ত পানি অবশেষে সমূদ্রের পানিতেই পিয়ে মিশে। এমতাবস্থায় সমৃদ্রের পানি মিঠা হলে তা একনিনেই পচে যেত— এর উৎকট দুর্গম্বে স্থলভাগে বসবাসকারীদের স্বাস্থ্য ও জীবনরকাই দুকর হয়ে যেত। তাই আরাহ তা'আলা এই পানিকে এমন এসিডযুক্ত লোন করে দিয়েছেন যে, সারা বিশ্বের আবর্জনা এখানে পৌছে ভক্ষ ও নিচিহ্ন হয়ে যায়। মোটকথা, বর্ণিত রহস্যের ভিন্তিতে সমৃদ্রের পানিকে লোনা বরং ক্ষারযুক্ত করা হয়েছে, যা পানও করা যায় না এবং পান করলেও পিপাসা নিবৃত্ত হয় না। আরাহর ব্যবস্থাধীনে মেঘমালার আকারে যেসব উড়োজাহাজ তৈরি হয়, এগুলো গুধু সামুদ্রিক পানির ভাগ্তারই নয়; বরং মৌসুমি পানির বায়ুও উথিত হওয়ার সময় থেকে নিয়ে ভূপ্টে বর্ষিত হওয়ার সময় পর্যন্ত এগুলোতে বাহ্যিক যন্ত্রপাতি ছাড়াই এমন বৈপুরিক পরিবর্তন আসে যে, লবণাজতা দুরীভূত হয়ে তা মিঠাপানিতে রূপান্তরিত হয়ে যায়। সুরা মুরসালাতে এদিকে ইন্সিত আছে—

\*\*ভিন্তাইন বিশ্বাকর বাছর বাছর প্রামনিকে বাছর পিপাসা নিবৃত্ত হয়। অর্থ এই যে, আমি মেঘমালার প্রাকৃতিক যন্ত্রপাতি অতিক্রম করে সম্বুন্তর লোনা ও ক্ষারযুক্ত পানিকে তামানের পান করার জন্য যিঠা করে দিয়েছি।

স্রা ওয়াকেআয় বলা হয়েছে - أَلَّذِي الْمُعَالِّدُونَ الْمُعَالِيَّةُ الْمُعَالِّدُونَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّدُونَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَالِّذِينَ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ اللْمُعَالِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ اللْمُعَلِّدُ اللْمُعَلِّدُ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ اللْمُعَلِّدُ اللْمُعَلِّدُ اللْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَالِينَالِعُلِينَا الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِي الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّذِينَ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعِلِّدُ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّدُ الْمُعِلِّيلِي الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّدُ الْمُعَلِّ

এ পথত আমরা অভাবে কুদ্বতের ল'লা দেখলাম যে, সমুদ্রের পানিকো মিঠা পানিতে পারণত করে সমগ্র ভূপ্তে মেঘমালার সাহায্যে কি চমংকলভাবে পৌছিয়ে দিয়েছেন! ফলে প্রত্যেক ভূ-খণ্ডের তথু মানুষই নয়, অগণিত জীবজতু ঘরে বনে পানি পেয়েছে এবং সম্পূর্ণ কি মুক্তা এমনকি অলজ্যনীয় প্রাকৃতিক কারণে অবধারিতভাবেই তাদের কাছে পানি পৌছে গেছে।

কিন্তু মানুষ ও জাঁবজভূপ সমস্যার সামাধান এউটুকুতেই হয়ে যায় না। কারণ পানি তাদের এমন একটি প্রয়োজন, যার চাহিদা প্রত্যাহ ও প্রতিনিয়ত। এই তাদের প্রত্যেহিক প্রয়োজন মিটানোর একটি সম্ভাব্য পদ্ধতি ছিল এই যে, সর্বত্র প্রত্যাক মাসে প্রত্যেক দিনে বৃষ্টিপাত হতে। এম াবস্থায়ে তাদের পানির প্রয়োজন তো মিটে যেত কিন্তু জীবিকা নির্বাহের জ্বপরাপর প্রয়োজনাদিতে যে কি পরিমাণ ক্রটি দেখা দিত, তা অনুমান করা অভিজ্ঞজনের পক্ষে কঠিন নয়। বছরের প্রত্যেক দিন বৃষ্টিপাতের ফলে স্থাক্তিশ অপরিসাধ ক্ষতি হতে। এবং কাজ-কারবার ও চলা-ফেরায় অচলাবস্থার সৃষ্টি হতো।

ছিতীয় পদ্ধতি ছিল এই সংক্রমের নিশেষ মাসে এ পরিমাণ বৃষ্টিপাত হতো যে, পানি তার অবশিষ্ট মাসগুলোর জন্য যথেষ্ট হয়ে যেত কিন্তু এব জন্য প্রক্রোজন হতো প্রত্যেকের জন্য একটি কোটা নির্দিষ্ট করে দেওয়া এবং তার অংশের পানির হেফাজত তার দাখিতে তার্কের করা

্যয়া করুন, এরপ করা হলে প্রত্যেকেই এতগুলো চৌবাচ্চা অথবা পাত্র কোথা থেকে যোগাড় করত, যেওলোর মধ্যে তিন ত্রংবা ছয় মাসের প্রয়োজনীয় পানি জমা করে রাখা যায় যদি কোনোরূপ বিশেষ ব্যবস্থার মাধ্যমে এগুলো সংগ্রহ করেও নেওয়া হতো, তবুও দেখা যেত যে, কয়েকদিন অতিবাহিত হলেই এ পানি দুর্গক্ষযুক্ত হয়ে পান করার উপযুক্ত থাকত না, তাই ত্র'লাহর কুদরত পানিকে ধরে রাখার এবং প্রয়োজনের মুহূর্তে সর্বত্র সুলভ করার অপর একটি অভিনব ব্যবস্থা সম্পন্ন করেছে। ত' এই যে, আকাশ থেকে যে পানি বর্ষণ করা হয়, তার কিছু অংশ তো তাৎক্ষণিকভাবেই গাছপালা, ক্ষেত-খামার মানুষ ও জীব-জত্মকে সিক্ত করার কাজে লেগে যায়, কিছু পানি উন্মুক্ত পুকুর, বিল-ঝিল ও নিম্নভূমিতে সংরক্ষিত হয়ে যায় এবং ত্রতঃপর একটি বৃহৎ অংশকে বরফের ন্তুপে পরিণত করে পাহাড়-পর্বতের শৃঙ্গে সঞ্চিত রাখা হয়। সেখানে ধুলাবালি আবর্জনা ইত্যাদি কিছুই পৌছতে পারে না। যদি তা পানির মতো তরল অবস্থায় থাকত তবে বাতাসের সাহায্যে কিছু ধুনাবালি অথবা হ্রন্য কোনো দৃষিত বন্তু সেখানে বন্তু সেখানে পৌছে যাওয়ার আশস্কা থাকত। তাতে পশু-পক্ষীদের পতিত হওয়া ও মরে যাওয়ার আশব্ধ। থাকত। ফলে পানি দৃষিত হয়ে যেত। কিন্তু প্রকৃতি এ পানিকে জমাট বরফে পরিণত করে পাহাড়ের শৃঙ্গে উঠিয়ে দিয়েছে, সেখান থেকে অন্ত পরিমাণে চুয়ে-চুয়ে পাহাড়ের শিরা-উপশিরায় প্রবেশ করে এবং ঝরনার আকারে সর্বত্র পৌছে যায়। যেখানে ঝরনা নেই সেখানে মৃত্তিকার স্তরে মানুষের ধমনির ন্যায় সর্বত্র প্রবাহিত হয় এবং কৃপ খনন করনে পানি বের হয়ে আসে।

মোটকথা এই যে, আল্লাহ তা আলার এই পানি সরবরাহ ব্যবস্থার মধ্যে হাজারো নিয়ামত লুক্কায়িত রয়েছে : প্রথমত পানি সৃষ্টি করাই একটি বড় নিয়ামত। অতঃপর মেঘমালার সাহায্যে একে ভূ-পৃষ্ঠের সর্বত্র পৌছানো দ্বিতীয় নিয়ামত। এরপর একে মানুষের পানের উপযোগী করা তৃতীয় নিয়ামত। এরপর মানুষকে তা পান করার সুযোগ দেওয়া চতুর্থ নিয়ামত। এরপর তা থেকে মানুষকে পান ও সিক্ত হওয়ার সুযোগ দান করা ষষ্ঠ নিয়ামত ৷ কেননা পানি বিদ্যমান থাকা সত্ত্বেও এুমন আপদ্বিপদ

নেবা দিতে পারে যদকন মানুব পানি পান করতে সকম না হয়। কুরআন পাকের بَمُوْنِينَ كُمُوْ وَمُا أَنْتُمْ لُدُ بِخُوْنِينَ अवार् अन्त निप्ताभएजत প্রতিই ইঙ্গিত করা হয়েছে। الْخُوْلِينَ الْخُولِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْخُولِينَ الْمُعَلِّمِينَ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْلِينَ الْمُعَلِمُ الْمُؤْلِينَ الْمُعَلِمِينَ الْمُعَلِّمُ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُولِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُولِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُؤْلِينَ الْمُولِينَ الْمُؤْلِينِ الْمُؤْلِينَ দর্ন) এর তাফসীর সম্পর্কে বিভিন্ন উক্তি বর্ণিত রয়েছে। হযরত কাতাদাহ ও ইকরিমা (র) বলেন, যারা এ পর্যন্ত জন্মগ্রহণ করেনি তারা পশ্চাদৃগামী। হযরত ইবনে আব্বাস ও যাহহাক বলেন, যারা মরে গেছে, তারা অগ্রগামী এবং যারা জীবিত আছে, তারা পভাদৃগামী। মুজাহিদ বলেন, পূর্ববর্তী উন্মতের লোকেরা অগ্রগামী এবং উন্মতে মুহাম্মদী পভাদৃগামী। হাসান ও কাতাদাহ বলেন, ইবাদতকারী ও সংকর্মশীলরা অগ্রগামী, গুনাহগাররা পন্চাদৃগামী। হাসান বসরী, সাইদ ইবনে মুসাইয়িব, কুরতুবী, শাখী প্রমুখ তাফসীরবিদের মতে যারা নামাজের কাতারে অথবা জিহাদের সারিতে এবং অন্যান্য সংকাজে এগিয়ে থাকে, তারা স্থগামী এবং যারা এসৰ কাজে পেছনে থাকে এবং দেরি করে, তারা পশ্চাদৃগামী। বলা বাহুল্য, এসৰ উক্তির মধ্যে মৌলিক কোনো বিরোধ নেই। সবহুলোর সমন্বয় সাধন করা সম্ভবপর। কেননা আল্লাহ তা আলার সর্বব্যাপী জ্ঞান উল্লিখিত সর্বপ্রকার অগ্রগামী ও পশ্চাদগামীতে পরিব্যাপ্ত।

কুরতুবী স্বীয় তাফসীর গ্রন্থে বলেন, এ আয়াত থেকে নামাজের প্রথম কাতারে এবং আউয়াল ওয়াকে নামাজ পড়ার শ্রেষ্টত্ব প্রমাণিত হয়। রাস্পুরাহ 🚌 বলেন, যদি লোকেরা জানত যে, আজান দেওয়া ও নামাজের প্রথম কাতারে দাঁড়ানোর ফচ্চিদত কতটুকু তবে সবাই প্রথম কাতারে দাঁড়াতে সচেষ্ট হতো এবং প্রথম কাতারে সবার স্থান সংকুলান না হলে লটারি যোগে স্থান নির্ধারিত করতে হতো।

কুরতুরী এতদসক্ষে হ্যরত কা'বের উক্তিও বর্ণনা করেছেন যে, এ উন্মতের মধ্যে এমন মহাপুরুষও আছে, যারা সিজনায় গেলে পেছনের সবার গুনাহ মাফ হয়ে যায়। এজন্যই হ্যরত কা'ব পেছনের কাতারে থাকা পছন করতেন যে, সম্ভবত প্রথম কাতারসমূহে আল্লাহর কোনো এমন নেক বান্দা থাকতে পারে, যার বরকতে আমার মাণফিরাত হয়ে যেতে পারে।

বাহাত প্রথম কাতারেই ফজিলত নিহিত, যেমন ক্রআন ও হাদীস থেকে প্রমাণিত হয়েছে, কিন্তু যে ব্যক্তি কোনো কারণে প্রথম কাতারে স্থান না পায়, সেও এদিক দিয়ে একপ্রকার শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করবে যে, প্রথম কাতারের কোনো নেক বান্দার বরকতে তারও মাগক্টিরাত হয়ে যেতে পারে। উল্লিখিত জায়াতে যেমন নামাজের প্রথম কাতারের শ্রেষ্ঠতু প্রমাণিত হয়েছে, তেমনি জিহাদের প্রথম কাতারের শ্রেষ্ঠত্বও প্রমাণিত হয়েছে <u>:</u>

٢٦ جه. وَلَقَدْ خُلَقْنَا الْإِنْسَانَ أَدْمَ مِنْ صَلْصَالِ ٢٦. وَلَقَدْ خُلَقْنَا الْإِنْسَانَ أَدْمَ مِنْ صَلْصَالِ طِيْنِ يَابِسِ تُسْمَعُ لَهُ صَلْصَلَةُ أَيْ صَوْتُ إِذَا نُبَعِرَ مِّنْ حَمَدٍ طِبْنِ اسْوَدٍ مُسْنُونِ مُتَغَيَّرٍ ـ

مِنْ قَبْلُ أَيْ قَبْلِ خَلْقِ أَدُمَ مِنْ نَّارٍ السَّمُوم هِيَ نَارُّ لَا دُخَانَ لَهَا تَنَفُذُ فِي

٢٨. وَ اذْكُرْ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَّئِكَةِ إِنَّى خَالِقًا بَشَرًا مِّنْ صَلْصَالِ مِّنْ حَمَا مُّسْنُون .

٢٩. فَإِذَا سَوَيْتُهُ اتْسَمْتُهُ وَنَفَخْتُ آجُرُبُكُ فِيبِهِ مِنْ رُوجِي فَصَارَ حَيَّا وَاضَافَةُ الرُّوجِ إلَيْهِ تَشْرِيْفُ إِلَّادَمَ فَقَعُنُوا لَهُ سُجِديْنَ سُجُودَ تَحِيَّةٍ بِالْإِنْحِنَارِ.

فَسَجَدُ الْمَلْئِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ فِيْهِ تَاكِيْدَانِ ـ

٣١. إِلَّا إِنَّالِينِكُ م هُوَ ابُو الَّجِنَّ كَانَ بَيْنَ الْمَلَانَكَةِ أَبِلَي إِمْتَنَعَ مِنْ أَنْ يُكُونَ مَعَ السُجدين.

قَالَ تَعَالَى بِآبُلِيْسُ مَالَكَ مَا مَنَعَكَ أَنْ لا زَائِدَةُ تَكُونَ مَعَ السِّجِدِيْنَ .

বিবর্তিত শুষ্ক ঠনঠনে মৃত্তিকা হতে ৷ ক্রিন্টা -খঙ মন্তিকা। যাতে আঘাত করলে ঠনঠন করার আওয়াজ শোনা যায়। 🚣 অর্থ কালো মাটি। -অর্থ পরিবর্তিত, বিবর্তিত।

٢٧ २٩. <u>وَالْجَا</u>َنَّ أَبَا الْجِن وَهُو الْبِلِيْسُ خَلَقْنُهُ অর্থাৎ জিনদের আদি পিতা ইবলীসকে সৃষ্টি করেছি অত্যুক্ত অগ্নি হতে। ﴿ الْسَانِيُ । অর্থ এমন উক্ত অগ্নি যাতে ধোঁয়া নেই এবং লোমকৃপের ভিতর যা ভেদ করে যায় :

> ২৮. আর শ্বরণ কর যখন তোমার প্রতিপালক ফেরেশতাগণকে বললেন, আমি বিবর্তিত ৩% ঠনঠনে কাল মন্তিকা হতে মানুষ সৃষ্টি করতেছি।

২৯. যখন আমি তাকে সুঠাম করব পূর্ণাঙ্গ করব এবং তাতে অমার রূহ ফুৎকার করব সঞ্চার করব অনন্তর তা জীবন্ত হয়ে উঠবে তখন তোমরা তার প্রতি সেজদাবনত হও। অর্থাৎ ঝুঁকিয়ে অভিবাদনমূলক সেজদা করিও। رُوْحِيُ - আমার রূহ, এস্থানে ﴿ ﴿ কিহ] শব্দটিকে আদর্মের মর্যাদাবিধানার্থে আল্লাহর প্রতি إضافت বা সম্বন্ধ করা হয়েছে।

৩০. তখন ফেরেশতাগণ সকলেই সেজদা করল, এস্থানে বা জোর تَاكِيْد গ্রীট এ-أَجْمَعُونَ ৪ كُلُهُمْ সৃষ্টিবোধক শব্দের উল্লেখ করা হয়েছে :

৩১. কিন্তু ইবলিস অর্থাৎ জিনদের আদি পিতা তা করন না। সে ফেরেশতাদের মধ্যেই বসবাস করত। সে সেজদাকারীদের অন্তর্ভুক্ত হতে অস্বীকার করল। তা হতে বিরত রইল।

৩২. আল্লাহ তা'আলা বললেন, হে ইবলিস! তোমার কি হলো কি জিনিস তোমাকে বাধা দিল যে সজদাকারীদের অন্তর্ভুক্ত হলে নাং 🖫 মূলত ছিল 🖔 র্যু এ স্থানে র্ম শব্দটি ুর্ট্রের অতিরিক্ত।

७७ एम वनन, आलि विवर्णिं उक कान मुहिका ون ٣٣. قَالَ لُمْ أَكُنْ لِاَسْجُدُ لَا يَنْبَغِدُ لِـ \* ): اَسْجُكَ لِبُشُو خَلَقْتُهُ مِنْ صُلْصَالَ مُنْ

رية عند الْجَنَّة وَفِيلَ ٣٤ على الْجَنَّة وَفِيلَ ( قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا أَيْ مِنَ الْجَنَّة وَفِيلَ مِنَ السَّمُوتِ فَإِنَّكَ رَجِيتُمْ مُطْرُودٌ .

००. क्रयंकन निवम পर्येख जवनाउँ राजाब बिंव . وَإِنَّ عَلَيْكُ اللَّعْنَاءُ إِلَى يَوْم اللَّهِيْنِ الحّااء.

أي النَّاسُ.

النَّفْخَةِ الأولى .

لِيْ وَالْبَاءُ لِلْقَسَمِ وَجَوَابُهُ لَأَزْيَنَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ الْسَعَاصِ

٠٤٠ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُسخِّ

٤١. قَالَ تَعَالَى هَذَا صِرَاطُ عَلَيٌّ مُسْتَقِنَهُ وَهُوَ

٤٢. إِنَّ عِبُادِي أَى الْمُؤْمِنِينَ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنُ قُوَّةً إِلَّا لَكِنْ مَنِ اتَّبِعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ الْكَافِرِينَ .

১৮ ৪৩. <u>অবশাই এদের সকলের</u> অর্থাৎ ভোমার সাথে যারা ১১ وَإِنَّ جَهُدُمُ لَمُوعِدُهُمُ أَجَمُعِينَ أَيْ مَنِ اتْسُعُكُ مُعَكَ .

হতে যে মানুষ সৃষ্টি করেছেন আমি তাকে সেজদা করার নই : তাকে সেজদা করা আমার জন্য উচিত নয়।

জানাত হতে কেউ কেউ অর্থ করেন আকাশ হতে ব্বের হয়ে যাও। কারণ তুমি অভিশপ্ত। বিতাডিত।

রইল অভিশাপ। اَلَكِيْن এস্থানে অর্থ কর্মফল।

٣٦ ७७. ट्र वनन, दर आमात श्रिक्ति। रापिन قَالَ رَبُ فَٱنْظُرْنِينَ إِلَى يَوْ মান্যকে পুনরুথিত করা হবে সেদিন পর্যন্ত আমাকে অবকাশ দিন :

.٣٧ ৩٩. <u>ا فَالَّ</u> فَاتَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ .٣٧ عَالَ فَاتَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ

শঙ্গারত উপস্থিত হওয়ার দিন অর্থাৎ প্রথম শিঙ্গা তিদ. নির্ধারিত উপস্থিত হওয়ার দিন অর্থাৎ প্রথম শিঙ্গা ফৎকারের দিন পর্যন্ত।

আমাকে পথভ্রষ্ট করলেন তার শপথ, আমি পৃথিবীতে মানুষের নিকট পাপকর্ম শোভন করে তুলব এবং তাদের সকলকেই পথভ্রষ্ট করে ছাড়ব। يَ مَا أَغُورَتُنَى এ স্থানে بَ الْغُورَتُنَى । শপথ অর্থব্যঞ্জক। আঁর يَ مَا مَا অর্থাৎ ক্রিয়ার উৎস শব্দবাঞ্জক। খুঁটুটু -এটা উপরিউক্ত কসমেব জওয়াব ৷

৪০. ত<u>বে তাদের মধ্যে তোমার</u> নির্বাচিত বান্দাদের নয় : অর্থাৎ মু'মিনদেরকে নয় :

৪১, আল্লাহ তা'আলা বললেন, এটাই আমার নিকট পৌছার সরল পথ।

৪২. বিভ্রান্তদের মধ্যে অর্থাৎ কাফেরদের মধ্যে যারা তোমার অনুকরণ করবে তারা ব্যতীত আমার বান্দাদের উপর অর্থাৎ মু'মিদের উপর তোমার কোনো ক্ষমতা থাকবে না। বিশিশ অর্থ ক্ষমতা। সা এটা এস্থানে نكئ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

তোমার অনুসরণ করেছে তারা সকলের নির্ধারিত স্থান হবে জাহানাম।

د اطباق لِكُلُ بَابِ ١٤٤ مَنْ اللَّهُ اللّ জন্য তাদের মধ্য হতে বণ্টিত অংশ রয়েছে : مِنْهَا مِنْهُمْ جُزَّ نُصِيبُ مُقْسُومٍ. 🐔 অর্থ- অংশ, হিস্যা।

# তাহকীক ও তারকীব

: अथात عَهْد قَاالَف رَكُمْ إِسْ وَكُمْ وَعَالَمُ وَكُمْ وَعَالَمُ وَكُمْ وَعَالَمُ وَكُمْ وَعَلَمُهُ وَ عَلَمُ المَ : এর অর্থ- कीमा, काला মাটি فَوْ لُكُهُ حَسَا

এর দিকে ইঙ্গিত রয়েছে। وَجْه يَسْمِينَة उठ-مَسْنُونَ এতে : قُولُـهُ تَسْفُدُ فِي الْمُسَامَّ

كَ ان ؛ হত পতিত পতিত ২৫ : عَمْم مُذَكُّرَ حَاضِر হতে -أَمْر হতে وَفَعَ يَقَعُ اللَّهِ : قَوْلُهُ فَقَعُواً যুক্ত হয়েছে। 🚅 🕹 হওয়ার কারণে শুরুতে

إِذْ نَالَتِ अश्य करत निराहः। रायन واطْلاَقُ الْجَسْع عَلَى الْبَعْض آمَّ تَاكِبُد अश्य : قَوْلُهُ شَاكسُدان वित नितनन करत निरसह । आसार्छत مُنْهُون अठी घरत य, नकन एक्रेंत्गंछा स्नजना करतहहून । मरन दस यन اجْمَعُون হুকুমটা বিদ্যমানদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য ছিল, যাতে ইবলিসও অন্তর্ভুক্ত ছিল।

এর মধ্যে مَصْدَرِيَه চা হলো مُصْدَرِيَه মওস্লাহ নয় যে, بِمَا أَغُويَتَنِيْ সাওস্লাহ নয় যে, عَافِهُ بِاغُوائِک

প্রয়োজন পর্ড়বে। আর ، ل হলো مَصَابِع जर्षि९ শপথ তোমার আমাকে পথদ্রষ্ট করার ব্যাপারে। وَمَوْمَهُ اَنْ يَسَاعُ مَ مُصَارِعُ بُائُونَ ثَاكِبُهُ تَعِيْبُهُ अमनात হতে مُصَارِعُ بَائُونَ ثَاكِبُهُ وَيُعَيِّدُ अप्तात تَرْبِينُ هو অর্থ- আমি অবশ্যই সৌন্দর্য দান করব, সজ্জিত করব

। ত্ত ইঙ্গিত রয়েছে যে, أَرُيْتُنَّ ,হয়েছে। আর তার মাফউল قُولُهُ ٱلْمُعَاصِيَّ উহা রয়েছে। أَخُلُصَتُهُ يَعْبَادِيكَ अर्था : قُولُهُ ٱلْمُعَاصِيَ

تَخَلُّصُ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْ اِغْوَائِكَ अर्था९ : قُنُولُكُهُ لَهُذَا

এই : এটা خَبُنَ এর বহুবচন অর্থাৎ মর্যাদা যাতে শয়তানের মর্যাদার অনুসরণের হিসেবে জাহান্লামিদেরকে প্রবেশ কঁরানো হবে। আর তারতীবের হিসেবে জাহান্লামের মর্যাদা সাতটি– ১. জাহান্লাম ২. লাযা ৩. হুতামা ৪. আস সাঙ্গির ৫. আস সাকার ৬, আল জাহীম ৭, আল হাবিয়া।

# প্রাসঙ্গিক আলোচনা

मानवरातर षाषा मक्षातिष्ठ कत्रा এवर छाटन : बेंबें के وَلَقَدُ خَلَقَتَا الْإِنْسَانُ مِنْ صَلْصَالِ الخ ফেরেশতাদের সেজদাযোগ্য করা সম্পর্কে সংক্ষিপ্ত আলোচনা : রহ [আত্মা] কোনো যৌগিক, না মৌলিক পদার্থ– এ সম্পর্কে পণ্ডিত ও দার্শনিকদের মধ্যে প্রাচীনকাল থেকেই মতভেদ চলে আসছে। শায়থ আব্দুর রউফ মানাভী বলেন, এ সম্পর্কে দার্শনিকদের বিভিন্ন উক্তির সংখ্যা এক হাজার পর্যন্ত পৌছেছে, কিন্তু এগুলোর সবই অনুমানভিত্তিক; কোনটিকেই নিশ্চিত বল যায় না। ইমাম গাযালী, ইমাম রাযী এবং অধিক সংখ্যক সৃফী ও দার্শনিকের উক্তি এই যে, ব্লহ কোনো যৌগিক পদার্থ নয়. বরং একটি সৃক্ষ মৌলিক পদার্থ : রাযী এ মতের পক্ষে বারোটি প্রমাণ উপস্থিত করেছেন।

কিন্তু মুসলিম সম্প্রদায়ের অধিকাংশ আলেমের মতে জহ একটি সৃষ্ণ দেহবিশিষ্ট বত্তু। 🛍 সন্দের অর্থ ফুঁক মারা অথবা সঞ্জার করা। উপরিউক্ত উক্তি অনুযায়ী জহ যদি দেহবিশিষ্ট কোনো বস্তু হয়ে থাকে, তবে সেটা ফুঁকে দেওয়া অনুকৃল। তাই যদি কহকে সৃষ্ণ পদার্থ যেনে নেওয়া হয়, তবে জহ ফুঁকার অর্থ হবে দেহের সাথে তার সম্পর্ক ছাপন করা।

–[ডাফসীরে বয়ানুল কুরআন]

রহ ও নফস সম্পর্কে কান্ধি সানাউস্থাহ পানিপতি (র)-এর তথ্যানুসন্ধান : এখানে দীর্ঘ আলোচনা হেড়ে একটি বিশেষ তথ্যের উপর আলোচনা সমাপ্ত করা হচ্ছে। এটি কান্ধি সানাউন্থাহ পানিপতি তাঞ্চনীরে মাযহারীতে লিপিবন্ধ করেছেন।

কাজি সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) বলেন, কহ দু প্রকার- স্বর্গজাত ও মর্তজাত। স্বর্গজাত কহ আল্লাহ তা'আলার একটি একক সৃষ্টি। এর স্বরূপ দুর্জেয়। অন্তর্দৃষ্টিরলপন্ন মনীধীগণ এর আসল স্থান আরশের উপরে দেখতে পান। কেননা, এটা আরশের চাইতেও সৃষ্ধ। স্বর্গজাত কহ অন্তর্দৃষ্টিতে উপর-নিচে পাঁচটি ন্তরে অনুতব করা হয়। পাঁচটি ন্তর এই- কলব, কহ, দির, বঞ্চী, আহমা- এওলো আদেশ জগতের সৃষ্ধ তত্ত্ব। এ আদেশ জগতের প্রতি কুরআনে ﴿ كُونُ مُرْمُ لُمِنْ لَمِنْ لَاللَّهُ مِنْ لَمِنْ لَمِنْ لِي اللَّهُ عَلَيْكُونَا لَمِنْ لَالْعَالَمُ عَلَيْكُونَا لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَالْعَلَيْكُونَا لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَالْعَلَيْكُونَا لِمِنْ لَالْعَلَيْكُونِا لَمِنْ لَالْمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَالْعَرْضِ لَالْعَلَيْكُونَا لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لَمْ لِمُعْلَى الْمِنْ لِمِنْ لَمْ لِمِنْ لَمْ لِمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لَمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لَمْ لِمِنْ لِمِنْ لِمَا لِمِنْ لِمُعْلَى لِمُنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمِنْ لِمُنْ لِمِنْ ل

মৰ্তজাত রহ হচ্ছে ঐ সৃষ্ধ বাষ্প, যা মানবদেহের চার উপাদান অগ্নি, পানি, মৃত্তিকা ও বার্যু থেকে উৎপন্ন হয়। এ মর্তজাত রহকেই নফন বলা হয়।

আলাং তা'আলা মর্জনাত রহকে যাকে নকস বলা হয় উপরিউত স্বর্গজাত রহের আয়নায় পরিণত করে দিয়েছেন। আয়নাকে দূর্যের বিপরীতে রাখলে থেমন অনেক দূরে অবস্থিত থাকা সত্ত্বেও তাতে সূর্যের ছবি প্রতিফলিত হয়, সূর্য কিরণে আয়নাও উদ্ধান হব ও তাতে সূর্যের ছবি প্রতিফলিত হয়, সূর্য কিরণে আয়নাও উদ্ধান বিতে পারে; তেমনিভাবে স্বর্গজাত রহের ছবি মর্তজাত রহের আয়নায় প্রতিফলিত হয়; যদিও তা মৌলিকত্বের কারণে অনেক উর্ধ্বেও দূরত্বে অবস্থিত থাকে। প্রতিফলিত হয়ে স্বর্গজাত রহের তথাকণ এপ্রতিক্রিয়াকেই আশংসিক আয়াবলা হয়।

মর্তজ্ঞাত রহ তথা নকস স্বর্গজ্ঞাত রহ থেকে প্রাপ্ত গুণাগুণ ও প্রতিক্রিয়াসহ সর্বপ্রথম মানবনেহের হুংপিণ্ডের লাথে সম্পর্কমুক্ত হয়। এ সম্পর্কেরই নাম হারাত ও জীবন। মর্তজাত রূহের সম্পর্কের ফলে সর্বপ্রথম মানুহের হুংপিণ্ডের জীবন ও ঐসব বোধশক্তি সৃষ্টি হয়, যেগুলোকে নফস স্বর্গজ্ঞাত রহ থেকে লাভ করে। মর্তজাত রহ সমগ্র নেহে বিস্কৃত সৃষ্ট্র পিরা-উপশিরার সংক্রমিত হয়। এভাবে সে মানবদেহের প্রতিটি অংশে ছড়িয়ে পড়ে।

মানবদেহের মর্তজাত রহের সংক্রেমিত হওয়াকেই کَنْجُ نُون তথা আছা ফুঁকা বা আছা সঞ্চারিত করা বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা, এ সংক্রমণ কোনো বস্তুতে ফুঁক ভরার সাথে বুবই সামঞ্জস্যশীল।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলা রুহকে নিজের সাথে সম্বন্ধসূক করে مِنْ رُرُحِيْ निल्लाह्न, যাতে সমগ্র সৃষ্টজীবের মধ্য মানবাত্মার প্রেষ্ঠিতু ফুটে উঠে। কারণ মানবাত্মার উপকরণ বাতীত একমাত্র আলুলাহর আদেশই সৃষ্ট ইয়েছে। এছাড়া তার মধ্য আল্লাহর নূত্র করার এমন যোগ্যতা রয়েছে, যা মানুষ ছাড়া অন্য কোনো জীবের আত্মার মধ্যে নেই।

মানব সৃষ্টির মধ্যে মৃত্তিকাই প্রধান উপকরণ। এজনাই কুরআন পাকে মানব সৃষ্টিকে মৃত্তিকার সাথে সম্পর্কত্বক করা হয়েছে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে মানব সৃষ্টির উপকরণ দশটি জিনিসের মধ্যে পরিবাধে। তনাধ্যে পাঁচটি সৃষ্টিজগতের এবং পাঁচটি আদেশ জগতের। সৃষ্টিজগতের চার উপাদান আগুন, পানি, মাটি, বাতাস এবং পক্ষম হল্পে এ চার থেকে সৃষ্ট সৃষ্ট বান্দ বাকে মর্তজাত রহ বা নক্ষস বলা হয়। আদেশজগতের পাঁচটি উপকরণ উপরে উল্লেখ করা হয়ছে। অর্থাৎ কলব, ত্রহ, সির, খকী ও আব্লা। এ পরিব্যাধির কারণো মানুব আল্লাহর প্রতিনিধিত্বের যোগ্য সাবান্ত হয়েছে এবং মা রিক্ততের নূর, ইশক-মহক্ষতের জ্বালা বহনের যোগাপাত্র বিবেচিত হয়েছে। এর ফলক্রতি হক্ষে আল্লাহ তা আলার আকৃতিমুক্ত সঙ্গ লাভ। রাস্পুলাহ 😅 বলেন,

অৰ্থাৎ প্ৰভোক মানুৰ তার সঙ্গে লাভ করবে, যাকে সে মহৰুত করে। আল্লাহর দ্যুতির গ্রহণ ক্ষমতা এবং আল্লাহর সঙ্গ লাভের কারণেই আল্লাহর রহস্য দাবি করেছে বে, মানুৰকে ফেরেশতাগণ সঞ্চনা করুক। আল্লাহ বর্গেন- الْمُنْكُمُونُ لَمُ سَالِمِينُ ভারা সবাই তার প্রতি সেন্তুদার অবনত হলো।

ফেরেশতাগণ সেজদা করতে আদিষ্ট হয়েছিল, ইবলীসকে প্রসঙ্গত অন্তর্ভুক্ত ধরা হয়েছে গুরা আ'রাফে ইবলিসকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে। এর অর্থ এরপ হতে পারে যে, সেজদার আদেশ মূলত ফেরেশতাদের সাথে ইবলিসকেও সেজদার আদেশ দেওয়া হয়েছিল। এর অর্থ এরপ হতে পারে যে, সেজদার আদেশ মূলত ফেরেশতাদেরকে দেওয়া হয়েছিল কিন্তু ইবলিসও যেহেভু ফেরেশতাদের মধ্যে বিদ্যমান ছিল, তাই প্রসঙ্গত সেও আদেশের অন্তর্ভুক্ত ছিল। কেননা আদমের সম্থানার্থে যথন আল্রাহ তা'আলার শ্রেষ্ঠতম সৃষ্টি ফেরেশতাদেরকে আদেশ দেওয়া হয়েছে, তখন অন্যান্য সৃষ্টি যে প্রসঙ্গত এ আদেশের অন্তর্ভুক্ত ছিল, তা বলাই বাহল্য। এ কারণেই ইবলীস উত্তরে একথা বলেনি যে, আমাকে যখন সেজদা করার আদেশ দেওয়াই হয়নি, তখন পালন না করার অপরাধও আমার প্রতি আরোপিত হয় না। কুরআন পাকে নি, নি, সেজদা করেছে হয়নি, তখন পালন না করার অপরাধও আমার প্রতি আরোপিত হয় না। কুরআন পাকে ক্রিইট্রেট্রিট্রিস সেজদা করিছে। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, মূল সেজদাকারী তো ফেরেশতারাই ছিল, কিন্তু ইবলীস যেহেভু তাদের মধ্যে বিদ্যমান ছিল, তাই যুক্তিগতভাবে তারও সেজদাকারী ফেরেশতাদের সাথে শামিল হওয়া অপরিহার্য ছিল। শামিল না হওয়ার কারণে তার প্রতি ক্রোধ হমিছে।

আল্লাহ তা'আদার বিশেষ বান্দাগণ শরতানের প্রভাবাধীন না হওয়ার অর্থ : وَبَنَىٰ لَكُ عَلَيْهِمْ مُلْطَانٌ (প্রেক জানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলার মনোনীত বান্দাদের উপর শয়তানি কারসাজির প্রভাব পড়ে না। কিছু বর্গিত আদম কাহিনীতে একথাও উল্লেখ করা হয়েছে যে, আদম ও হাওয়ার উপর শয়তানের চক্রান্ত সফল হয়েছে। এমনিভাবে সাহাবায়ে কেরাম সম্পর্কে কুরআন বলে االله الشَّمَالُ السَّنِطَانُ بَنْعُونَ مَا كَسُبُواْ (আলে ইমরান)। এ থেকে জানা যায় যে, সাহাবায়ে কেরামের উপরও শয়তানের ধোঁকা এ ক্ষেত্রে কার্যকর হয়েছে।

তাই আলোচ্য আয়াতে আল্লাহর বিশেষ বান্দাদের উপর শয়তানের আধিপত্য না হওয়ার অর্থ এই যে, তাদের মন-মন্তিষ্ক ও জ্ঞান-বৃদ্ধির উপর শয়তানের এমন আধিপত্য হয় না যে, তাঁরা নিজ ভ্রান্তি কোনো সময় বৃথতেই পারে না। ফলে তওবা করার শক্তি হয় না কিংবা কোনো ক্ষমার অযোগ্য গুনাহ করে ফেলেন।

উল্লিখিত ঘটনাবলি এ তথ্যের পরিপন্থি নয়। কারণ, আদম ও হাওয়া তওবা করেছিলেন এবং তা কবুলও হয়েছিল। সাহাবায়ে কেরামও তওবা করেছিলেন এবং শয়তানের চক্রান্ত যে গুনাহ করেছিলেন, তা মাফ করা হয়েছিল।

জাহান্নামের সাত দরজা : نَهُ سَعَدُاْ اَوَا كَا سَعَدُاْ اَوَا كَا سَعَدُا اَوَا كَا سَعَدُا اَوَا كَا اَلَهُ وَا كَا اَلَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

- . اللهُ الْمُدَّقِيْسُ فِي جَنُّتِ بَسَمُ 80. إِنَّ الْمُثَقِيْسُ فِي جَنُّتِ بَسَمَ وَعُيُون تَجُرِي فِيهَا وَيُفَالُ لَهُمْ
- مُخُونِ أَوْ مُنعَ سَلَامِ أَى سَلِمُوا وَادْخُلُوا أَمِنِينَ مِنْ كُلِّ فَزْع
- إِخْوَانًا حَالًا مِنْ هُمْ عَلْى سُرُدٍ مُّتَفْيِلِينَ حَالُ اَيِضًا اَىٰ لَا يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ إِلْي قَفَا بِعَيْضِ لِدُوْرَانِ الْأُسْرَةِ بِهِمْ
- لاَ يَمُسُّهُمْ فِيْهَا نَصَبُ تَعْبُ وَمَاهُمُ مُنْهَا بِمُخْرَجِيْنَ أَبَدًّا
- ٤٩. نَبَئَ خَبَرْ بَا مُحَمَّدُ عِبَادِي آنَى آنَى آنَا الْغُفُورُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ الرَّحِيْمُ بِهِمْ
- ٥٠. وَأَنَّ عَنْدَائِي لِلْعُصَاةِ هُوَ الْعَذَابُ ألأليثم المؤلم
- ٥١. وَنَبَسُهُمْ عَنَ ضَبِيفٍ إِبْرَاهِيْمَ وَهُمُ مَلَالِكُةُ إِثْنَا عَشَرَ أَوْ عَشَرُهُ أَوْثَلَاثَةُ منهم جبرييل
- لهٰذَا اللَّفْظُ قَالَ إِبْرَاهِيْمُ لَدًّا عَرَضَ عَلَيْهِمُ الْأَكُلُ فَلُمْ يَاكُلُواْ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُونَ خَانِفُونَ

#### অনুবাদ :

- ও প্রস্রবণসমূহে: জানাতে এগুলো প্রবাহিত থাক্যর :
- हरें 8 हें अधे. जारमद्राक वला स्टब <u>खाप्रदा नाखिद्र नार</u>्थ है करने . أَدْخُلُوهَمَا بِعَسَلَامِ أَيْ سَالِمِيتَنَ مِنْ كُلُ বিপদ হতে নিরাপন্তার সাথে এতে প্রবেশ কর . ুর্ম্ন - অর্থাৎ সকল প্রকার ভীতিকর বসন্ত হতে নিরাপদ হয়ে কিংবা এর অর্থ সালামসহ অর্থাৎ সালাম প্রদান কর এবং তাতে প্রবেশ কর :
- ٤٧ . وَنَزَعْنَا مَا فِنْي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلَ حِفْدٍ ভাই ভাই রূপে পরস্পর মুখামুখি হয়ে আদনে অবস্থান করবে। তাদেরকে নিয়ে আসনসমহ আবর্তন করবে। ফলে, তারা একজন অপর জনের পৃষ্ঠ দর্শন করবে না। لَذِي عَلَ अर्थ देशी। الْخَوَانُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَ خَالُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَ বাচক পদ।
  - ৪৮. সেথায় তাদেরকে অবসাদ স্পর্শ করবে না এবং তারা সেথা হতে কখনও বহিষ্কত হবে না ৷ 🚅 - অর্থ অবসাদ :
    - ৪৯. হে মুহাম্মদ! আমার বান্দাদেরকে সংবাদ দাও আমি মুমিনদের প্রতি ক্ষমাশীল, তাদের সাথে আচরণে পরম দয়ালু । 💥 -অর্থ সংবাদ দাও।
    - ৫০. এবং অবাধ্যাচারীদের জন্য আমার শান্তি খুবই মর্মন্তদ যন্ত্রণাকর শান্তি।
  - ৫১. আর তাদেরকে ইবরাহীমের অতিথিদের সম্পর্কেও সংবাদ দাও: এরা ছিলেন বার জন বা দশজন বা তিন জন ফেরেশতা। হযরত জিবরাইল (আ.) এদের মধ্যে ছিলেন :
- وَ دُخُلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلْمًا ﴿ وَ دُخُلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلْمًا ﴿ أَيْ শব্দটি অভিবাদন ক্লপে বলল : হ্যরত ইবরাহীম তাদের সামনে খানা পেশ করলেন, কিন্তু তারা আহার গ্রহণ করতেছেন না দেখে তিনি বললেন, إِنَّا وَجِلُونَ ؛ আমরা তোমাদেরকে তয় করতেছি অৰ্থ আম্বা লীড :

٥٣. قَالُواْ لَا تَوْجَلُ لَا تَخَفُ إِنَّا رُسُلُ رَبِكَ نُبَشِّرُكَ بِغُلْمٍ عَلِيْمٍ ذِي عِلْمٍ كَثِيْرٍ هُوَ اِسْحَاقُ كُمَّا ذَكِرَ فِي هُوْدٍ

مُسَنِى الْكِبُرُ حَالُ أَى مَعَ مَسَبِهِ إِيَّاىَ فَلِبَمَ فَهِسَأَىَّ شَسَىٰ تِتُبَشِّرُوْنَ استفهام تعجب

قَالُوْا بَشُّرنُكُ بِالْحُقَ بِالصِّدْقِ فَكَا تَكُنْ مِنَ الْقُنِطِينَ الْأَبْسِينَ

قَالَ وَمَنْ أَى لاَ ينَقْنَطُ بِكَسْرِ النُّون وَفَتْحِهَا مِنْ رَّحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الطَّآلُّونَ الكافرون

قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ شَأْنُكُمْ ايُهُ الم سكون

৩১ ৫৮. <u>তারা বলল, আমাদেরকে এক অপরाধ</u>ী অর্থাৎ مُجْرِمِيْنَ كَافِرِيْنَ أَيْ قُوم لُوطٍ لِإِهْلَاكِيهِۥ

٦٠. إِلَّا امْرَاتَهُ قَدَّرْنَا إِنَّهَا لَمِنَ الْغُبِرِيْنَ الْبَاقِيْنَ فِي الْعَذَابِ لِكُفْرِهَا

৩ে. তারা বলল, ভয় করো না। আমরা তোমার প্রভূর তরফ হতে প্রেরিত তোমাকে এক বিদান পুত্রের <u>তভসংবাদ দিতেছি। সূরা হুদে উল্লেখ রয়েছে</u> যে, এই পুত্র হলেন হযরত ইসহাক । كُوْجَلُ - অর্থ ভয় করে না। عَلَيْمُ অর্থ যিনি বিশাল জ্ঞানের অধিকারী।

०६ ८८. صَالُولَدِ عَلَى أَنْ السَّرْتُمُونِيْ بِالْوَلَدِ عَلَمَ إِنَّ الْعَلَى أَنْ কি আমাকে পুত্রের গুভ সংবাদ দিতেছ? তোমরা <u>কিসের</u> কি বিষয়ে <u>ওভ সংবাদ দি</u>তেছং ীঁ নুনি-এটা অর্থাৎ এই বার্ধক্যাবস্থা আমাকে স্পর্শ করা সত্ত্তের اَیْشُرْنُدُونَیُ বা বিস্ময় প্রকাশার্থে প্রশ্নবোধক ব্যবহৃত হয়েছে।

> ৫৫. তারা বলল, আমরা সত্য সংবাদ দিতেছি, সুতরাং তুমি হতাশাগ্রন্তদের অন্তর্ভুক্ত হয়ো না। - এই স্থানে অর্থ সত্য সহ। نَعَانِطِينُ - অর্থ হর্তাশার্মন্তগণ।

৫৬. সে বলল, যারা পথভ্রষ্ট কাফের তারা ব্যতীত আর কে তার প্রতিপালকের অনুগ্রহ হতে হতাশ হয়? আর কেউ হয় না। 🍰-অর্থ কে? এই স্থানে এটা 🤨 🗔 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। 🎞 এটার 😗 অক্ষরটিতে কাসরা ও ফাতাহ উভয় হরকতসহ পাঠ করা যায়।

আর কি বিষয়? আর কি অবস্থা ও কাজ রয়েছে?

কাফেরদের সম্প্রদায়ের বিরুদ্ধে অর্থাৎ লত সম্প্রদায়কে ধ্বংসের জন্য প্রেরণ করা হয়েছে।

०٩ ৫৯. नुष्ठ-পतिवादित विक्रएक नय । سَالُوطِ ﴿ إِنَّا لَكُمْ يَجُوهُمُ أَجْمَعِيْنَ তাঁদের সকলকে তাঁদের ঈমানের কারণে রক্ষা

> ৬০. তবে লতের স্ত্রীকে নয়। আমরা নির্ধারণ করেছি যে সে তার কুফরির কারণে অবশ্যই যারা পদ্যাতে রয়েছে তাদের অর্থাৎ শাস্তি প্রাপ্তদের অন্তর্ভুক্ত।

# তাহকীক ও তারকীব

। দারা করার কারণ হলো একটি প্রশ্নের উত্তর দেওয়া سَالِمِيْنَ अर जाकशीत سَكَامَ: قُولُهُ سَالِمِيْنَ প্রশ্ন হলো এই যে, کُلُ হলো মাসদার 💪 যমীর্রের উপর এর کُمُلُ বৈধ নয়। কেননা যমীর দ্বারা জান্নাত উদ্দেশ্য যা 🗓 🖼 মাসদারের ুহুঁ টা হাঁ -এর উপর বৈধ হয় না।

उत्त वह त्य, मानावर्गे المنتق المنت

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শানে নুযুগ: সা'লাবীর বর্ণনা হলো এই যে, পূর্ববর্তী আয়াত নুনি কুন্দুন হলা এই নে, পূর্ববর্তী আয়াত নুনি কুন্দুন হলা এই নে, পূর্ববর্তী আয়াত নুনি কুন্দুন হলা এই নি কুন্দুন এই বিহবল হয়ে পলায়ন করেন। তিনদিন পর্যন্ত তিনি পালায়নপর ছিলেন। অবশেষে তাঁকে প্রিয়নবী তাঁর পলায়নের কারণ জিজ্ঞাসা করলে হযরত সালমান ফারসী (রা.) আরক্ষ করেন। তাঁর পলায়নের কারণ জিজ্ঞাসা করলে হয়ত সালমান ফারসী (রা.) আরক্ষ করেন। তাঁর পলায়নের কারণ আমার অন্তর তীত-সম্ভত হয়। শপথ সেই আরাহ পাকের, যিনি আপনাকে সত্যের বাহক করে প্রেরণ করেছেন এ আয়াত ছারা আমার অন্তর ধ্রবিশ্বত হয়ে যায়; তখন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়। তাফসীরে মাযহারী, খ. ৬ পৃ. ৩৫০।

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পাপিষ্ঠদের শান্তির ঘোষণা রয়েছে। আর এ আয়াতে নেককার দীমানদার পরহেজগার লোকদেরকে আল্লাহ পাক যে নিয়ামত দান করবেন তার উল্লেখ রয়েছে। আর মুন্তাকী পরহেজগার হলো সেসব লোক যারা আল্লাহ পাকের তৌফিকে শয়তানের প্রতারণা এবং প্ররোচনা থেকে নিরাপদ থাকে। ইবিলিস শয়তানের চরম প্রচেষ্টা সর্বেও তারা দুনিয়ার পাগল হয় না; বরং আবেরাতের চিন্তায় মগ্ন থাকে। ইরশাদ হয়েছে- ত্রি সম্পূর্তী নির্দিষ্ট নির্দি

বেহেশতের বিবরণ: নিশ্চয় যারা পরহেজগার হবে, যারা সং ও সত্য পথের অনুসারী হবে, যারা শয়তানের ধোঁকা থেকে সর্বদা আত্মরক্ষা করে চলবে, আল্লাহ পাকের শান্তির ভয়ে এবং আল্লাহ পাকের সন্তুষ্টির আশায় পাপাচার পরিহার করবে, তারা জান্নাতের চিরসুখ লাভ করবে। বেহেশতের মনোরম বাগানে তারা জীবন যাপন করবে এবং তাদেরকে বলা হবে তোমরা নিশ্চিন্ত মনে নিরাপদে জান্নাতে প্রবেশ কর এবং নিশ্চিন্তে জান্নাতে বাস কর।

ংযরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, জান্নাতীরা যখন জান্নাতে প্রবেশ করবে, তখন সর্বপ্রথম তাদের পানির দৃটি নির্বারিণী পেশ করা হবে। প্রথম নির্বারিণী থেকে পানি পান করতেই তাদের অন্তর প্রেকে ঐসব পারস্পরিক শক্রতা বিধৌত ংয়ে যাবে যা কোনো সময় দুনিয়াতে জন্মেছিল এবং স্বভাবগতভাবে তার প্রতিক্রিয়া শেষ পর্যন্ত বিদ্যমান ছিল। অতঃপর সবার মন্তরে পারস্পরিক তালোবাসা ও সম্প্রীতি সৃষ্টি হয়ে যাবে। কেননা পারস্পরিক শক্রতাও একপ্রকার কষ্ট এবং জান্নাত প্রত্যেক ক্ট থেকেই পবিত্র।

সহীহ হাদীসে বলা হয়েছে যে, যার অন্তরে কোনো মুসলমানের প্রতি বিন্দু পরিমাণও ঈর্ষা ও শক্রতা থাকবে, সে জানাতে ধরেশ করবে না। এর অর্থ ঐ হিংসা ও শক্রতা, যা জাগতিক স্বার্থের অধীনে এবং নিজ ইচ্ছা ও ক্ষমতাবলে হয় এবং এর করে করবে না। এর অর্থ ঐ হিংসা ও শক্রতা, যা জাগতিক স্বার্থের অধীনে এবং নিজ ইচ্ছা ও ক্ষমতাবলে হয় এবং এর করে অনুনার্কা করে বিকাশ (বা অ) ১৮৮ (৮)

কারণে সংশ্রিষ্ট ব্যক্তি প্রতিপক্ষকে ঘায়েল ও ক্ষতিগ্রন্ত করার চেষ্টায় ব্যাপৃত থাকে। মানব সুলভ স্বাভাবিক মন কষাকষি অনেকটা অনিচ্ছাকৃত ব্যাপার; এটা এ সাবধান বাণীর অন্তর্ভুক্ত নয়। এমনিভাবে ঐ শত্রুতাও এর অন্তর্ভুক্ত নয়, যা কোনো শরিয়ত সন্মত কারণের উপর ভিত্তিশীল। আয়াতে এ ধরনের হিংসা ও শত্রুতার কথাই বলা হয়েছে যে, জান্নাতিদের মন থেকে সর্বপ্রকার হিংসা ও শত্রুতা দূর করে দেওয়া হবে।

এ সম্পর্কেই হযরত আলী (রা.) বলেন, আমি আশা করি, আমি তালহা ও যুবায়ের ঐ লোকদের অন্তর্ভুক্ত হবো, যাদের মনোমালিন্য জান্নাতে প্রবেশ করার সময় দূর করে দেওয়া হবে। এতে ঐ মতবিরোধ ও বিবাদের দিকে ইঙ্গিত রয়েছে, যা হয়রত আলী এবং তালহা ও যুবায়েরের মধ্যে সংঘটিত হয়েছিল।

ভানা গেল। এক. সেখানে কেউ কোনো ক্লান্তি ও দুর্বলতা অনুভব করবে না। দুনিয়ার অবস্থা এর বিপরীত। এখানে কষ্ট ও পরিশ্রমের কাজ করলে তো ক্ষতি হয়ই, বিশেষ আরাম এমনকি চিত্তবিনোদনেও মানুষ কোনো না কোনো সময় ক্লান্ত হয়ে পড়ে এবং দুর্বলতা অনুভব করে, তা যতই সুখকর কাজ ও বৃত্তি হোক না কেন।

अनुवान : عَلَمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

उंदी ای کَانُوا ای کَومُک فيه يَمْتُرُونَ بِشُكُونَ وَهُوَ الْعَذَابُ

ا المحتورة والمحتورة المحتورة المحتور

أَذْبَارَهُمُ إِمِّسْ خَلْفَهُمْ وَلاَ يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدُ لِنَالًا يَارِي عَرِظيمَ مَا يَسْزِلُ لَهُمْ وَامْضُوا حَيِثُ تُؤْمُرُونَ وَهُوَ الشَّامِ

ن من الله الله الكثير المنافق المنافقة الكثير الك أَنَّ دَايِرَ هَٰٓ وُلَاءً مَقَطُوعٌ مُصْبِحِيْنَ حَالُ أَى يَتِهُمُ إِسْتِنْصَالُهُمْ فِي الصَّبَاحِ

قَوْمُ لُوطٍ لَمَّا أُخْبِرُوا أَنَّ فِي بَيْتِ لُوطٍ مُردًّ احَسَّانًا وَهُمُ الْعَلَائِكَةُ بِسَتَبْشِرُونَ

حَالُ طَمَعًا فِي فِعْلِ الْفَاحِشَةِ بِهِمْ ٦٨. قَالَ لُوطُ إِنَّا هَا وَكُا إِنَّا هَا لَكُولُا وِ ضَلِيهِ فِي فَالَا تَفضَحُونَ

٦٩. وَاتَّقُوا اللَّهُ وَلاَ تُخْزُون بِقُصْدِكُمْ إِبَّاهُمْ بفغل الفاحشة يبهم

٧٠. قَالُوا أَوْلُمْ نَنْهَكَ عَن الْعَلَمِينَ عَنْ

পুতের নিকট আসল।

তোমাদেরকে তো আমি চিনতেছি না সম্পর্কে তোমার সম্প্রদায় সন্দেহ পোষণ করে আমরা তোমার নিকট তা নিয়ে এসেছি : ১০ - এর্থ তারা

সন্দেহ করে ।

এবং অবশ্যই আমরা আমাদের কথায় সভাবাদী। <u> अर अवगाव आमात</u> कथाय <u>गडायाना पर अपाना पर अवगाव आमाता अमात्म कथाय गडायाना पर अराम जिस मार्ग कामात्र कथाय जामात्र कथाय ज</u> পরিবারবর্গসহ বের হয়ে পড় আর তমি তাদের পশ্চাদানসরণ কর অর্থাৎ তাদের পশ্চাতে চলবে, আর

এদের সম্প্রদায়ের উপর যে ভীষণ অবস্থা আপতিত হতে যাক্ষে তা যেন দেখতে না পায় সেই কারণে তোমাদের কেউ যেন পিছন-দিকে না তাকায়। যে স্থানে তোমরা নির্দেশিত হয়েছ সেস্থানে অর্থাৎ শামদেশে তোমরা চলে যাও।

ওহী পাঠিয়ে দিলাম যে, প্রত্যাষে তাদের সমলে বিনাশ করা হবে। مُصْبِحِينَ वाচक পদ। অর্থাৎ প্রত্যুষে এদেরকৈ ধ্বংসসাধন করার

কাজ সম্পন্ন হবে। .٦٧ ७٩. নগরবাসীগণ অর্থাৎ কৃত সম্প্রদায় সাদ্য নগরবাসীগণ যখন গুনল হ্যরত লুতের নিকট একদল অতীব সুন্দর বালক এসেছে তখন এদের সাথে অস্ত্রীল আচরণের আশায় উন্নসিত হয়ে উপস্থিত হলো। অধচ ঐ বালকগণ মূলত ছিলেন আগন্তুক ফেরেশতা। বাচক পদ রূপে حَالُ বাচক পদ রূপে বাবহুত হয়েছে।

৬৮, লত বলল, তারা আমার অতিথি: সূতরাং তোমরা আমাকে বে ইচ্ছত করোনা।

৬৯. তোমরা আল্লাহকে ভয় কর এবং এদের সাথে অদ্রীল কর্মের কবাসনা করে আমাকে হের করিও না।

৭০. তারা বলল, আমরা কি বিশ্ব-জ্বণত হতে অর্থাৎ এদেরকে অভিমি বানাতে নিষেধ করিনিঃ

إضافتيهم www.eelm.weebly.com قَالَ أَهُولَا ء بَنَاتِي إِنْ كُنْتُمْ فُعِلِينَ مَا تُرِيدُونَ مِنْ قَضَاءِ الشُّهَوةِ فَتَزَوُّجُوهُنَّ

٧٢. قَالَ تَكَالَى لَعَمُرُكَ خِطَابٌ لِلنَّبِي ﷺ أَى وَحَبَاتِكَ إِنُّهُمْ لَغِنِي سَكُر تِهِمْ

فَاخُذَتُهُمُ الصَّيْحَةُ صَيِحَةُ حِبْرِيْسًلَ مُشْرِقِينَ وَقَتَ شُرُوقِ الشُّمْسِ

٧٤. فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا أَيُّ قُرَاهُمْ سَافِلُهَا بأنَّ رُفَعَهَا جِبْرِيْلُ إِلَى السَّمَاءِ وَأَسْقَطُهَا مَنْقُلُوبَةً إِلَى الْأَرْضِ وَأَمْسِطُرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ سِجَيْلِ طِيْنِ طُبِخَ بِالنَّارِ . إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْمَذْكُورِ لَأَيْتٍ دَلَالَاتٍ عَلَى وَحَدَانِيَّةِ تَعَالُى لِلْمُتَوَسِّمِينَ لِلنَّاظِرِيْنَ المعتبرين

. وَإِنَّهَا اَيْ قُرِي قَوْمِ لُوْطٍ لَبِسَبِيْلِ مُقِيْدٍ طُرِيْقِ قُرَيْشِ إِلَى الشَّامِ لَمْ يَنْدُرِسَ أَفَلًا يغتبرون بهم

٧٧. إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَعِبْرَةً لِلْمُؤْمِنِينَ

هِى غِينْضَةُ شَجِرِ بِقُرْبِ مَذَيْنَ وَهُمْ قَنُومُ شُعَيْبِ لُظْلِمِينَ بِتَكْذِيبِهِمْ شُعَيبًا . فَانْتَقَمْنَامِنْهُمْ بِأَنْ أَهْلَكْنَاهُمْ بِشِدَّةِ الْحَرِ

وَإِنَّاهُمَا أَيْ قُرِي قَـوْم لُوطٍ وَالْأَبِكَةِ لَبِإِمَامِ طُرِيْقٍ مُبِيْنِ وَاضِحِ أَفَلَا يَعْتَبِدُ بِيهِمْ أَهْلُ مَكَّةً

৭১. সে বলল, একান্তই তোমরা যদি কিছু করতে চাও তবে আমার এই কন্যাগণ রয়েছে। অর্থাৎ তোমরা যা চরিতার্থ করার বাসনা করতেছ তার জন্য এদেরকে বিবাহ করে নাও ৭২. আল্লাহ তা'আলা বলেন, তোমার এই স্থানে রাসূল ==== -এর প্রতি সম্বোধন করা হচ্ছে জীবনের শপথ। তারা তাদের মন্ততায় বিভ্রান্ত হয়ে ফিরতেছে: ্র্র্ক্র্র্ক্র-অর্থ তারা বিভ্রান্ত হয়ে ফিরতেছে।

৭৩. অতঃপর সূর্যোদয়ের সাথে সাথে মহানাদ অর্থাৎ জিবরাঈল (আ.)-এর নাদ তাদেরকে আঘাত করন -অর্থ সূর্য আলোকিত হওয়ার সময়।

৭৪. এবং আমি এইগুলোকে অর্থাৎ তাদের নগরগুলোকে উল্টিয়ে দিলাম হযরত জিবরাঈল (আ.) এইগুলোকে আকাশের দিকে উল্টিয়ে ছুড়ে মারলেন। আরু তাদের উপর কন্ধর বারি বর্ষণ করলাম। سِجُيْل অর্থ আগুনে পোডা মাটি।

৭৫. অবশ্যই এতে উল্লিখিত বিষয়সমূহে পর্যবেক্ষণ শক্তি সম্পন্ন ব্যক্তিবর্গের জন্য আল্লাহর একত্বের নিদর্শন অর্থাৎ প্রমাণ রয়েছে । المُتَوسَمِينَ - अर्थ पाता দেখে এবং শিক্ষা গ্রহণ করে।

৭৬. অবশ্যই এগুলো অর্থাৎ লৃত সম্প্রদায়ের গ্রামসমূহ পথে অবস্থিত। শামের দিকে কুরায়শদের যাত্রা-পথে বিদ্যমান। এখনও এগুলোর ধ্বংসস্তুপ নিশ্চিক হয়ে যায়নি। তবুও কি তারা এটা হতে শিক্ষা গ্রহণ হরেন? ৭৭, অবশ্যই এতে মু'মিনদের জন্য নিদর্শন অর্থাৎ শিক্ষা

٧٨ ٩٠. নিত্র খন বনের অধিকারীরাও তো অর্থাৎ তআইব সম্প্রদায় ও ছিল ওআইবকে অস্বীকার করার দরুন সীমাল্জ্যনকারী। كَانَ كَانَ اللهِ वर्षे লঘুকৃত। মূলত ছিল ্টার্ন অর্থ হলো ঘন-বন মাদায়েনের নিকটবর্তী একটি অঞ্চল।

> ৭৯, আমি তাদের হতে প্রতিশোধ নিলাম প্রচণ্ড গরমের শান্তি দিয়ে তাদেরকে ধ্বংস করে দিলাম। তারা অর্থাৎ লত ও তআইব সম্প্রদায় উভয়েই তো প্রকাশ্য পথ-পার্শে অবস্থিত। সূতরাং মক্কাবাসীরা কি এদের থেকে শিক্ষ बर्ग करत ना। إضام - এই ज्ञात वर्ष १९١- إضام - उर्थ इकल्

#### তাহকীক ও তারকীব

ছারা গুধুমাত্র হযরত পৃত (আ.) উদ্দেশ্য । কেননা আল্লাহ তা আলার الْ لُوطُ । बाরা গুধুমাত্র হযরত পৃত (আ. فَوْلُـهُ إَيْ لُـوُطَّـا श्राक वर्षे إِنَّا اللَّهُ वर्षे وَلَقَدُ جَا مَتَ رُسُلُنَا لُوْطًا - वर्षे -

: তোমরা অপরিচিত। না তোমরা স্থানীয় না আমি তোমাদের চিনি। এবং তোমাদেরকে মুসাফিরও মনে أَمُولُهُ لَا أَعرفُكُمُ

হক্ষে না। কেননা তোমাদের উপর সফরের কোনো নিদর্শনও নেই।

वात्र मा वर्ष वर्षात है वर्षात है वर्षात है वर्षात है के वे । आरम الى अवद्भुक करतह आव أوضينا वर्ष अवद्भुक करतह الوضينا الآ فضينا . अवत

করা হয়েছে। কি रोजी हो। है। है। देही हैं के स्वाह कि प्रानिष्ट के के स्वाह है। कि रोजी এর অর্থে হবে ৷

् এत वहवठन: थ्यादीन युवकट्क वटल: أَمْرَدُ اللَّهِ : فَعُولُمُهُ مُنْرَا

२७ताउ كَكِر، व्यारह, निष्ठ दरान ، कनना खूमला : هَالُ النَّهِ يَنْمَ राला بَشْتَمْ شُرُونَ १७० : قَنُولُهُ حَالُ वातरा عَالَ श्रारक مُعَرِفُ श्रारत मा ।

بِعَادُونَ فَكِنَا بِمَافَتُهُمْ अर्थार : قَوْلُه عَنْ اضَّافَتِهِمْ अर्थार : قَولُه عَنْ اضَّافَتِهِمْ بِتَكَيُّرُونَ فَكِنَا بِمَنْعُونَ نَصِبْحَيْنَ अर्थार : قَولُه تَتَوَدُّدُونَ بِيَنْكِيرُونَ فَكِنَا بِمَنْعُونَ نَصِبْحَيْنَ अर्थार : قَولُه تَتَوَدُّدُونَ

আজাবের স্চনা ফজর উদয়কাল থেকেই শুরু হয়েছে : আর পরিপূর্ণতা পেয়েছে হযরত জিবরীন (আ.)-এর চিৎকারের মাধ্যমে সূর্যোদয় কালে। কাজেই কোনোই বৈপরীত্য নেই।

(व्हिक व्हिक्ट इल्या, मिर्टे गाल्या) (انْفِعَالْ अंग वात عُوْلُهُ تَكْثِيرُوسُ

वतः वशात वाखा بُمَا يُرَثُمُ بِهِ अराज देशिक तर्रार्द्ध (य, वशात مِأَمَّام वाजा अनिक वर्ष केंद्रनगा नग्न वर्षा فمولية طَوَّيْتِ উদ্দেশ্য । কেননা মুসাফির রাস্তারও অনুসরণ করে থাকে । রাস্তা যেদিক যায় মুসাফিরও সেদিকে যায় ।

म्लवर्ग ﴿ صَوْلُمُ اللَّهُ عَلَى अठा مُتَوْثُمُ इस्राय कारसलात वरुवठन वारव مُتَوْثُمُ वर्ष ؛ فَعُولُهُ الْمُ বৃদ্ধি সর্ম্পন্ন, গভীরভাবে পর্যবেক্ষণকারী, অন্তর্দষ্টি সম্পন্ন।

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ন্মসুনুনুনুহ 😅 -এর বিশেষ সন্মান : گَــُــُـُلُ –রহুল মা'আনীতে অধিক সংখ্যক তাফসীরবিদের উক্তি উদ্ধৃত করা হয়েছে যে, ेद्र याक्षा तामृनुन्नाह 🕮 -क मत्याक्षन कता रहात्हा। आन्नार ठा आना ठाँत आयुत कमम (अरहात्का : वाहराकी -لعُسُرُكُ দালায়েলুনুবুওয়াত গ্রন্থে এবং আৰু নয়ীম ও ইবনে মরদওয়াইহ প্রমুখ তাফসীরবিদ হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণনা করেন যে, আল্লাহ তা'আলা সমর্থ সৃষ্টিজগতের মধ্যে কাউকে হয়রত মুহাম্মদ মুক্তফা 🚐 -এর চাইতে অধিক সন্মান ও মর্যাদা দান করেননি। এ কারণেই আল্লাহ তা আলা কোনো পয়গম্বর অথবা ফেরেশতার আয়ুর কসম খাননি। এবং আলোচ্য আয়াতে রাসূনুরাপহ 😅 -এর আয়ুর কসম থেয়েছেন। এটা রাসূনুরাহ 😅 -এর প্রতি চূড়ান্ত সন্মান প্রদর্শন ছাড়া আর কিছু নয়। আল্লাহ ব্যতীত অন্যের কসম খাওয়া : আল্লাহর নাম ও তণাবলি ছাড়া অন্য কোনো কিছুর কসম খাওয়া কোনো মানুষের জন্য বৈধ নয়। কেননা কসম এমন জনের খাওয়া হয়, যাকে সর্বাধিক বড় মনে করা হয়। বলা বাছল্য, সর্বাধিক বড় একমাত্র আল্লাহ তা'আলাই হতে পারেন।

রাসূলুল্লাহ 🚐 বলেন, পিতামাতা ও দেবদেবীর নামে কসম খেয়ো না এবং আল্লাহ ছাড়া কোনো কিছুর কসম খেয়ো না। আল্লাহর কসমও তখনই খেতে পার যখন তুমি নিজ বক্তব্যে সত্যবাদী হও। -[আবূ দাউদ, নাসায়ী]

বুখারী ও মুসলিমে রয়েছে, একবার রাস্লুক্তাহ 🚌 হ্যরত ওমর (রা.)-কে পিতার কসম খেতে দেখে বললেন, খবরদার! আন্তাহ তা'আলা পিতার কসম বেতে নিধেধ করেছেন। কারো কসম করতে হলে আল্লাহর নামে কসম করবে। নতুবা চুপ থাকবে: -[ডাফসীরে কুরভূবী]

কিন্তু এ বিধান সাধারণ সৃষ্টজীবের জন্য। আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং সৃষ্টজীবের মধ্য থেকে বিভিন্ন বস্তুর কসম খেয়েছেন। এটা তাঁর বৈশিষ্ট্য। এর উদ্দেশ্য কোনো বিশেষ দিক দিয়ে ঐ বন্ধুর শ্রেষ্ঠতু ও মহোপকারী হওয়া বর্ণনা করা। যে কারণে সাধারণ মানুষকে আল্লাই ছাড়া অন্যের কসম খেতে নিধেধ করা ইয়েছে, তা এক্ষেত্রে বিদ্যমান নেই। কেননা আল্লাহ তা আলার কালামে এরপ কোনো সম্ভাবনা নেই যে, তিনি নিজের কোনো সৃষ্ট বস্তুকে সর্বাধিক বড় ও শ্রেষ্ঠ মনে করবেন। কারণ মহন্তু ও শ্রেষ্ঠতু সর্বাবস্থায় আল্লাহর সম্ভার জন্য নির্দিষ্ট ।

বেসৰ বন্তির উপর আজাব এসেছে, সেভলো খেকে শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত : ﴿ اَ اَنَ ذُلُكُ لَا لَكُ الْكُولُ لَكُولُ اللهِ এতে আল্লাহ তা'আলা সেসব জনপদের অবস্থা বর্ণনা করেছেন, আরব থেকে সিরিয়া যাওয়ার পথে এসব জনপদের অব্যাহিত । এতদসঙ্গে আরও বলেছেন যে, এতলোতে চকুমান ব্যক্তিদের জন্য আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তির বির্ফ নির্দর্শকার ক্ষেত্র অন্য এক আয়াতে এসব জনপদ সম্পর্কে আরও বলেছেন যে, ইন্দ্রিট আর্লাহ তা'আলা এসব জনপদ আলাহর অবাদ হয়নি। তবে কয়েকটি জনপদ এর ব্যতিক্রম। এ সমষ্টি থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা এসব জনপদ ও তাদের ঘর-বাড়িকে ভবিষ্যৎ বংশধরদের জন্য শিক্ষার উপকরণ করেছেন।

এ কারণেই রাস্লুরাহ হার্য থখন এসব স্থান অতিক্রম করেছেন, তখন আরাহর ডয়ে তাঁর মন্তক নত হয়ে গেছে এবং তিনি সওয়ারির উটকে দ্রুত ইনিয়ে সেসব স্থান পার হয়ে যাওয়ার চেষ্টা করেছেন। তাঁর এ কর্মের সুনুত প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। আরা খুবই য়ে, য়েসব স্থানে আরাহ তা'আলার আজাব এসেছে, সেগুলোকে তামাশার ক্রেমে পরিণত করা পাষাণ হলয়ের কাজ্বর এগুলো থেকে শিক্ষা লাত করার পদ্ধা এই য়ে, সেখানে পৌছে আল্লাহ তা'আলার অপার শক্তির কথা ধ্যান করতে হবে এবং অন্তরে তাঁর আজাবের তীতি সঞ্চার করতে হবে।

কুরআন পাকের বক্তব্য অনুযায়ী হযরত লৃত (আ.)-এর ধ্বংসপ্রাপ্ত জনপদসমূহ আজও আরব থেকে সিরিয়াগামী রাত্তার পার্ধে জর্দানের এলাকায় সমূদ্রের উপরিভাগ থেকে যথেষ্ট নিচের দিকে একটি বিরাট পরিধিতে বিশেষ একপ্রকার পানি নদীর আকার ধারণ করে আছে। এ পানিতে কোনো মাছ, বেঙ, ইত্যাদি জল্প জীবিত থাকতে পারে না। এ জন্যই একে 'মৃত সাগার' ও 'লৃত সাগার' নামে অভিহিত করা হয়। অনুসন্ধানের পর জানা গেছে থে, এতে পানির অংশ খুব কম এবং তৈল জাতীয় উপাদান অধিক পরিমাণে বিদ্যামান, তাই এতে কোনো সামুদ্রিক জল্প জীবিত গার্কাত গার্কাল প্রত্নতত্ত্ব বিভাগের পক্ষ থেকে এখানে কিছুসংখ্যক আবাসিক দালানকোঠা ও হোটেল নির্মাণ করা হয়েছে। পরকান থেকে উদাসীন বন্ধুবাদী মানুষ একে পর্যটন ক্ষেত্রে পরিণত করে রেখেছে। তারা নিছক তামাশা হিসেবে এসব এলাকা দেখার জন্য গমন করে। এহেন উদাসীনতার প্রতিকারার্থে কুরআন পাক অবশেষে বলেছে— তি কুট নির্মাণ করা তারা আর্থাৎ এসব খানা ও ঘটনাস্থল প্রকৃতপক্ষে অন্তর্দৃষ্টি সম্পন্ন মু'মিনেদের জন্য শিক্ষাদায়ক। একমাত্র ঈর্মানদাররাই এ শিক্ষা ঘারা উপকৃত হয় এবং অন্যরা এসব স্থানকে নিছক তামাশার দৃষ্টিতে দেখে চলে যায়।

الكَيْكَةِ العَّ الْوَكُمُّةِ الطَّ الْوَكُمُّةِ الطَّ الْوَكُمُّةِ الطَّ الْوَكُمُّةِ الطَّ الْوَكُمُّةِ الطَّ ছিল। এজন্য মাদয়ানবাসীদেরই উপাধি হচ্ছে اَلَكُمُّةَ । কেউ কেউ বলেন, আসহাবে-আইকা ও আসহাবে-মাদয়ান দৃটি পৃথক পৃথক সম্প্রদায়। এক সম্প্রদায় ধ্বংস হওয়ার পর হযরত শোয়াইব (আ.) অন্য সম্প্রদায়ের প্রতি প্রেরিত হন।

তोष्टभीत जिल्ल भा भानीत्व देवत्न आजात्कत्वत्व वताव जित्स नित्साक भर्तकृ शमीजि वर्णना कता स्तारह । إِذَّ مُذَيَنُ وَأَصْحَابَ السَّامَةِ وَاللَّهُ الْمُعَانِ الْمُنْفِعَا اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعُلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُعُلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللْمُلْكِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكِمُ اللْل

. 'হিজর' হিজায ও সিরিয়ার মধ্যস্থলে অবস্থিত একটি উপত্যকাকে বলা হয় এখানে সামুদ গোত্রের বসতি ছিল।

শৈয়ারেন (আ.)-এর জনপদ সাদ্মি এবং হিরত শেয়ায়ের (আ.)-এর জনপদ আইকা উভয়তা প্রকাশ্য পথে অবস্থিত" অর্থাৎ হ্যরত শেয়ায়ের (আ.)-এর জনপদ আইকা উভয়ই মক্কা এবং সিরিয়ার মধ্যপথে, রাস্তার পার্শ্বেই রয়েছে। অথব হ্যরত শোয়ায়ের (আ.)-এর বস্তি আইকা এবং মাদয়ান উভয়কে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। আর এটি প্রকাশ্য পথের ধারেই রয়েছে। মকার কাফেররা যারা সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হ্যরত রাসুলে কারীম === এর বিরোধিতা করছিল এবং পবিত্র কুরআনকে অর্থীকার করছিল, তাদের সিরিয়া গমনের পথে অবস্থিত ধ্বংসপ্রাপ্ত এ জনপদগুলো দেখে তাদের শিক্ষা গ্রহণ কর উচিত এবং আল্লাহ পাকের নাফরমানি থেকে বিরত থাকা উচিত। -তাফসীরে মাযহারী, খ. ৬, প্. ৩৫৮

এসব ঘটনা বর্ণনার উদ্দেশ্য: আলোচা ঘটনাবলির উল্লেখের উদ্দেশ্য হলো, রিসালাতের প্রমাণ উপস্থাপন করা। হযরত লৃত সম্প্রদায় হযরত লৃত (আ.)-এর নবুয়তকে অস্বীকার করে পাপাচারে লিপ্ত হয়ে ধ্বংস হয়েছে। এমনিভাবে হযরত শোয়ায়ের (আ.)-এর সম্প্রদায় তাঁকে অবিশ্বাস করেছে, ওজনে কম দিয়েছে, পৌত্তলিকতায় মন্ত রয়েছে, এরপর আল্লাহ পাকের কোপ্থাত হয়েছে। অর্থাৎ যারা আল্লাহর নবীকে অমান্য করবে, তাঁর আদর্শকে মেনে নিতে অস্বীকার করবে, তাদের শান্তি অবধারিত —্তাফসীরে মা'আরেফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.), খ. -৪, পু. -১৭৭

- . ٨. وَلَقَدْ كَذَّبُ اصْحَابُ الْحِجْرِ وَادِ بَيْنَ المَدِيْنَةِ وَالشَّامِ وَهُمْ تُمُودُ الْمُرْسَلِيْنَ
- بتَكْذِيْبِهِمْ صَالِحًا لِأَنَّهُ تَكُذِيْبُ لِبَاتِي الرُّسُل لِاشْتِرَاكِيهِمْ فِي الْمَجِيْءِ
- ٨١. وَأَتَبِنُهُمُ الْبِئَا فِي النَّاقَةِ فَكَانُوْا عَنْهَا مُعْرِضِيْنَ لاَ يَتَفَكَّرُونَ فِيهَا
- ٨٢. وَكَانُوا يَنْجِتُونَ مِنَ الْبِجَبَالِ بُيُوتًا أَمِنِيْنَ
- يُكْسِبُونَ مِنْ بِنَاءِ الْحُصُونِ وَجَمْعِ الْأَمُوالِ
- ٨٥. وَمَا خَلَقَنَا السَّهُ مُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا َ إِلَّا بِالْحُقَّ دَوَانَّ السَّاعَةَ لَاتِيَةً لَا مُحَالَةَ فَيُجَازُى كُلُ أَخَدِ بِعَمَلِهِ فَاصْفَع يَا مُحَمَّدُ عَنْ قَوْمِكَ الصَّفْعَ الْجَبِيلُ اعْرِضْ عَنْهُمْ إعْرَاضًا لاَ جَزْعَ
- فِيْعِ وَهُذَا مُنْسُوحٌ بِأَيْعَ السَّيْفِ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ الْخَلَّاقُ لِرِكُلُ شَى إِلْعَلِيْهُ
- بکُلُ شَیْ ِ ٨٧. وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِينَ قَالَ الفَاتِحَةُ رُواهُ الشُّيخَانِ لِأَنْهَا لِأَنْهَا لِأَنْهَا تُثَنِّى فِي كُلِّ رَكْعَةِ وَالْقُرَانَ الْعَظِيمَ

- ৮০. হিজরবাসীগণও অর্থাৎ ছাম্মদ সম্প্রদায়ও রাসলদেরকে হযরত সালেহকে অস্বীকার করত সকল রাসুলকে অস্বীকার করেছিল। রাসুলগণ যেহেতু তাওহীদের বার্তা নিয়ে আসার বিষয়ে সকলই এক সেহেতু তাঁদের একজনকে অস্বীকার করা বাকি সকলকে অস্বীকার করার নামান্তর। 🚣 হিজর হলো মদিনা ও শামের মধ্যে অবস্থিত একটি উপত্যকা।
- ৮১, আমি তাদেরকে আমার নিদর্শন উট্র দিয়েছিলাম। কিন্তু তারা তা উপেক্ষা করেছিল। এতে তারা চিন্তা-গবেষণা করতো না।
- ৮২, তারা নিশ্তিন্ত হয়ে পাহাড় কেটে গৃহ নির্মাণ করতো :
- . AT الله عند من المراجعة من المراجعة المراجعة من المراجعة من المراجعة من المراجعة من المراجعة المرا প্রভাতকালে।
- ১٤ ৮৪. অনত্তর তারা দুর্গ নির্মাণ ও অর্থ সম্পদ জমা করতো যা করেছিল তা তাদের কোনো কাজ আসেনি ৷ তাদের হতে শান্তি প্রতিহত করতে পারে নি।
  - ৮৫. আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী এবং তাদের অন্তর্বতী কিছুই আমি অযথা সৃষ্টি করিনি। কিয়ামত সুনিশ্চিতভাবেই সংঘটিত হবে। অনন্তর প্রত্যেককেই তার নিজের কর্মের প্রতিফল দেওয়া হবে সূতরাং হে মূহামদ! তোমার সম্প্রদায়কে চরমভা<u>বে</u> উপেক্ষ<u>া কর</u> অর্থাৎ কোনোত্রপ মনস্তাপ ব্যতিরেকে এদেরকে উপেক্ষা কর। কাফেরদের বিরুদ্ধে অন্তধারণ সম্পর্কিত আয়াত দারা এটা مَنْكُونَ বা রহিত হয়ে গিয়েছে।
  - ৮৬. নিশ্চয় তোমার প্রতিপালক প্রতিটি বস্তুর সৃষ্টিকর্তা, প্রত্যেক কিছু সম্পর্কে অতীব জ্ঞানী :

৮৭. আমি তোমাকে দিয়েছি <u>পুনঃ পুনঃ আবৃত</u> সা<u>তটি</u> আয়াত। শায়খাইন অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিম বর্ণনা করেন এই সাতটি আয়াত হলো সূরা ফাতিহার। কেননা এইগুলো প্রত্যেক রাকাতেই পুনঃ পুনঃ আ-বৃত হয়। আর দিয়েছি মহা কুরআন।

ে كُ تَمُدُنُ عَينيكُ إِلَى مَا مَتَعَنَا بِهُ ٨٨. لا تَمُدُنُ عَينيكَ إِلَى مَا مَتَعَنَا بِهُ أزُواجًا أصنافًا مِنهُمْ وَلاَ تَحْزُن عَلَيْهِمُ إِنْ لَمْ يُسْوَمِنُهُوا وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ الْمِنْ جَانِبَكَ لِلْمُؤْمِنِيْنَ

. ٨٩. وَقُلْ إِنِنِي أَنَا النَّذِيْرُ مِن عَذَابِ اللَّهِ أَنَّ يُنَزِّلَ عَلَيْكُمُ الْمُبِينُ الْبَيِّنُ الْبَيْنُ الْإِنْذَارُ

٩٠. كَمَا أَنْزَلْنَا الْعَذَابَ عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ الْيَهُود وَالنَّصَارٰي

. الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرَانَ آيٌ كُتُبَهُمُ الْمُنَزَّلَةَ عَكَيْبِهِمْ عِضِيْنَ أَجْزَاءٌ حَيْثُ أُمَنُوا بِبَعْضِ وَكَفَرُوا بِبَعْضِ وَقِيلً الْمُرَادُ بِبِهِمُ الَّذِيْنَ اقتكس مُوا طُرُونَ مَكَّة يكُم كُونَ النَّاسَ عَن الْإِسْلَامِ وَقَالَ بَعَسَضُهُمْ فِي الْقُرَاٰنِ سِحْدٌ وَيَعَضَهُم كُهَانَةً وَيَعَضَهُم شِعَرُ

٩٢ هر يُك لَنَسْتَكُنَّهُمُ أَجْمَعِيْنَ سُوَالُ تَوْسِيْخِ

٩٣. عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ

٩. فَاصْدَعْ يَا مُحَمَّدُ بِمَا تُوْمَرُ أَي إِجْهَرَ بِهِ وَامْضَهُ وَاعْرِضْ عَينِ الْمُشْرِكِيْنَ هُذَا قَبْلُ الْأُمْرِ بِالْجَهَادِ

٩٥. إِنَّا كُفَّيْنِكَ الْمُسْتَهُ زِيْنِنَ بِكَ بِأَنَّ ٱهلَكُنَا كُلَّا مِنْهُمْ بِأُفَةٍ وَهُمُ الْوَلِيدُ بَنُ الْمُغِيْرَةِ وَالْعَاصُ بِنُ وَاثِلِ وَعَدِى بِنُ قَيْسٍ وَٱلْاَسْوَدُ بِنُ ٱلْمُطَّلِبِ وَالْاَسْوَدُ بِنُ عَبْدِ يَغُوثُ ـ

যে উপকরণ দিয়েছি তার প্রতি তোমার চক্ষ্ কখনও প্রসারিত করিও না। এবং এরা যদি ঈমান গ্রহণ না করে তবে তুমি বিষণ্ণ-চিন্তিত হয়োনা, আর মু'মিনদের প্রতি তোমার ডানা অবনত কর। অর্থাং তমি নরম হও।

৮৯. এবং বল, আমি অবশ্যই তোমাদের উপর আল্লাহর শান্তি আপতিত হওয়া সম্পর্কে একজন স্পষ্ট সতর্ককারী। অর্থাৎ যার সতর্কীকরণ অতি স্পষ্ট।

৯০. যেমন আমি শাস্তি আপতিত করেছিলাম তাদের প্রতি যারা এখন বিভক্ত। অর্থাৎ ইহুদি ও খিস্টানদের প্রতি।

৯১. যারা কুরআন অর্থাৎ তাদের প্রতি প্রেরিত কিতাবসমহ বিভক্ত করে রেখেছে। কতক অংশের উপর তো ঈমান রাখে আর কতক অংশ তারা প্রত্যাখ্যান করে। কেউ কেউ বলেন, এই আয়াতটি হলো ঐ সমস্ত ব্যক্তি সম্পর্কে যারা ইসলাম হতে লোকদের বাধা দেওয়ার জন্য মক্কার পথসমূহ ভাগ করে নিয়েছিল। কুরআন সম্পর্কে এদের কেউ বলত, এটা জাদু, কেউ বলত, জ্যোতিষ-শাস্ত্রের মন্ত্র, কেউ বলত এটা কবিতা। عصين - অর্থ ভাগ, খণ্ড খণ্ড অংশসমূহ।

সকলকে অব<u>ণ্য প্রশ্ন করব</u> এই প্রশ্ন হবে ভর্ৎসনামূলক।

৯৩. সেই বিষয়ে যা তারা করে।

৯৪. হে মুহাম্মদ! তুমি যে বিষয়ে আদিষ্ট হয়েছ তা প্রকাশ্যে প্রচার কর তা চালু কর একং অংশীবাদীদেরকে উপেক্ষা কর ৷ এটা জিহাদ সম্পর্কিত নির্দেশ নাজিলের পূর্বের বিধান ছিল : اصُدُعُ এই স্থানে অর্থ প্রকাশ্যে কর 🛚

৯৫. তোমার সাথে বিদ্রুপকারীদের বিরুদ্ধে আমিই যথেষ্ট। এদের প্রত্যেককে কোনো না কোনো বিপদে ফেলে দিব ৷ এই বিদ্রাপকারীরা ছিল, ওয়ালীদ-ইবনে মুগিরা, আল আস ইবনে ওয়াইল, আদী-ইবনে-কায়স, আল আসওয়াদ-ইবনে আল-মুন্তালিব এবং আল আসওয়াদ ইবনে আবদে ইয়াওছ।

- صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ مِنَ الْاسْتِفَاء
- المرت

- ৯৬, যারা আল্লাহর সাথে অন্য মা'বুদ জড়িয়ে নিয়েছে 🛚 শীঘই তারা তাদের কাজের পরিণাম জানতে পারবে صِغَتْ ٩٤٥- الْمُسْتَهْزِنِيْنَ उष्टा शूर्त डेन्निथिड الله-الَّذِينَ বা বিশেষণ । কেউ কেউ বর্লেন, এটা কিন্দ্র উদ্দেশ্য। এটার অর্থে যেহেতু শর্তের অর্থও অন্তর্ভুক্ত সেহেতু তার 🏄 বা বিধেয় 🚉 তেও 🥹 ব্যবহার করা হয়েছে।
- ٩٧ ه٩. <u>صلم أنَّك يكضينًا उप अ٩. سالة अवगार जान ठाता</u> रिफ़ल करत वा अशीकात করে যা বলে তাতে তোমার অন্তর সংকোচিত হয়। বা বক্তব্যটি প্রতিষ্ঠা تُحْقِيْق বা বক্তব্যটি প্রতিষ্ঠা করণার্থে ব্যবহৃত হয়েছে ৷
  - ٩٨ ৯৮. সুতরাং তুমি প্রশংসাসহ তোমার প্রতিপালকের পবিত্রতা ঘোষণা কর অর্থাৎ বল, সুবহাল্লাহি ওয়া বিহ-মিদিহি। এবং তুমি সেজদাকারীদের অর্থাৎ মুসল্লীদের वर्ष्टिक रहा केंट्र वर्ष जात वर्षा वर्षान वत मारथ مُتَعَلَّىٰ र्वा मशिष्ट ।
- مَاعُبُدٌ رَبُّكَ حُتِّى يَاْتِيكَ الْيَقَيْنُ ١٩٨. وَاعْبُدُ رَبُّكَ حُتِّى يَاْتِيكَ الْيَقَيْنُ

#### প্রতিপালকের ইবাদত কর।

#### তাহকীক ও তারকীব

राना वहवठन আর তার أَرْبَنًا , यूफाअभित (त.) نِي النَّائَةِ वर्तन এ প্রপ্लের জবাব দিয়েছেন যে, انْبَنَا وَرَابَ (الْمِنَا عَلَّمُ عَلَيْهُ عَ

উত্তরের সার হলো এই যে, 🔟 কয়েকটি আয়াতকে অন্তর্ভুক্ত করেছিল, পাহাড় থেকে উদ্রী বের হওয়া, বের হয়ে সাথে সাথে বাচ্চা দেওয়া, তার বারিতে সমস্ত পানি পান করে ফেলা এবং অধিক পরিমাণে দুগ্ধ দান করা। কাজেই 🚅 🗓 -এর তাফসীর మేর্ট দারা করা বৈধ হয়েছে।

এর তাফসীর أَزْرَاجًا : فَوْلُمُ पाता করে ইঙ্গিত করেছেন যে, أَزْرَاجًا : فَوْلُمُ أَصْلَنَا প্রকারভেদ উদ্দেশ্য: যেমন- কাফের, ইহুদি, খ্রিটান, অগ্নিপুঁজক, মূর্তি পূজারী ইত্যাদি উদ্দেশ্য।

वाता अवात्न अविक فَرَأَنَ : فَعُولُمُ كُنَّاتُهُمْ वाता करत देत्रिक करत मितारहन त्य, فَرَأَنَ : فَعُولُمُ كُنَّاتُهُمْ عَضَوَةُ अंश - عِضِيْنَ اللّهِ : قَالُ عَضِيّةُ अंश - عِضِيْنَ अंश : قَوْلُ الْجِزَّةُ शर्व अर्थन इस्त्राह । वर्षे عَمْنُي الشَّاءِ وَكُا وَ अर्थन इस्त्राह । वर्षे عُمْنُي الشَّاءِ وَكُا

। रहिन فَصَلَّ بِالْأَجْنَبُيُ अर्था : فَوُلُـهُ مِسْفَةٌ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

आत द तातृल! आमि आभनात्क निराहि : - قَلُولُـهُ وَلَقَدُ الْتَيَنْكُ سَنْبِعًا مِنَ الْمَكَانِيُ وَالْقُرَانَ الْمُظِيْمَ সাতটি আয়াত যা বারে বারে নামাকে) পাঠ করা হয় এবং দিয়েছি মহান কুরআন।

আল্লামা বগভী (র.) লিখেছে, হযরত ওমর (রা.), হযরত আলী (রা.), হযরত আনুদ্রাহ ইবনে মাসউন (রা.) বলেছেন, 🚅 尘 🕰 দ্বারা সূরা ফাতেহাকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা এর আয়াত সাতটি।

ভাফসীরকার কাতাদা (র.), হাসান বসরী (র.), আতা (র.), সাঈদ ইবনে জুবাইর (র.) এ মতই পোষণ করেন। বৃখারী দারীফে হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীস সংকলিত হয়েছে, প্রিয়নবী হুরশাদ করেছেন, الْمُ الْمُثَانِينُ । সূরা ফাডেছা সাত জায়াত। كَانْمُانِينُ অর্থাৎ যা নামাজে বারে বারে পাঠ করা হয়।

মাছানী নামকর্মণর তাৎপর্য : হথরত আবুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) হাসান (রা.), কাতাদা (রা.) বলেছেন, থেহেতু সূরা ফাতেহা নামাজের প্রত্যেক রাকাতে পাঠ করা হয় এজন্য এ সুরাকে "মাছানী" ক্রিটের বলা হয়েছে।

আর একথাও বর্ণিত আছে যে, সূরা ফাতেহার দৃটি অংশ রয়েছে। এক অংশ আল্লাহ পাকের জন্য, যাতে আল্লাহ পাকের প্রশংসা রয়েছে। আর অন্য অংশ হলো দোয়া যা বান্দার জন্যে। হযরত আবৃ হুরায়রা (রা.) বর্ণিত হাদীসে প্রিয়নবী ক্রেবাছেন, আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন সূরা ফাতেহাকে আমি আমার এবং আমার বান্দার মধ্যে অর্ধেক করে ভাগ করেছি। হুসাইন ইবনে ফজল ক্রিটিছানী) নামকরণের এই তাৎপর্য বর্ণনা করেছেন, সূরা ফাতেহা দূবার নাজিল হয়েছে। একবার মন্ধা শরীফে আর একবার মদিনা শরীফে এবং প্রত্যেক বার সূরা ফাতেহার সঙ্গে সন্তর হাজার ফেরেশতা ছিলেন।

হয়রত মুজাহিদ (র.) বলেছেন, مَنَائِثُ শব্দটির অর্থ হলো নির্বাচিত, বাছাই করা। কেননা সূরা ফাতেহাকে আল্লাহ পাক এ উমতের জন্য বাছাই করেছেন অন্য কোনো উমতকে তা দান করেন নি। আবু যায়েদ বলখী (র.) বলেছেন, نَنْبَتُ الْوِنْانَ এর অর্থ হলো, আমি লাগামকে ফিরিয়ে দিয়েছি। যেহেতু সূরা ফাতেহা মন্দ লোকদেরকে মন্দ কাজ থেকে ফিরিয়ে দেয় এজন্য তাকে مَنْائِنُ বলা হয়েছে। কোনো কোনো তত্ত্বজ্ঞানী বলেছেন, مَنَائِنُ থেকে নিম্পন্ন। কেননা এ সূরায় আল্লাহর প্রশংসা স্থান পেয়েছে এবং আল্লাহ পাকের মহান তণাবলির বিবরণ রয়েছে।

সাঈদ ইবনে জুবায়ের হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) -এর এ কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে আলোচ্য আয়াতে 🚅 শদ্দ দারা সাতটি বড় বড় সূরা উদ্দশ্য করা হয়েছে তনাধ্যে সর্বপ্রথম সূরা বাকারাহ, সূরা আনফাল এবং সূরা তওবা । এ দৃটি সূরা একই সূরার হকুমে এ জন্যে দৃটি সূরার মধ্যখানে বিসমিল্লাহ লিপিবঞ্ধ হয় না।

কোনো কোনো তল্জানী বলেছেন, সাডটি বড় বড় সূরার শেষ সূরা তওবা। আর কারো মতে সাডটি বড় সূরার মধ্যে সর্বশেষ সূরা হলো সূরা ইউনুস। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) "মাছানী" مُشَارِيّ নামকরণের এ কারণ বর্ণনা করেছেন যে, এ সাডটি সূরার মধ্যে ফরজসমূহ, অপরাধের শান্তি, ভালোমন্দের দৃষ্টান্তসমূহ এবং শিক্ষণীয় ঘটনাবলি বারবার উল্লেখ করা হয়েছে।

আর এ সম্পর্কে এ কথাও বর্ণিত আছে যে, مَكَانِيُ শব্দ হতে নিম্পন্ন। পবিত্র কুরআনের ভাষার অলঙ্কার শুধু যে সর্বত্র প্রশংসনীয় হয়েছে ভাই নয়, বরং এটি অঁভান্ত বড় মোজেজা। কেননা এর দৃষ্টান্ত পেশ করতে কেউ সক্ষম হয়নি। আর পবিত্র কুরআনে আল্লাহ তা'আলার শুণাবলির বিবরণ রয়েছে। এজন্য এটি প্রশংসাকারীও। এ প্রেক্ষিতেই পবিত্র কুরআনকে مَنَانِيْ বলা হয়েছে।

মুহামদ ইবনে নাসির হয়রত আনাস (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, হজুর ﷺ -ইরশাদ করেছেন, আল্লাহ পাক তাওরাতের স্থলে আমাকে সাতটি বড় বড় সূরা দান করেছেন। আর ইঞ্জিলের স্থলে সেই সূরাসমূহ দান করেছেন, যেগুলোর ওকতে দুর্চ এবং দুর্চ আর যাব্রের স্থলে দুর্চ বিশিষ্ট সূরাসমূহ দান করেছেন। আর দুর্চ বিশিষ্ট সূরাসমূহ বাড়তি দান রয়েছে আমার প্রতি। বড় বড় সূরা ইতঃপূর্বে আর কোনো নবীকে দান করা হয়নি তধু আমাকে বিশেষভাবে দান করা হয়েছে। সাঈদ ইবনে জুবাইর হয়রত আম্বুল্লাহ ইবনে আকাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, প্রিয়নবী ﷺ -কে সাতটি বড় সূরা দান করা হয়েছে। হয়রত মূসা (আ.) যখন ফলক হাত থেকে ফেলে দেন, তখন দুটি সূরা উঠিয়ে নেওয়া হয় আর চারটি তাঁর কাছে রাখা হয়।

আল্লামা বগন্তী (র.) হযরত ছাওবান (রা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। ত্জুর 🚎 -ইরশাদ করেছে, আল্লাহ পার্ন তাওরাতের স্থুনে আমাকে সাতটি বড় বড় সূরা দান করেছেন, আর ইঞ্জিলের স্থুলে مِئْسِنْ

আর যাবুরের স্থলে مُفَانِيٌ এবং আমার প্রতিপালক আমাকে আরও অনেক কিছু দির্মেছেন। ডাউসের মত হলো, "মাছানী" শব্দ দ্বারা সমগ্র কুরআনকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। যেমন, কুরআনে কারীমেও এভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। ঠিনিইটি ভিন্ন ক্রিয়ানে ক্রিয়ান্ত করিব হলে এই যে, এতে বিভিন্ন ঘটনা বারে বারে বর্ণনা করা হয়েছে।

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বৃখারী শরীকে সংকলিত একখানি হাদীসের উদ্ধৃতি দিয়েছেন, সাহাবী হয়রত আবু সায়ীদ ইবনে মুআল্লা (রা.) বর্ণনা করেন- আমি নামাজেরত ছিলাম, এমন সময় ছজুরে আকরাম 🚌 আমকে ভাকদেন, নামাজে বত থাকার কারণে আমি সাড়া দিতে পারলাম না। নামাজ শেষ করে আমি তাঁর দরবার হাছির হলাম। তিনি আমাকে জিজাসা করলেন, তখন কেন আসলে না। আমি আরজ করলাম, ইয়া রাবুলাগ্রাহ। আমি নামাজে ছিলাম। ১খন তিনি ইবাগান করলেন, তুমি কি আল্লাহ পাকের ও বালী প্রবণ করেনি। বিটি বিটেশিলেরকৈ তাঁকিন। শোন। আমি মসজিদ থেকে বের হওয়ার প্রতিষ্ঠা বিশ্বী ভালাক পরিত্র কুরআনের বড় সূরার কার বকা। কিছুক্ষণ পর যখন প্রিমলনী ভালাকের বড় সুরার করেন তখন আমি করিছেন। শোন। আমি মসজিদ থেকে বের হওয়ার পরিক তাঁর কথা শ্বরণ করিয়ে দিলে তিনি বলেন, তা হলো সুরা আলহামদুদ্বিল্লাহি রাকিল আলামীন। আর এটিই "সাবউদ মাছানী"। অনা রানীনে প্রিমলবী ভালাকীন করেছেন, সুরা ফাতেয়াই হলো সাবয়ে মাছানী। প্তাফসীরে ইবল কান্তীর ভিনুঁ, পারা-১৪, পৃ. ১৬

সুরা ফাতেহা সমর্য কুরজানের মূল অংশ ও সারমর্ম : আলোচ্য আয়াতসমূহে সুরা ফাতেহাকে 'মহান কুরআন' বলার মধ্যে ইন্মিত রয়েছে যে, সুরা ফাতেহা একদিক দিয়ে সমর্য কুরজান। কেননা ইসলামের সব মূলনীতি এতে বাক্ত হয়েছে।

হাশবের মন্নদানে কি সম্পর্কে জিচ্চাসাবাদ হবে? : উন্নিধিত আয়াতে আন্তাহ তা'আলা নিজ পবিত্র সন্তার কসম খেয়ে বলেছেন যে, সকল পূর্ববর্তী ও পরবর্তী লোককে অবশাই জিচ্চাসাবাদ করা হবে।

সাহাবায়ে কেরাম রাস্নুলুহাহ ﷺ -কে প্রশ্ন করলেন যে, এ জিন্ধাসাবাদ কি বিষয় সম্পর্কে হবে? তিনি বললেন, লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ-এর উজি সম্পর্কে। তাফসীরে কুরড়বীতে এই রেওয়ায়েত বর্ণনা করে বলা হয়েছে আমানের মতে এর অর্থ অসীকারকে কার্যক্ষেত্রে পূর্ণ করা, যার শিরোনাম হচ্ছে পা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ। তথু মৌথিক উচারণ উদ্দেশ্য নয়। কেননা মৌথিক বীকারোজি তো মুনাফিকরাও করত। হয়রত হাসান বসরী। (র.) বলেন, ইমান কোনো বিশেষ বেশভূষা ও আকার-আকৃতি ধারণ করা লয় এবং ধর্ম তথু কামনা বাারা গঠিত হয় না; বরং ঐ বিশ্বাসকে ঈমান বলা হুলা অকরের অন্তর্জের আব্দুক্ত ধারণ করে এবং কর্ম তার সত্যায়ন করে, যেমন যায়েদ ইবনে আরকাম বর্ণিত এক হানীনে রাস্কুল্লাহ ৄ বলেন, যে বাজি আবেরিকতা সহকারে 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাই' উচারণ করনে, সে অবশাই জাল্লাতে যাবে। সাহাবায়ে কেরাম জিন্ধানা করলেন, ইয়া রাস্পাল্লাই। বালাকে আবেরিকতার অর্থ কিঃ তিনি বললেন, যখন এ বাক্য মানুষকে আল্লাহর হারাম ও অবৈধ কর্ম থেকে বিরও রাখবে, তখন তা আবেরিকতার সহকারে হবে। –(তাফসীরে কুরতুবী)

প্রচারকার্যে সাধ্যানুযায়ী ক্রমোন্নতি : এ ঠান্টের নার্ট্র এ আরাত নাজিল হওয়ার পূর্বে রাসূলুরাহ ক্রেও পাহাবারে কেরাম গোপনে গোপনে ইবাদত ও তেলাওয়াত করতেন এবং প্রচারকর্মও সঙ্গোপনে একজন দুজনের মধ্যে চালু ছিল। কেননা বোলাবুলি প্রচারকার্যে কাফেরদের পক্ষ থেকে উৎপীড়নের আগন্ধা ছিল। এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা ঠাট্টা-ক্রিপকারী ও উৎপীড়নকারী কাফেরদের উৎপীড়ন থেকে নির্বাপন রাখার নায়িত্ব নিজে গ্রহণ করেছেন। তাই তখন থেকে নির্বিজ্ঞ প্রকাশ্যতাবে তেলাওয়াত, ইবাদত ও প্রচারকার্য ভক্ত হয়।

এ বাকো বাদের কথা উদ্লেখ করা হয়েছে, তাদের নেতা ছিল পাঁচ বাজিআস ইবনে ওবায়েল, আসওয়াদ ইবনে মুবালিব, আসওয়াদ ইবনে আবদে ইয়াগছ, ওয়ালীদ ইবনে মুবারির এবং হারিস ইবনে
তালাতিলা। এ পাঁচছনই অলৌকিকভাবে একই সময়ে হয়রত জিবরাইলের হস্তক্ষেপে মৃত্যুবরণ করে। এ ঘটনা থেকে প্রচার
ও দওয়াতের ক্ষেত্রে এই নীতি জ্ঞানা গেল যে, যে ক্ষেত্রে প্রকাশ্যভাবে সত্য করা বললে কোনো উপলার আশা করা যায় না,
পরস্থ বন্ধান ক্ষতিগ্রন্থ হওয়ার আশছা থাকে, সেখানে গোপনে সত্য প্রচার করাও দুবন্ত ও বৈধ। তবে যখন প্রকাশ্যভাবে বলার
শক্তি অর্জিত হয়, তথন প্রকাশ্যভাবেই বলা উচিত।

শক্রর উৎপীড়নের কারণে মন ছোট হওরার প্রতিকার : ولفد نسلم প্রথমাত থেকে জানা গেল যে, কেউ যদি দক্রর অন্যায় আচরণে মনে কষ্ট পায় এবং হতোদ্যম হয়ে পড়ে, তবে এর আত্মিক প্রতিকার হচ্ছে আল্লাহ তা'আলার তাসবীহ ও ইবাদতে মশতল হয়ে যাওয়া। আল্লাহ হয়ং তার কট্ট দূর করে দেবেন।



# بسبم الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْم

প্রম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহর নামে শুরু করছি

#### অনুবাদ :

- ١. لَمَّا اسْتَبْطَأُ الْمُشْرِكُونَ الْعَذَابَ نَزَلَ اتى أمرُ اللَّهِ أِي السَّاعَةُ وَاتَى بِصِيغَةِ المُمَاضِي لِتَحَقُّنِ وُقُوعِه أَيْ قُرْبِ فَكَ تُستَعُجِلُوهُ تَطْلُبُوهُ قَبْلَ حِيْنِهِ فَإِنَّهُ وَاقِعُ لَا مُحَالَةً شَبِحَنَّهُ تَنْزِيْهًا لَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ بِهِ غَيْرُهُ
- ٢ ২. जिनि जांत नित्म जांत देखार कर्मर वर्षार उदीनर वर्षार अरीरर بُنَزِلُ الْمُلَّشِكُمُ أَيْ حِنْبَرْنِيْلَ بِالرَّوْج بِالْوَحْتِي مِنْ أَصْرِهِ بِإِرَادَتِهِ عَلَيْ مَنْ يُشَكَّأُ مُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُمُ الْاَنْبِينَاءُ أَنْ مُفَسِّرَةُ أنَيْذُرُوا خَبُوفُوا الْكَافِيرِينَ بِالْعَذَابِ وَاعْلُمُوهُمْ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنَا فَاتَّلُونِ خَافُونِ
- تُعَالَٰى عَمَّا يُشْرِكُونَ بِهِ مِنَ الْاَصْنَامِ ٤. خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نُكُلِفَةٍ مَنِيِّ إِلَى اَنَّ صَيْرَهُ قَويًّا شَدِيْدًا فَإِذَا هُوَ خَصِيْمٌ شَدِيْدُ الْخُصُومَةِ مُبِينَ بَيَّنَهَا فِي

نَفْي الْبَعْثِ قَائِلاً مَنْ يُحْي الْعِظَاءَ

- ১. মুশরিকরা আল্লাহর শাস্তি অনেক দূর বলে ভাবলে নাজিল হয় ৷ আল্লাহর নির্দেশ অর্থাৎ কিয়ামত এসেই গেল। তা সন্নিকটে। সুতরাং তা তুরান্বিত করতে চেয়ো না। নির্দিষ্ট সময়ের পূর্বে তা ঘটতে দাবি করো না। সনিশ্চিত ভাবেই এটা সংঘটিত হবে। তিনি মহান সকল পবিত্রতা তারই এবং তারা তার সাম্বে অন্য যার শরিক করে তিনি তার উর্চ্চের্য 🔟 🖧 এটা مَاضِيٌ বা অতীতকাল বাচক ক্রিয়াপদ। বিষয়টির আমোঘতা বুঝাবার উদ্দেশ্যে এই স্থানে এটার ব্যবহার করা হয়েছে।
- তাঁর বান্দাদের মধ্যে যার নিকট ইচ্ছা অর্থাৎ নবীগণের নিকট ফেরেশতা জিবরাঈলকে প্রেরণ করে বলেন যে কাফেরদের আজাব সম্পর্কে সতর্ক কর ভীতি প্রদর্শন কর এবং তাদেরকে জানিয়ে দাও যে আমি রাতীত অন্য কোনো ইলাহ নেই। সূতরাং আমাকে ভয় কর: व مُنَدُّرُوا - এই ञ्चारन أَنْ असिए - أَنْ أَنْسُنُواْ विवर्त्तभूलक । وَتُغُونُ अर्थ आँभातक छग्न कर्ते ।
- ण ७. তिনि युथाविधि र्वाकार्गमख्नी ७ পुथिवी मृष्टि करताहन. خُلُقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ أَى مُحِقًّا তারা তাঁর সাথে যা যে সমস্ত প্রতিমা শরিক করে তিনি তার উর্ধের 🕰 ্রতা -অর্থ যথাযথভাবে । এটা মূলত এই স্থানে 🖟 বাঁচক পঁদরূপে ব্যবহৃত হয়েছে i এই দিকে ইঙ্গিত করার উদ্দেশ্যে এটার তাফসীরে শব্দটির উল্লেখ করা **হয়েছে**।
  - ৪. তিনি ফোটা হতে অর্থাৎ ভক্র হতে মানুষ সৃষ্টি করেছেন: শেষে তাকে সুঠাম-শক্তিশালী করেছেন অথচ সে পুনরুখান অস্বীকার করার বিষয়ে একজন প্রকাশ্যে বিতপ্তাকারী। বলে, ঝুরঝুরে হয়ে যাওয়ার পর হাড্ডিগুলোতে জীবন দান করবে? 🚈 -

- وَ الْأَنْعَامُ الْإِبِلُ وَالْبِكَرِ وَالْغَنْمُ بِفِعْلٍ مُقَدِّرٍ يُفَسِّرُهُ خَلَقَهَا لَكُمْ فِي. جُمُلُةِ النَّاسِ فِيهُ الذَّهُ مَا تُستَ دُفِئُونَ بِهِ مِنَ الْأَكْسِيةِ وَالْأَرْدِيَةِ مِنْ اَشْعَارِهَا وَاصْوَافِهَا وُمُنْافِعُ مِنَ النُّسُل وَالدُّرُ وَالْكُوبِ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ قُدُمَ الظُّرْفُ لِلْفَاصِلَةِ
- وَلَكُمُ فِينِهَا حَمَالٌ زِيْنَةٌ حِيْنَ تُرِيخُونَ تُردُّونَهَا إِلْي مَرَاجِهَا بِالْعَشِيِّ وَجِبْنَ رُخُونَ تُخْرِجُونَهَا إِلَى الْمَرَعْلِي بِالْغَدَارَ
- تَكُونُوا بِلِغِيهِ وَاصِلِينَ إِلَيْهِ عَلَى غَيْرِ الْإِبِلِ إِلَّا بِشِقَ الْأَنْفُسِ وَبِجُهْدِهَا إِنَّ رَبُّكُمْ لَكُرُمُونًا رَّحِيْحُ بِكُمْ حَيْثُ خُلُقُهَا لَكُمْ
- ১ ৮. আর তিনি সৃষ্টি করেছেন <u>অস্ব , বুচর ও গর্ণত তোমাদের</u> ১ ১ وَخَلَـقَ الْخَـيْــلَ وَالْـبـغَــالُ وَالْـحَـمِــيْـرَ لِنَدُوكَ بُدُوهَا وَزيْسِنَةٌ م مَفْعُدُلُ كُ وَالسُّعُلِيلُ بِهِمَا لِتَعْرِيْفِ النُّعُم لَا يُنَافِيْ خَلْقَهَا لِغَيْر ذَٰلِكَ كَأَلَاكُل فِي الخبيل الشابت بحديث الصعبكين وَيَخْلُقُ مَالًا تَعْلَمُونَ مِنَ الْأَشْبَاءِ العجيبة الغرببة

- ৫. তিনি আন আম অর্থাৎ উট, গরু, ছাগল-ভেড়া ইত্যাদি গৃহপালিত জন্তুও সৃষ্টি করেছেন। তোমাদের জন্য অর্থাৎ মান্যজাতির জন্য তাতে রয়েছে উষ্ণতা লাভের উপকরণ অর্থাৎ তাদের লোম ও পশম হতে নির্মিত যে সমস্ত চাদর ও পোশাক দ্বারা মানুষ উঞ্চতা লাভ করে তা এবং বহু উপকার যেমন দৃষ্ধ, পরিবহন ও বংশ বিস্তারের মাধ্যমে উপকার লাভ। আর তা হতে তোমরা আহারও করে থাক : ﴿ الْأَنْكَ - এটা এমন একটি ক্রিয়ার মাধ্যমে এখানে 🕹 🎎 রূপে ব্যবহৃত হয়েছে যে পরবর্তী کَلَکُ ক্রিয়াটি হচ্ছে তার তাষ্য স্বরূপ। كَاكُلُونَ ব্যবহৃত এই স্থানে كَالْمُونَ ব আয়াতসমূহের অন্তমিল রক্ষার জন্য ঐ তর্থাৎ नमि -কে অগ্রে উল্লেখ করা হয়েছে।
- ্ব ৬, যখন ভোমরা বিকালে চারণভূমি হতে এদের গোয়ালে ফিরিয়ে আন এবং যখন প্রভাতে চারণ ভূমিতে বের করে নিয়ে যাও তখন তাতে দৃশ্য হয় তোমাদের সৌন্দর্য : عَمَالُ অর্থ- সৌন্দর্য :
- ٧ ٩. وَتَحْمِلُ ٱثْفَالَكُمْ أَحْمَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ দেশে যেথায় উট ছাড়া অন্যভাবে প্রাণান্তকর ক্রেশ ব্যতীত পৌছতে পারতে না ৷ তোমাদের প্রতিপালক ভোমাদের প্রতি অবশ্যই দয়র্দ্র<u>, পরম দয়ালু ৷</u> তাই তিনি এই গুলো তোমাদের জন্য সৃষ্টি করেছেন! لَهُ نَكُولُوا - তোমাদের বোঝাসমূহ) اَنْعَالُكُمْ ্সে স্থানে তোমরা পৌছতে পারতে না ়ি গ্রী প্রাণান্তকর পরিশ্রম ও ক্রেশ ব্যতীত।
  - আরোহণ ও শোভার জন্য এবং বিস্থয়কর এমন অনেক কিছু সৃষ্টি করেছেন যা তোমরা অবগত নও। বা হেতু বোধক مَغْفُولَ لَهُ এটা - لِتَرَكُبُوهَا رَزَيْنَةً কর্মকারক। উক্ত গৃহপালিত পশুসমূহের পরিচয়কে এই দুইটি বিষয়ের সাথে হেতুযুক্ত করা অন্য উপায়ে এণ্ডলোর ব্যবহারকে অস্থীকার করে না । যেমন বখ-ারী ও মুসলিমের হাদীস দারা প্রমাণিত আছে বে. বদ্যি ক্রপেও তথা ব্যবহার করা যায়।

ه . ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ لَا مُعَالِمُ السَّمِيلِ أَيْ بَيَانُ الطُّرِيْقِ الْمُسْتَقِيِّمِ وَمِنْهَا أَي السُّبِل جَانِرُ حَانِدٌ عَنِ الْإِسْرِقَامَةِ وَلُو شَاءً حِدَايَتَكُمْ لَهَذْكُمُ إِلَى قَصْدِ السَّب اَجْمَعِيْنَ فَتَهُمْتُدُونَ إِلَيْهِ بِاخْتِيَادِ مِّنْكُمْ

ন্যস্ত। এটার মধ্যে অর্থাৎ পথের মধ্যে বক্রপথও আছে। আল্লাহ যদি তোমাদের হেদায়েত চাইতেন তবে অবশ্যই তোমাদের সকলকে সরল পথের <u>হেদায়েত</u> করতেন। ফলে তোমরা তোমাদের ই**ল্ছা** ক্রমেই এই দিকে পরিচালিত হতে। 🔑 -এই স্থানে অৰ্থ বক্ৰ।

# তাহকীক ও তারকীব

تَطُلُبُوا دُفُرَعَهُ عَالِمَهِ يَطُلُبُوهُ عَلَى فَرُبُ دُفُوعُهُ عَلَى اللَّهِ : قَنُولُهُ أَى قُر سَبُّعَ سُبِعَانَهُ अर्था९ : فَنُولُهُ مُفْعُرُلُ مُطُّلُقٌ रहें एक एक : فَنُولُهُ سُنِيَتَ

এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, المَّهُ عَالَمُ اللهُ تَعَالَمُ यात সেলাহ তে عَالَمُ এর প্রয়োজন পড়বে না। مُغْمُول عَالَمُ عالَمُ عال চার। এ ব্যাপারটি عَنَازُعُ فِعْلَان এর অন্তর্গত। বসরী নাহবীদের মতে দ্বিতীয় ফে'লকে আর কৃষী নাহবীদের মতে প্রথম

ফে'লকে আমল করতে দেবে।

করার কারণ কিং فَوْلَتُهُ أَيُ جَنِيرِيْلُ বহুবচনের শব্দ ব্যবহার করে একবচন উদ্দেশ্য করার কারণ কিং

উত্তর. রূপকভাবে এরূপ করেছেন, যেমল مَلْكِكَ يَا مُنْ الْمُلَاكِكَةُ يَا مُرْبَعُ ছারা তধুমাত্র হযরত জিবরীল (আ.) -ই উদ্দেশ্য। আল্লামা ওয়াহেদী (র.) বলেছেন, যখন একক ব্যক্তি জামাতের নেতা / সর্দার হন তখন তার উপর বহুবচনের শব্দ ব্যবহার করা বৈধ। হযরত জিবরীল (আ.) যেহেতু ফেরেশতাগণের নেতা সেহেতু তাঁর ক্ষেত্রে বছবচনের শব্দের প্রয়োগ করা বৈধ। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, مِنْ أَمْره এর মধ্যকার بُولُهُ وَاللَّهُ عِلْوَلُهُ عِلْمُ اللَّهِ এর অর্থে হয়েছে। কাজেই এ আপত্তির নিরুদ হরে গেল যে, ويُتَدَانِيَّة হতে পারে না, بَعْمَيْنَيِّة । ইতে পারে না, ক্রাবার وَبَيَانِيَّه টা مِنْ हेएठ পারে না, তহত পারে না, আবার ويُتَدَانِيَّة عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال আর এখানে এরপ হযনিং

উত্তর, এখানে رُرُ مُنَسَرٌ، হওয়া বৈধ রয়েছে। عَالَ عَالَمَ عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ وَكُوْمَ الْعَالِمَ عَالَمَ الْعَلَامُ عَالَمُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

: এ বৃদ্ধিকরণ দ্বারা একটি উহ্য প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে।

যবরযুক্ত হওয়ার কারণ কি? কিয়াসের চাহিদা হলো ী যের যুক্ত হওয়া।

े कुत्र. এই त्य, এখানে إِنْ اَلْدُلِهُ केरा तख़रहे। जात اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْم रिला विकीय माकडेन । এ कातल ا

रसाह । مَنْصُوب १८ عَلَوْلُهُ مُحِقًّا हे بالْعَقّ , याक देत्रिक तसाह एवं عَلَوْلُهُ مُحِقًّا

२८३८८ منصُوب २८३८६ عنصُوب २८३८६ حال الا بالحق ، २८३८८ من २८३८६ المنصوب المنطقة २८३८६ من २८३८६ المنطقة على المنطقة على المنطقة المنطقة على المنطقة المنطقة على المنطقة المنطقة على المنطقة المنطقة على المنطقة عل

َ نَا يُو َ - دُنُو اً حِنْاً : শীতের পোশাক, গরম কাপড়, উষ্ণতা অর্জন করার বন্ধু, বাবে کُرُم و کُرُم و کُرُم ال অর্থ- গরম হওয়া : উন্ধৃতা অনুভব করা السَّدِدُنَاء । গরম কাপড় পরিধান করা ।

اً এর ডাফ্সীর وَنَّ.। ব্রেছে كِبَان এর মধ্যস্থ مَن الشَّعَارِيَّةُ وَالَّهُ عَنْ الشَّعَارِهَا وَاصْوَافِهَا 6 خَمْل अम्हिल रद्रे क्रिड करत्रहित (व. إِنَّمَ مَغْعُول प्राप्तात وِنَّ प्राप्त करत करत हिल्ह कर्त्यहित (व. ﴿ বৈধ হয়ে গেল :

अदार हातार, कर ने كَاكُلُونَ مِنْهَا فَوَاصِلَ दिल وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ अदीर : قَنُولُـهُ قُدِّمَ الظُّرُفُ لِلْهَ क्त मिरार्र्छ : बेंदैं

: आंडास्पत कांग्रगा, ठिकाना, कारनाग्रास्तव পतिरवष्टन : فَنُولُتُهُ مُرَاحُ مِنْضَمِ الْـ

خَلَنَ अर्थार و अर्थार - اَلاَنعَامُ اللَّ عَطْف 2هـ - اَلخَيْلَ अर्थ प्यान इंकिल करत मिरस़रहन एउ خَلَقَ : كُولُـهُ وَخُـ

الأنفارُ وَخُلُقُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ تَرْكُنُوهَا عَلَيْهِ عَلَيْه बर مُنْكُولُ لَمُ कि - خَلَقَ उपाण्डि (يُنَدُّ के उपाण्डि)

প্রস্ল, উভরটিই مَنْفُولُ لُكُ কিন্তু উভরটিকে একই রীতিতে আনা হয়নিঃ

বন্ধ, ভতমান্তৰ ত المعلق المراقع الم

वत बवाव। व आग़ाउ : قُولُهُ وَالتَّعِلِيْلُ بِهِمَا لِتَعْرِيْفِ النَّوْمِمِ الخ ন্বরা আহনাফ এভাবে প্রমাণ পেশ করেন যে, আল্লাহ তা আলা ঘোড়া, গাধা এবং খচ্চরের সৃষ্টির কারণ 🚉 ভথা সৌন্দর্য এর ইলুর্ভ اكُول তিনটিকে খাওয়ার ইল্লড বলেননি। যেমনিভাবে إنْمَامُ এর মধ্য تَخْلِيْن এর ইলুর্ভ الْكُورُ (খাওয়া) কর্ণনা করেছেন । অথচ کَنْفَتَ اکُل তথা খাওয়ার উপকারিতা অন্যান্য উপকারিতা হতে উর্চ্ধে। আর আয়াত নিয়ামতের কন্মির জন্যই নেওয়া হয়েছে। আর একথা কিছুতেই মুনাসিব নয় যে, খোঁটা দেওয়ার স্থানে 💥 নিয়ামতের উল্লেখ করা হয় স্বার উচ্চ নিয়ামতকে ছেড়ে দেওয়া হয়।

ورسانة المستقبل العَمْدُ عام عام عام عام عام عام عام عام المُركِّدُ إلى النَّرْضُوْنِ اللهِ : فَوَلُهُ فَصُدُ السَّعِيثِ كَيْبُل قَاصِدُ विष इस अंकि ताखारक । वना इस كُشُدُ विष इस पास أَ مُشَا विष केंद्र مُسَا उर्थ عَاصِدُ সোজা রাস্তা :

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

সূরা নাহল প্রসক্ষে : [সূরা নাহল মক্কায় অবতীর্ণ] এতে ১২৮ আয়াত এবং ১৬ টি রুক্ রয়েছে।

সূরা **নাহল** -এর নামকরণ : নাহল বলা হয় মধু মক্ষীকাকে। যেহেতু এতে মধু মক্ষীকার কথা রয়েছে তাই এ সূরার নামকরণ করা হয়েছে স্রাতৃন নাহল। এ স্রার আরেকটি নাম হলো স্রাতৃন নিয়াম। যেহেতৃ এ স্রায় আল্লাহ পাকের অনেক নিয়ামতের উল্লেখ রয়েছে তাই তাকে সূরাতুন নিয়াম বলা হয়। আর এ নিয়ামতসমূহের আলোচনা মূলত ভাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদের জ্বলন্ত দলিল প্রমাণ। এর ছারা শিরক ও পৌন্তলিকতার বাড়ুলতা ছোষণা করা হয়েছে। তাওহীদের উপর বিশেষ তব্বত্ব আরোপ করা হয়েছে। এর পাশাপাশি যারা প্রিয়নবী 🊃 -এর নবুয়ত সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করত তাদের সন্দেহ খণ্ডন করা হয়েছে। তাওহীদ বা আল্লাহর একত্বাদের যুক্তি প্রমাণ পেশ করার পর নবুয়ত, রিসালতের বাস্তবতা এবং পবিত্র কুরআনের সত্যতা ঘোষণা করা হয়েছে। এমনিতাবে যারা কিয়ামতকে অস্বীকার করে তাদের সম্পর্কে সতর্কবাদী উচ্চারণ করা হয়েছে। এ সূরার শেষ রুকুতে প্রিয়নবী 🚃 -এর রিসালতের সত্যতা বর্ণনা প্রসঙ্গে হয়রত ইবরাহীম (আ.)-এর রিসালতের উদ্বেখ রয়েছে: যেহেড়ু মঞ্চা মুয়াযযমার কাফের মূশরিকরা প্রিয়নবী 🚃 -এর প্রতি জুলুম-অত্যাচার করতে খড়গহত ছিল তাই স্রার শেষে সবর অবলম্বনের তথা ধৈর্যধারণের এবং তাকওয়া-পরহেজগারির নীতি গ্রহণের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অধিকাংশ তাফসীরকারগণ বলেছেন, এ সূরা মক্কা মুয়াযযমায় নাজিল হয়েছে। তবে ইবনে ইসহাক এবং ইবনে জারীর আতা ইবনে ইয়াসারের কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এ স্বার সর্বশেষ তিনটি আয়াত মদীনা মুনাওয়ারায় ওছদের যুদ্ধের পর নাজিল হয়েছে : এতদ্যতীত সমগ্র সুরাটি মঞ্জায় নাজিল হয়েছে ।

এ সুরাকে বিশেষ কোনো ভূমিকা ছাড়াই কঠোর শান্তির সভর্কবাণী ও ভশ্নাবহ শিরোনামে তক্ত করা : ثُولُهُ أَتَى ٱمْرُ اللَّهِ الخ ইয়েছে। এর কারণ ছিল মূশরিকদের এই উক্তি যে, মূহাম্বদ 😄 আমাদেরকে কিয়ামত ও আজ্ঞাবের ভয় দেখায় এবং বলে াব, আক্লাহর তা'আলা তাকে জয়ী করা এবং বিরোধীদেরকে শান্তি দেওরার ওয়াদা করেছেন। আমাদের তো এব্রপ কিছু ঘটবে বলে মনে হয় না : এর উন্তরে বলা হয়েছে আল্লাহর নির্দেশ এসে গেছে । তোমরা তাড়াছড়া করো না ;

'আল্লাহর নির্দেশ' বলে এখানে এ ওয়ানা বুঝানো হয়েছে, যা আল্লাহ তা'আলা রাস্ল ﷺ -এর সাথে করেছেন যে, তাঁর
শক্রদেরকে পরাভৃত করা হবে এবং মুসলমানরা বিজয়, সাহায্য ও সন্মান প্রতিপত্তি লাভ করবে। এ আয়াতে আল্লাহ তা'আলা
ভীতিপ্রদ স্বরে বলেছেন যে, আল্লাহর নির্দেশ এসে গেছে অর্ধাৎ আসার পথেই রয়েছে, যা তোমরা অতিসত্ত্ব দেখে নেবে।
কেউ কেউ বলেন যে, এখানে 'আল্লাহর নির্দেশ' বলে কিয়ামত বুঝানো হয়েছে। এর এসে যাওয়ার অর্ধও এই যে, আসা অতি
নিকটবর্তী। সমগ্র জগতের বয়সের দিক দিয়ে দেখলে কিয়ামতের নিকটবর্তী হওয়া কিংবা এসে পৌছাও দূরবর্তী বিষয় নয়।
—(ভাফসীরে বাহরে মহীত)

পরবর্তী বাক্যে বলা হয়েছে, আল্লাহ তা'আলা শিরক থেকে পবিত্র। এর উদ্দেশ্য এই যে, তারা যে আল্লাহর ওয়াদাকে ভ্রান্ত সাব্যস্ত করছে, এটা কৃষ্ণরি ও শিরক। আল্লাহ তা'আলা এ থেকে পবিত্র। –[তাষ্ণসীরে বাহরে মুহীত]

একটি কঠোর সতর্কবাণীর মাধ্যমে তাওহীদের দাওয়াত দেওয়া এই আয়াতের সারমর্ম। দ্বিতীয় আয়াতে ইতিহাসগত দলিল দ্বারা তাওহীদ প্রমাণিত হয়েছে যে, হযরত আদম (আ.) থেকে শুরু করে শেষ নবী হযরত মুহাম্বদ শুক্র পূর্বজ্ঞ দুরিয়ার বিভিন্ন ভূষতে এবং বিভিন্ন সময়ে যে রাসূলই আগমন করেছেন। তিনি জনসমক্ষে তাওহীদের বিশ্বাসই পেশ করেছেন। অথচ বাহিক উপায়াদির মাধ্যমে একজনের অবস্থা ও শিক্ষা অন্যজনের মোটেই জ্ঞানা ছিল না। চিন্তা করুন কমপক্ষে এক লক্ষ্ণ চিন্তার মহাপুরুষ, যারা বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন দেশে এবং বিভিন্ন ভূষতে জন্মগ্রহণ করেছেন তাঁরা সবাই যখন একই বিষয়ের প্রবক্তা, তখন স্বভাবতই মানুষ এ কথা বুঝতে বাধ্য হয় যে, বিষয়টি ভ্রান্ত হতে পারে না। বিশ্বাস স্থাপনের জন্য এককভাবে এ যুক্তিটিই যথেষ্ট।

আয়াতে শব্দ বলে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) -এর মতে ওহী এবং অন্যান্য তাফসীরবিদের মতে হেদায়েত বুঝানো হয়েছে। -[বাহর] এ আয়াতে তাওহীদের ইতিহাসগত প্রমাণ পেশ করার পর পরবর্তী আয়াতসমূহে তাওহীদের বিশ্বাসকে যুক্তিগতভাবে আল্লাহ তা আলার বিভিন্ন নিয়ামত বর্ণনা করে প্রমাণ করা হচ্ছে।

শন্দটি خُصُومُہُ থেকে উদ্ভূত। অর্থ- ঝগড়াটে। اَنَعَامُ শন্দটি خُصُومُہُ -এর বহুবচন। এর অর্থ- উট, ছাগল, গরু ইত্যাদি চতুর্লদ জন্মু -[মুফরাদাত-রাগিব]

আলোচ্য আয়াতসমূহে সৃষ্ট জগতের মহান নিদর্শনাবলি দ্বারা তাওহীদ সপ্রামণ করা হয়েছে। সর্বপ্রথম সৃষ্টবন্তু নভোমওল ও ভূ-মওলের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এরপর মানব সৃষ্টির কথা বলা হয়েছে, যাব সেবায় আল্লাহ তা'আলা সৃষ্ট জগতকে নিয়োজিত করেছেন। মানবের সূচনা যে এক ফোঁটা নিকৃষ্ট বীর্য থেকে হয়েছে, একথা বর্ণনা করার পর বলা হয়েছে– مَنْ اَنْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْمُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ فَعَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ا

এরপর ঐসব বস্তু সৃষ্টি করার কথা বলা হয়েছে, যেগুলো মানুষের উপকরাথেই বিশেষভাবে সৃজিত হয়েছে। কুরআন সর্বপ্রথম আরববাসীকেই সম্বোধন করেছিল। আরবদের জীবিকার প্রধান অবলম্বন ছিল উট, গরু, ছাগল ইত্যাদি গৃহপালিত চতুম্পদ জক্তু। তাই প্রথমে এসবের কথা উল্লেখ করে বলা হয়েছে– وَالْاَنْهَا مُثَلَّكُمُ صُوالِهُ আতঃপর চতুম্পদ জক্তু দারা মানুষের যেস-উপকার হয়, তনাধ্যে দৃটি উপকার বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। كُمُ مُرْبَعُهُا وَلَا يُعْمَالُهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَالْمُعَالَّمُ اللّهُ وَالْمُعَالَّمُ اللّهُ وَالْمُعَالَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

كَا الْكُورُدُ अर्थाৎ মানুষ এসব জত্ম জবাই করে খোরাক তৈরি করতে পারে। যডদিন জীবিত থাকে, ততদিন দুধ দার উৎকৃষ্ট খাদ্য প্রস্তুত করে। দুধ, দই, মাখন, যি এবং দুগ্ধজাত যাবতীয় খাদ্যুব্য এর অন্তর্ভুক্ত।

জন্যান্য সাধারণ উপকার বুঝার জন্য বলা হয়েছে — ক্রিটার্ট অর্থাৎ জন্তুগুলোর মাংস, চামড়া, অন্থি ও পশমের মধ্যে আর অসংখ্য উপকারিতা নিহিত রয়েছে। এ অস্পষ্ট ও সংক্ষিপ্ত বর্ণনার মধ্যে ঐ সব নবাবিষ্কৃত বন্ধুর প্রতিও ইঙ্গিত রয়েছে, যেগুলে জৈব উপাদান দারা মানুদের খাদা, পোশাক, ঔষধ ও ব্যবহার্য দ্রব্যাদি প্রস্তুতের ক্ষেত্রে এ পর্যন্ত আবিষ্কৃত হয়েছে অথব তবিষ্যুতে কিয়ামত পর্যন্ত হবে ।

ত্রতঃপর চতুশাদ অস্তুওলোর আরও একটি উপকার আরববাসীদের ক্রচি অনুযায়ী বর্ণনা করা হয়েছে যে, এওলো তোমাদেন জন্ম শোডা ও সৌন্দর্যের সামগ্রী, বিশেষত চতুশাদ জল্প যখন বিকালে চারণ ভূমি থেকে গোশালায় প্রত্যাবর্তন করে অথবা সকালে গোশালা থেকে চারণক্ষেত্রে গমন করে। কারণ তখন চতুশাদ জল্প হারা মালিকদের বিশেষ শান-শওকত ও জাঁকজমক ফুটে উঠে।

পরিশেষে এসব জবুর আরও একটি গুরুত্বপূর্ণ উপকার বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, এগুলো তোমাদের ভারি জিনিসপত্র দ্বন্বান্তর শহর পর্যন্ত পৌছে দেয়, যেখানে তোমাদের এবং তোমাদের জিনিসপত্রের পৌছা প্রাণান্তকর পরিশ্রম ব্যক্তীত সঙ্কপর

র: ১ উ ও গরু বিশেষভাবে মানুষের এ সেবা বিরাটাকারে সম্পন্ন করে থাকে : আজকাল রেলগাড়ি, ট্রাক ও উড়োজাহাজের
মূসও মানুষের কাছে এরা উপেন্ধিত নয়। কারণ এমনও অনেক জায়গা রয়েছে, যেখানে এসব নবাবিষ্কৃত যানবাহন অকেজা
হয়ে পড়ে। এরপ ক্ষেত্রে মানুষ বাধ্য হয়ে এসব জন্তুকে কাজে লাগায়।

্রিট্র অর্থাৎ উট, বলদ ইন্ড্যাদির বোঝা বহনের কথা আলোচিত হওয়ার পর ঐ সব জন্তুর কথা প্রসঙ্গত উত্থাপন করা উপযুক্ত মনে হয়েছে, যেকলো সৃষ্ট হয়েছে সপ্তয়ারি ও বোঝা বহনের উদ্দেশ্যে। এদের দুধ ও গোপ্তের সাথে মানুষের কোনো উপকার সুশৃক্ত নয়। কেননা বিভিন্ন চারিক্রিক রোগের কারণ বিধায় এগুলো শরিয়তের আইন নিষিদ্ধ। বলা হয়েছে–

ভিন্ন কৰিছে, যাতে তোমরা একলোতে সর্বাহ আমি ঘোড়া ৰচর ও গাধা সৃষ্টি করেছি, যাতে তোমরা একলোতে সর্বায়র হও- বোঝা বহনের কথাও প্রসম্ভ এর মধ্যে এসে গেছে এবং তোমানের শোভা ও সৌন্দর্যের উপকরণ হওয়াও এফানেক সৃষ্টি করার অন্যতম কারণ। এবানে 'শোভা' বলে ঐ শানশওকত বৃথানো হয়েছে, যা সর্বসাধারণের মধ্যে মা-কিবদের জন্য বর্তমান থাকে।

কুষানে বেশ, মোটব ও বিমানের উল্লেখ : সওয়ারির ভিনটি জতু ঘোড়া, বছর ও গাধার কথা বিশেষভাবে বর্ধনা করার পর পরিশেষে অন্যানা যানবাহ্ন সম্পর্কে তবিষ্যাৎ পলবাচ্য ব্যবহার করে বলা হয়েছে— ক্র্নিটার বিমান ইডাদি যেওলার করিব আরাহ তা আলা ঐসব বন্ধু সৃষ্টি করবেন, থেওলোর অতি প্রতিক্রাক্তির হায়েছে, এ হাড়া ভবিষাতে যেসব যানবাহন আবিকৃত হবে, সেওলোও এর অবর্জুক । কেনলা প্রকৃতপক্ষে একলো সর্বভিক্ষার স্থান আরু এতে প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞানের কাজ এডট্কুকুই যে, বিজ্ঞানীরা প্রকৃতি প্রদন্ত জালবৃত্তির সাহায়ে প্রতির সৃজিত ধাতব পদার্থসমূহে জোড়াভালি দিয়ে বিভিন্ন কলকজা তৈরি করেছে। অভঃপর তাতে প্রকৃতিপ্রদন্ত বায়ু, পানি, মণ্ণি ইড্যাদি থকে বৈদ্যুতিক প্রবাহ সৃষ্টি করেছে, কিংবা প্রকৃতি প্রদন্ত বানাবাহনে বাবয়েক করেছে। প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞান একজোট হয়েও কোনো পোহা, পিতল সৃষ্টি করতে পারে না এবং ক্রেমিরাম সাতীর কোনো হালকা ধাতু তৈরি করতে পারে না। এমনিভাবে বায়ু ও পানি সৃষ্টি করাও তার সাধ্যাতীত। প্রকৃতির সৃজিত কিসমূহের বাবহার শিক্ষা করাই তার একমাত্র কাল্প ক্রগতের যাবতীর আবিকার এ ব্যবহারেইই বিত্তারিত বিবরণ। তাই সিমান্য চিব্রা করেলেই একখা বীকার করা ছাড়া গতান্তর বাকে না। যে, যাবতীয় নতুন আবিকার পরম সৃষ্টিকর্তা আল্লাহ সামান্য সিন্তা

এবানে বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, পূর্বোদ্বিষিত সব বন্ধুর সৃষ্টির ক্ষেত্রে অন্তীত পদবাচ্য ব্যবহার করে كَلُنُ বলা ব্যবহার করে كَلُنُ বলা ব্যবহার করে করে পর তবিষ্যাৎ পদবাচ্য ব্যবহার করে كَلُنُ বলা হরেছে। এ পরিবর্তন থেকে কুটে ইঠছে যে, এ শব্দতি ঠসব যানবাহন সম্পর্কিত থেকে কুটে ইঠছে যে, এ শব্দতি ঠসব যানবাহন সম্পর্কিত থেকালো এবন পর্যন্ত অন্তিক্ত লাভ করেনি এবং আল্লাহ ভাআলা জানেন যে, কবিষ্যতে কি কি যানবাহন সৃষ্টি করতে হবে। এ সংক্ষিও বাকে) তিনি সেগুলো উল্লেখ করে দিয়েছেন। তবিষ্যতে থেসব বানবাহন আবিষ্কৃত হবে আল্লাহ ভাআলা আল্লাতে সেগুলোর নামও উল্লেখ করতে পারতেন। কিন্তু তবনকার দিনে যদি কেদ, যাটার, বিয়ান ইত্যাদি শব্দ উল্লেখ করতেন, তবে ভাতে সম্বোধিতদের মন্তিষ্কের পত্তি হত্তা ছাড়া কোনো লাভ হতো না। জন্ম এমন বিদ্যান কানে। আনুষ্বের জন্ম সহস্ক ছিল না। উপত্তিউভ যানবাহন বুঝানোর জন্ম এসব শব্দ তবন কোণ্ডাও বাবহুত হতো না। জন্ম এথকালোর জন্মনা এখব ব্যবহুত হত্তা না। জন্ম এথকালোর জন্মনা এখব ক্ষেত্র বুঝা বেত না।

ংবরত মাওলানা মুহান্দন ইয়াক্ব সাহেব নান্ত্রী (র.) বলতেন, কুরআন পাকে রেলের উল্লেখ রয়েছে। তিনি এর প্রমাদ হিসেবে আলোচ্য আরাতটি পেশ করতেন। তখন পর্যন্ত মোটর গাড়ির ব্যাপক প্রচলন ছিল না এবং বিমান আবিষ্কৃতই হয়নি ≥ তাই তিনি ৩৫ রেলের কথাই বলতেন।

सम्बद्धाः सम्बद्धाः सम्बद्धाः (स्त का-% (स)

মাসআলা : কুরআন পাক প্রথমে দুর্নি অর্থাৎ উট, গরু-ছাগল ইত্যাদির কথা উল্লেখ করেছে এবং এদের উপকারিতাসমূরের মধ্যে মাংস ভক্ষণকেও একটি গুরুত্বপূর্ণ উপকারিতা সাব্যস্ত করেছে। এরপর পৃথকভাবে বলেছে— দুর্নি ট্রাইনি এটি গুরুত্বপূর্ণ উপকারিতা সাব্যস্ত করেছে। এরপর পৃথকভাবে বলেছে— দুর্নি ট্রাইনি একর উপকারিতাসমূহের মধ্যে সওয়ার হওয়া এবং এসবের দ্বারা শোভা অর্জনের কথা তো উল্লেখ হয়েছে; কিন্তু গোশ্ত ভক্ষণের কথা বলা হয়নি। এতে প্রমাণ পাওয়া যায় যে, ঘোড়া, বচ্চর ও গাধার গোশ্ত হালাল নয়। বচ্চর ও গাধার গোশ্ত যে হারাম, এ বিষয়ে জমহুর ফিকুহবিদগণ একমত। একটি স্বতম্ব হানীসে এগুলোর অবৈধতা পরিকার ভাষায় বর্ণিত হয়েছে; কিন্তু ঘোড়ার ব্যাপারে দুটি পরম্পরবিরোধী হাদীস বর্ণিত আছে। একটি দ্বারা হালাল ও অপরটি দ্বারা হারাম। হওয়া বুঝা যায়। এ কারণেই এ ব্যাপারে ফিকুহবিদগণের উক্তি বিভিন্ন রূপ হয়ে গেছে। কারো মতে হালাল এবং কারো মতে হারাম ইমাম আয়ম আবৃ হানীফা (র.) এ পরম্পরবিরোধী প্রমাণের কারণে ঘোড়ার মাংসকে গাধা ও বন্ধরের মাংসের অনুরূপ হারাম বলে-ননি: কিন্তু মাকরর বলেছেন। —আহকামল করআন-জাসসাসী

মাসআলা : এ আয়াত থেকে সৌন্দর্য ও শোভার বৈধতা জানা যায় যদিও গর্ব ও অহংকার করা হারাম। পার্থকা এই যে, শোভা ও সৌন্দর্যের সারমর্ম হচ্ছে মনের খুলি অথবা আল্লাহর নিয়ামত প্রকাশ করা। এতে সংগ্রিষ্ট ব্যক্তি মনে মনে নিজেকে নিয়ামতের যোগ্য হকদার মনে করে না এবং অপরকেও নিকৃষ্ট জ্ঞান করে না; বরং তাঁর দৃষ্টিতে একথাই যে, এটা আল্লাহ তা'আলার নিয়ামত। পক্ষান্তরে গর্ব ও অহংকারের মধ্যে নিজেকে নিয়ামতের যোগ্য হকদার গণ্য করা হয় এবং অপরকে নিকৃষ্ট জ্ঞান করা— এটা হারাম – তাফসীরে বায়ানুল করআন)

ভৈতি ইন্দ্রিটি ইন্দ্রিটি

এরপর বলা হয়েছে, যদি আল্লাহ চাইতেন তবে সবাইকে সরল পথে চলতে বাধ্য করতে পারতেন; কিন্তু রহস্য ও যৌজিকতার তাগিদ ছিল এই যে, জােরজবরদন্তি না করে উভয় প্রকার পথই সামনে উন্তুক্ত করে দেওয়া, অতঃপর যে যে পথে চলতে চায় চলুক। সরল পথ আল্লাহ ও জানাত পর্যন্ত পৌছাবে এবং বক্র পথ জাহানামে নিয়ে যাবে। এখন মানুষকে তিনি ক্ষমতা দিয়ে দিয়েছেন যে, স্বেচ্ছায় যে পথ ইচ্ছা, সে তা বেছে নিতে পারে।

- তোমাদের জন্য রয়েছে পানীয় হা তোমরা পান কর আর উদ্ভিদ অর্থাৎ এটার মাধ্যমে উদ্ভিদ জন্তুর যতে তোমরা পতচারণ কর : ১০০০ এবং তেমর পত
- ١١. يُستَنبَتُ لَكُمُ بِهِ السَّرْرَعُ وَالسَّرْبِيُسُونَ ১১. তিনি তা দ্বারা তোমদের জন্য জন্মান শস্য জয়তুন, ধর্জুর বৃক্ষ, দ্রাক্ষা এবং সর্বপ্রকার ফল, অবশ্যই তাতে উল্লিখিত বস্তুসমূহে রয়েছে নিদর্শন আল্লাহ তা'আলার একতের প্রমাণ চিন্তাশীল সম্প্রদায়ের জন্য। অনন্তর তারা ঈমান আনয়ন কৰে ৷
  - ১২. তিনিই তোমাদের অধীন করে দিয়েছেন রজনী, দিবস, সূর্য ও চন্দ্রকে। আর নক্ষত্ররাজিও অধীনভ তাঁর নির্দেশে তাঁর ইচ্ছায়। অবশাই এতে বােধশজি সম্পন্ন সম্প্রদায়ের জন্য পরিণামদশীদের জন্য রয়েছে निमर्नेन । निमर्नेन । निमर्नेन । निमर्नेन । निमर्नेन । निमर्नेन वा अस्र करल विषे مُنْتَدَدُ [शाण्डायुक] आत أَمْنَصُوبُ र উদ্দেশ্য রূপে رُفْم (পেশযুক্ত) সহ পাঠ করা যায় . ু এটাও উপরিউজ দুই রূপে পাঠ করা যায়। ফাতহাযুক্ত) আর বা বিধেয়রূপে مُرْفُرُّع (পেশযুক্ত) রূপে পাঠ ব্রু হয়
  - ১৩. এবং তিনি তোমদের অধীন করেছেন বিবিধ রঙের যেমন- লাল, সবুজ ও হলুদ ইত্যাদি ক্যু পণ্ড, উদ্ভিদ ইত্যাদি যা তোমাদের জন্য পৃথিবীতে সৃষ্টি করেছেন। যারা উপদেশ গ্রহণ করে সেই সম্প্রদায়ের জন্য এতে অবশাই নিদর্শন রয়েছে। ্র্র্ট্রে যারা উপদেশ গ্রহণ করে :
  - ১৪. তিনিই সমুদ্রকে পরিভ্রমণ ও ডুব দেওয়ার জন্য অধীন অনুগত করে দিয়েছেন যাতে তোমরা তা হতে অর্দ্র গোশৃত অর্থাৎ মৎস আহার করতে পার এবং যাতে তা হতে আহরণ ব্দরতে পার রত্নাবলি বড় ও ছোট মুক্তা যা তোমরা পরিধান কর।

- رِمِنْهُ شَرَاكِ تَشْرُبُونَهُ وَجِنْهُ شَجَرُ يَنْدِنُ بِسَبَيِهِ فِينِهِ تُسِينُمُونَ تَرْعُونَ دُوابَّكُم.
- وَالنَّاخِيلُ وَالْاعْنَابُ وَمِنْ كُلِّ الثُّمَرِٰتِ إِنَّ فِيُّ ذَلِكَ الْمَذَكُورِ لَابُدُّ وَالَّهُ عَلَى وَحْدَانِيكَتِهِ تَكَالُى لِيَغَوْمِ يُتَنَفُكُرُونَ فِي ا صَنْعِه نَبُوْمِنُونَ .
- ١٢. وَسَحُّر لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشُّمُسُ بِالنَّصْبِ عَظَفًا عَلْى مَا قَبِلَهُ وَالرَّفْعِ مُبتَدأً وَالْقُمَرُ وَالنُّجُومُ بِالْوَجَهَيْنِ مُسَخَّرَاتُ بِالنَّصْبِ حَالُ وَالرَّفُعُ خَبُرُ بِأَمْرِهِ مَا بِإِرَادَتِهِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيْتِ لِيَقَوْمِ ىَّعْقَلُانَ ئَتُدُدُّوْنَ.
- . وَ سَخْرَ لَكُمْ مَا ذُرّاً خَلَقَ لَكُمْ فِي الأرض مِنَ الحبَهُوانِ وَالنَّبَاتِ وَغَيْر وَلِكَ مُخْتَلِقًا ٱلْوَانَّةُ مِ كَأَخْمَرَ وَأَخْضَرَ وَأَضْفَرُ وَغَنبِرِهَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰبِئَةٌ لِيَقَوْمَ يُلَّذُكُرُونَ يَتُعظُونَ .
- . وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَعْرَ ذَلَّلَهُ لِرُكُوبِهِ وَٱلْغَوْصِ فِينِهِ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحَمًّا طُرِيًّا هُوَ السُّمَكُ وتُسْتُخْرِجُوا مِنْهُ حِلْبَةً تُلْبُسُونَهَا ع مِي اللُّولُو وَالْمُرجَانُ

وَتَرَى تَبْصِرُ الْفُلْكَ السَّفُنَ مَوَاخِرَ فِيْهِ تَمْخُرُ الْمَاءَ أَى تَشُقُّهُ بِجَرْبِهَا فِيهِ مُقْبِلَةً وَمُدْبِرةً بِرِيْجٍ وَاحِدَةٍ وَلِتَبْتَغُوا عَطْفٌ عَلَى لِتَاكُلُوا تَطْلُبُواْ مِنْ فَضْلِهِ تَعَالَى بِالتِّجَارةِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ اللَّهُ عَلَىٰ ذٰلِكَ.

ألَّ قَلْى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِى جِبَالاً ثَوَابِتَ لِ أَنْ لاَ تَمِيْدَ تَتَحَرَّلَ بِكُمْ وَ ثَوَابِتَ لِ أَنْ لاَ تَمِيْدَ تَتَحَرَّلَ بِكُمْ وَ جَعَلَ فِينَهَا أَنْهَارًا كَالنِّيْلِ وَسُبَلاً طُرُقًا لَعَلَّكُمْ تَهُ تَعَدُونَ إللى طُرُقًا لَعَلَّكُمْ تَهُ تَعَدُونَ إللى مَقَاصِدِكُمْ.

المَّالَمَةِ تَسْتَدِلُّونَ بِهَا عَلَى الطُّرُقِ كَالْجِبَالِ بِالنَّهَارِ وَبِالنَّجْمِ بِمَعْنَى النَّهُ النَّهُ وَلِيالنَّجْمِ بِمَعْنَى النَّجُومِ هُمْ يَهْ تَكُونَ النَّعُرَقِ النَّعُ النَّطُرَقِ وَالْقَبْلَةِ بِاللَّيْلِ.

الْفَصَنْ يَسَخَلُقُ وَهُو اللَّهُ كَصَنْ لَا يَخْلُنُ عَلَى اللَّهُ كَصَنْ لَا يَخْلُنُ عَلَى اللَّهُ كَصَنْ لَا يَخْلُنُ عَلَى وَهُو الْاَصْنَامُ حَيْثُ تَشْرِكُونَهَا مَعَهُ فِى الْعِبَادَةِ لَا أَفَلَا تَذَكَّرُونَ هَٰذَا افْتَتُؤْمِنُونَ .

الله الله الله الله الله الله المحصوفا المستضيطُوها فضلًا الله تُعطيفُوا شكرها الله الله للغفور أحيث حيث كانبيم عَلَيْكُمْ مَعَ تَقْضِئرِكُمْ وَعِصْبَانِكُمْ .

আর ভোমরা দেখতে পাও একই বাতাসে সামনে বা
পশ্চাতে তার বুক চিরিয়ে নৌযান চলাচল করে যেন
তোমরা ব্যবসা-বাণিজ্যের মাধ্যমে তাঁর আল্পাহ
তা আলার অনুগ্রহ সন্ধান করতে পার আর তোমরা
যেন এতি দিবারে আল্পাহর প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ
কর। كَرُى অর্থ দেব। الْفُلْكُ অর্থাহ পানি চিরিয়ে চলে।
করিটি প্রবিল্লিখিত تَخْرُ الْمَاءُ প্রেলিইখিত الْمَابُّ ক্রিয়ার সাথে এটার
فَا অব্য হয়েছে। অর্থ, এবং যাতে তোমরা
তালাশ কর।

১৫. এবং তিনি পৃথিবীতে সুদৃঢ় পর্বত স্থাপন করেছেন 
যাতে পৃথিবী তোমাদেরকে নিয়ে না দোলে এবং তিনি
এতে সৃষ্টি করেছেন নদ-নদী যেমন নীলনদ ও বহু
পথ, যাতে তোমরা তোমাদের গন্তব্যস্থলে পৌছতে
পার। رَوَاسِيَ সৃদৃঢ় পর্বতসমূহ। نَوْسَيَ এটা
হেত্বোধক। তাই তাফসীরে এটার পূর্বে এক না-বোধক
উল্লেখ করা হয়েছে। আনু ন্দ্রি এক পূর্বে এক না-বোধক
সু উহ্য রয়েছে। অর্থ যেন না দোলে। ১ ন্ধু প্রসমূহ।

১৬. এবং চিহ্নসমূহও। যা দারা তোমরা দিবসে পথ নির্ণয় কর যেমন পাহাড়সমূহ। <u>আর নক্ষত্ররাজির সাহায্যেও তারা</u> রাত্রিতে কিবলা ও পথ নির্দেশ পায়। اَنْتُجُورُم এটা এ স্থানে বছবচন اَنْتُجُورُم অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে।

১৭. <u>যিনি সৃষ্টি করেন</u> অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা <u>তিনি কি</u>
<u>তাঁর মতো যে সৃষ্টি করে না,</u> অর্থাৎ প্রতিমাসমৃহের
মতো যে, তোমরা এগুলিকে তাঁর শরিক কর। না,
তিনি এগুলির মতো নন। <u>তবুও কি তোমার</u> এ
<u>উপদেশ গ্রহণ করবে নাং</u> এবং ঈমান আনয়ন কয়বন?

১৮. <u>তোমরা আল্লাহর অনুগ্রহ গণনা করলে</u> তার গুকরিঃ
আদায় করা তো দূরের কথা <u>তার সংখ্যা নির্ণয়ও</u>
করতে পারবে না গণনাবদ্ধ করতে পারবে না
<u>আল্লাহ অবশ্যই ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু।</u> তাই তিনি
তোমদের ক্রেটি ও অবাধ্যতা সত্ত্বেও তোমাদের উপর
অনুগ্রহ করেন।

- ়ে ১৯. তোমরা যা গোপন রাখ এবং যা প্রকাশ কর আলাহ তা بَعْلُمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلُمُونَ জানেন।
- .٢٠ . وَالنَّذِيْنَ يَدْعُونَ بِالنَّبَّ وَالْبِاءِ تَعْبُدُونَ .٢٠ مَوَالنَّذِيْنَ يَدْعُونَ بِالنَّبَا وَالْبِاءِ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونَ اللُّهِ وَهُوَ الْاَصْنَامُ لَا يَخُلُفُهُونَ شَيْتًا وَعُمْ يُخُلُقُونَ يُصَرِّوونَ م الحجارة وعيرها
- ٢١. أَمْوَاتُ لا رُوْحَ فِينِهِمْ خَبَرُثَانِ غَيْرُ أَحْبِاءً د تَاكْيِدُ وَمَا يَشْعُرُونَ آيُ الْأَصْنَامُ أَيَّانَ وَقَتَ لَيْعَالُونَ أَيْ الْخَلْقُ فَكَيْفَ يَعْبُدُوْنَ اذْ لَا يَكُوْنُ النَّهَا إِلَّا الْخَالِقُ الْحَيَّ الْعَالِمُ بِالْغَيْبِ.
- সমস্ত প্রতিমাকে আহ্বান করে উপাসনা করে তারা তো কিছুই সৃষ্টি করে না অথচ তাদেরকে <u>সৃষ্টি</u> করা হয়। পাথর ইত্যাদি দ্বারা এ<del>গু</del>লোর আকৃতি গঠন করা হয় : يَدْعُنُونَ এটা ১ বা নাম পুরুষ ও ্র বা দিতীয় পুরুষ উভয়রূপেই পঠিত গুয়েছে
- ২১. এরা মৃত এদের আসলেই কোনো প্রাণ নাই। নিজীব এবং কখন সকল সৃষ্টির পুনরুখান-এর সময় সে বিষয়ে তাদের এ প্রতিমাসমূহের কোনো চেতনা নেই। সূতরাং কেমন করে এদের উপাসনা করা যায়ঃ কেননা, চিরঞ্জীব, অদৃশ্য সম্পর্কে পরম জ্ঞানী, সৃষ্টিকর্তা ভিনু কেউ ইলাহ বা উপাস্য হতে পারে -এর - اَلَّذِيْنَ অটা পূর্ববর্তী আয়াতোক विष्ठीय़ विरक्षय़ । केंद्रे वे विष्ठीय़ विरक्षयं केंद्रे केंद्रे বা জোর সষ্টির উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে ؛

#### তাহকীক ও তারকীব

। হরেছে مَنْصُوبُ সুঙন্নার কারণে حَالُ এর সুরতে ، نَصَبُ वत উপর الَشَّعْسَ (مُسَخَّرَاتٍ) : فَوْلُمُ بِالشَّصَبِ حَالُ -এর সুরতে مَالٌ वात के स्पूर्ण (अरक مَالٌ عَلَيْ ) आइ পূর্বে উদ্লিখিভর্ত عَالٌ अरक عَالٌ अरक अरक النَّسُس अरक و श्वरामात थवत श्वरात कातरा مُرْفُوع श्वरामात थवत श्वरात कातरा

ভিষ্য বের করে এদিকেই ইঙ্গিত করেছেন। মুফাসসির (র.) تَشَوُلُهُ مَا ذَرَاً : वर्ष- शानि एक्त कवा مُغُرِّراً ، مُغَرًّا ، مُغَرًّا इए७ मात्रमात्र : قَـُولُــهُ مَـوَاخِرَ यत উপর হয়েছে। আর মাঝের বাক্টি হলো- يَتَأْكُلُواْ अर्थाए : تَبَتَّغُواْ अर्थाए : فَوْلَهُ عَطَفٌ عَلَي لِتَأْكُلُواْ

- बत पाठक रामा . وَأَسِيَ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَيْكُمُ عَلَمُ عَلَ مِنْ دُرِنْ اللَّهِ अदे प्रिकीय चवत । आत अथम चवत रामा مِنْ دُرِنْ اللَّهِ अर्थाए . قَمُولُمُهُ خَلَبُرٌّ ثَمَان - व्यत शङ्ग (लेव दरा लान نَاكِيْد करायह कारकर : عَدَمْ حَاجَتْ : वर्षा : كَنُولُـهُ تَاكِيْدُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

नकाि आग्नरे तृतका जर्प रावकाठ रह, या कारका छेनत नवाग्रमान شَجَرُ: قَوْلُهُ مِنْهُ شَجَرُ فِيْهِ تُ পাকে। কোনো কোনো সময় এমন প্রত্যেক বন্ধুকেও 💥 বলা হয় যা ভূপুঠে হয়। ঘাস, লতা-পাতা ইত্যাদিও এর জন্তর্ভুক্ত পাকে। আলোচ্য আয়াতে এ অর্থই বুঝানো হয়েছে। কেননা এরপরেই জন্তুদের চরার কথা বলা হয়েছে। ঘাসের সাথেই এর বেশির ভাগ সম্পর্ক : اَسَاسَدُ শব্দটি اَسَاسَدُ শব্দটি اَسَاسَدُ । এর অর্থ জন্তুকে চারপক্ষেত্রে চরার জন্য ছেড়ে দেওরা ।

ভেলা বিষয়েত এবং অভিনব বহস্য কর্তা কর্তা কর্তা কর্তা কর্তা কর্তা আলার নিয়ামত এবং অভিনব বহস্য সহকারে জগৎ সৃষ্টির কথা বলা হয়েছে। যারা এ বিষয়ে চিন্তাভাবনা করে, তারা এমন সাক্ষ্য-প্রমাণ পায়, যার ফলে আলার তা আলার তাওহীদ যেন মূর্ত হয়ে চোবের সামনে ফুটে উঠে। এ কারণেই নিয়ামতগুলো উল্লেখ করে বারবার এ বিষয়ের প্রতি ইশিয়ার করা হয়েছে। এ আয়াতের শেষে বলা হয়েছে যে, এতে চিন্তাশীলদের জন্য প্রমাণ রয়েছে। কেননা ফলল ও বৃক্ষ এবং এ সম্বের ফল ও ফুলের যে সম্পর্ক আলার তা আলার কারিগরি ও রহস্যের সাথে রয়েছে তা কিছুটা চিন্তাভাবনার দাবি রাখে বৈ কি। মানুষের চিন্তা করা দরকার যে, শস্যকণা কিংবা আঁটি মাটির নিচে ফেলে রাখলে এবং পানি দিলে আপনা-আপনি বিরাট মহীরাহে পরিণত হতে পারে না এবং তা থেকে রঙ-বেরঙের ফুল উৎপন্ন হতে পারে না। যা হয়, তাতে কোনো কৃষক ভূষামীর কর্মের দখল নেই; বরং সবই সর্বশিক্তিমানের কারিগরি ও রহস্য। এরপর বলা হয়েছে যে, দিবরাত্র ও তারকারাজি আলায় তা আলার নির্দেশের অনুগত হয়ে চলে। শেষে বলা হয়েছে—

ভূতি অর্থাৎ এগুলোর মধ্যে বৃদ্ধিমানদের জন্য বহু প্রমাণ রয়েছে। এতে ইঙ্গিত আছে । যে, এসব বস্তু যে আল্লাহ তা'আলার নির্দেশের অনুবতী, তা বৃঞ্ধতে তেমন চিন্তাভাবনার প্রয়োজন হয় না। যার সামান্যও কিছু মানবীয় কর্মের দখল ছিল, এখানে তাও নেই। এরপর মাটির অন্যান্য উৎপন্ন ফসলের কথা উল্লেখ করে অবশেষে বলা হয়েছে–

মেনে চলবে :

ना ना ना उच्चें ने ने के बें के विकास उच्चें कि ने के विकास उच्चें कि ने कि निर्देश आहि, সেগুলো বৰ্ণনা করা হছে, সমুদ্রে মানুহের আদ্যের চমংকার ব্যবস্থা করা হয়েছে। এখান থেকে মানুষ মাছের টাটকা গোশৃত লাভ করে।

এ বাক্যে মাছকে টাটকা গোশ্ত বলে আখ্যায়িত করায় ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, অন্যান্য জীবের ন্যায় মাছকে জবাই করা শর্ত নয় এ যেন আপনা-আপনি তৈরি গোশ্ত।

ভিত্ত নিজ্ঞান দুব্দিরে সমুদ্রে ছিতীয় উপকার। ভুবুরিরা সমুদ্রে ছ্বানি নির্দ্রিক করে। একানে একার আনে । একানে করে আনে । একানিক করে শালিক করে শালিক করে শালিক করে পালার। সৌন্দর্য। এখানে এ রত্নরাজি ও মণিমুকা বুঝানে হয়েছে, যা সমুদ্র গর্ভ থেকে নির্গত হয় এবং মহিলারা এর দ্বারা অলঙ্কার তৈরি করে গলায় অথবা অন্যান্য পত্থার ব্যবহার করে। এ অলঙ্কার মহিলারা পরিধান করে থাকে; কিন্তু কুরআন পুংলিঙ্গ শব্দ ব্যবহার করে আছে যে, মহিলানের অলঙ্কার পরিধান করা প্রকৃতপক্ষে পুরুষদের দেখার স্বার্থে। মহিলার সাজসজ্জা করাটা প্রকৃতপক্ষে পুরুষরে অধিকার। সে প্রীকে সাজসজ্জার পোশার্ক ও অলঙ্কার পরিধান করতে বাধ্যও করতে পারে। এছাড়া পুরুষরাও আংট ইত্যাদিতে মণিমুক্তা ব্যবহার করতে পারে।

আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আলা সমুদ্রকৈ দূরদ্রান্তের দেশে সফর করার রাস্তা করেছেন এবং দূরদ্রান্তে সমুদ্রপথেই সফর করা ও পণ্যদ্রব্য আমদানি-রপ্তানি করা সহজ করে দিয়েছেন। একে জীবিকা উপার্জনের একটি উত্তম উপায় সাব্যস্ত করেছেন। কেননা সমুদ্র পথে ব্যবসা-বাণিজ্য করা সর্বাধিক লাভজনক। ु अब अर्थ- डाही लाइए و - رَاسَيَةً अबि "رَوَاسَى: قَوْلُهُ وَالَقْلَى فِي الْارْضِ رَوَاسِسَى اَنْ تَصِيْد بِكُمْ শৰ্দট ক্রিডে থেকে উদ্বৰ্ভ। এর অর্থ- আন্দোলিত হওয়া এবং অস্থিরভাবে টর্লমল করা।

আয়াতের অর্থ এই যে, আল্লাহ তা'আলা অনেক রহস্যের অধীনে ভূমগুলকে নিবিড় ও ভারসাম্যবিহীন উপাদান ঘারা সৃষ্টি জারননি। তাই এটা কোনো দিক দিয়ে ভারী এবং কোনো দিক দিয়ে হালকা হয়েছে। অন্যথায় এর অবশাস্কাবী পরিণতি ছিল্ ড়প্রের অন্থিরডাবে আন্দোলিত হওয়া। সাধারণ বিজ্ঞানীদের ন্যায় পৃথিবীকে স্থিতিশীল স্বীকার করা হোক কিংবা কিছু সংখ্যক প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞানীর মতো একে চক্রাকারে ঘূর্ণায়মান মনে করা হোক- উভয় অবস্থাতেই এটা জরুরি ছিল। এই অন্থিরতান্ধনিত নড়াচড়া বন্ধ করা এবং পৃথিবীর উৎপাদনকে ভারসামাপূর্ণ করার জন্য আল্লাহ তা'আলা পৃথিবীতে পাহাড়ের ওঞ্জন স্থাপন করেন, যাতে পৃথিবী অস্থিরতাবে নড়াচড়া করতে না পারে। এখন পৃথিবী অন্যান্য গ্রহ-উপগ্রহের মতো চক্রাকারে ঘৃর্ণায়মান কিনা, এ সম্পর্কে কুরআন পাকে ইতিবাচক বা নেতিবাচক কোনো কিছুই নেই। প্রাচীন দার্শনিকদের মধ্যে ফিসাগোর্সের অভিমত ছিল এই যে, পৃথিবী চক্রাকারে ঘূর্ণায়মান। আধুনিক বিজ্ঞানীরা সবাই এ ব্যাপারে একমত। নতুন গবেষণা ও অভিজ্ঞতা এ মতবাদকে আরও ভাস্বর করে তুলছে। পাহাড়ের সাহায্যে যে অন্থিরতাঞ্চনিত নড়াচড়া বন্ধ করা হয়েছে, তা পৃথিবীর জন্য অন্যান্য গ্রহের ন্যায় যে গতি প্রমাণ করা হয়, তার জন্য আরও অধিক সহায়ক হবে।

উপরে বাণিজ্ঞিক সফরের কথা বলা হয়েছে। তাই এসব : قَوْلُهُ وَعَلَامَاتِ ط وَبِالنَّاجْم هُمْ يَهْتُدُونَ সুযোগ-সুবিধা উল্লেখ করাও এখানে সমীচীন মনে হয়েছে, যেগুলো আল্লাহ তা আলা পথিকদের পথ অতিক্রম ও মঞ্জিলে মকস্দে পৌছার জন্য ভূমণ্ডলে ও নভোমণ্ডলে সৃষ্টি করেছেন। তাই বলা হয়েছে- وَعَكِمَانِ অর্থাৎ আমি পৃথিবীতে রাস্তা চেনার জন্য পাহাড়, নদী, বৃক্ষ, দানান-কোঠা ইত্যাদির সাহায্যে অনেক চিহ্ন স্থাপন করেছি। বলা বাহন্য, ভূপুষ্ঠ যদি একটি চিহুবিহীন পরিমণ্ডল হতো তবে মানুষ কোনো গন্তব্যস্থানে পৌছার জন্য পথিমধ্যে কতই না ঘুরপাক খেত :

ضَوْلَهُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ بِهُنَدُوْنَ : অর্থাৎ পথিক যেমন ভূপৃষ্ঠের চিহ্নের বারা রান্তা চেনে, তেমনি তারকারাজির সাহায্যেও দিক নির্ণয়ের মাধ্যর্মে রাস্তা চিনে নেয়। এ বক্তব্যে এদিকে ইঙ্গিত বোঝা যায় যে, তারকারাজি সৃষ্টি করার আসল উদ্দেশ্য অন্য কিছু হলেও রান্তার পরিচয় লাভ করা এতলোর অন্যতম উপকারিতা।

WWW.EEIM.WEEDIY.COM

وَّاحِدُّ عِ لاَ نَـظِيْـرَ لَـهُ فيْ ذَاتِـهِ وَلاَ فيْ اتِه وَهُوَ اللُّهُ تَعَالَى فَالَّذَتْ لَا يُؤْمِنِنُوْنَ بِالْأَخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرَةٌ حَاحَدَةً لِلْوَحْدَانِيَّةِ وَهُمْ مُسْتَكُبِرُوْنَ مُتَكَبِّرُوْنَ عَن أَلايْمَان بِهَا.

. ٢٣ . كَ جَرَمَ حَقًّا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِسُّونَ ٢٣ . لَا جَرَمَ حَقًّا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِسُّونَ وَمَا كُعْلِنُونَ مِ فَيُحَازِيْهِمْ بِذُلِكَ انَّهُ لَا يُحبُّ الْمُسْتَكِبرِيْنَ بِمَعْنِي انَّهُ يُعَاقِبُهُمْ وَنَزَلَ فِي النَّفْرِ بْنِ الْحَارِثِ

مَـوصُولَـةُ أَنْزَلَ رَبُّكُم عَـليٰ مُحَـبَّد قَالُواْ هُوَ اَسَاطِيْرُ اَكَاذِيْبُ الْأَوَّلِيُنَ إضْلَالًا لِلنَّاسِ.

لبَحْملُوا في عَاقبَة الْأَمْر أَوْزَارَهُ ذُنُوْبَهُمْ كَامِلَةً لَمْ يُكَفَّرْ مِنْهَا شَيْئٌ يَوْمَ الْقِلْيِمَةِ م وَمِنْ بَعْضِ أُوزُارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُمُ بِغَيْرِ عِلْمِ دِلِأَتَّهُمُ ذَعَوْهُمْ إِلَى الثَّضَلَالِ فَاتَّبَعُوهُمْ فَاشْتَرَكُوا في الْاثْم اَلَا سُسَاءَ بسنْسُس مَسَا يَسزِرُوْنَ نَحْمِلُونَهُ جِمْلَهُمْ هٰذَا.

২২. তোমাদের ইবাদতের যোগ্য অধিকারী তোমাদের ইলাহ তিনিই এক ইলাহ। তাঁর সন্তা ও গুণাবলিতে কেউই তাঁর নজির নাই। তিনি হচ্ছেন সুমহান আল্লাহ পাক। সুতরাং যারা পরকালে বিশ্বাস করে ন তাদের অন্তর আল্লাহর একতের অস্বীকারকারী এক তারা ঈমান আনয়নের বিষয়ে অহংকারী। 🛍 অর্থ- অস্বীকারকারিণী। يَسْتَكُبرُونَ অর্থাৎ তারা অহংকার প্রদর্শন করে।

তারা প্রকাশ করে আল্লাহ অবশ্যই তা জানেন। অনন্তর তিনি তাদেরকে এগুলোর প্রতিফল প্রদান করবেন। নিক্তয় তিনি অহংকারীদেরকে পছন্দ করেন না। অর্থাৎ তিনি তাদেরকে অবশ্যই শান্তি প্রদান করবেন। 🚂 🦞 অর্থ- নিঃসন্দেহে।

٢٤ على استفهاميَّة ذَا ٢٤ على استفهاميَّة ذَا وَيُسَلُّ لَهُمْ مَا استفهاميَّةً ذَا করেন- তাদেরকে যখন বলা হয় তোমাদের প্রতিপালক মুহামদ 👄 -এর উপর কি অবতীর্ণ করেছেনা তখন তারা মানুষকে বিভ্রান্ত করার জন্য বলে এটা সেকালের উপকথা, মিথ্যা কাহিনী। 🗹 এটা এ স্থানে استنهاسته বা প্রশ্নবোধক। ।; এটা বা সংযোজক অব্যয়।

> ১৫ পরিণামে কিয়ামত দিবসে তারা পূর্ণমাত্রায় বহন করবে নিজেদের পাপের বোঝা তার বিন্দুমাত্র কাফফারা হবে না এবং তাদের পাপের কতক যাদেরক<u>ে তারা অজ্ঞতা হেতু</u> বিভ্রান্ত করেছে ৷ কেননা, এরা তাদেরকে গোমরাহির প্রতি আহ্বান জানিয়েছিল। তারা এদের অনুসরণ করেছে। সুতরাং পাপের মধ্যে এরাও তাদের অংশী হবে।

#### তাহকীক ও তারকীব

এর তাফসীর مَنْكُبُرُونَ الْمُولَّكُ शता করে ইন্সিত করেছেন যে, الْمِنْكُبُرُونَ -এর অর্থ বয়েছে। কাজেই এ আপত্তির নিরসন হয়ে গেল যে, এখানে أَنْكُبُرُونَ عَنْ كَابُرُونَ الْمُولِّكُ مُتَكَبِّرُونَ

ত্রী হলো সেই প্রলের জবাব যে, ﴿ مُعَلَّمُ अभि আরাহ তা আলার জনা বাবহার হৈ। কিনা مَعَلَّمُ الْمُعَامِّمُ مَا المَ নয়। কেননা مَعَلَّمُ অনুক্রমণের সাথে হয়ে থাকে। আরু অনুক্রমণ مُتَمَّمُ হয়ে থাকে, যা থেকে আরাহ তা'আলা শরিত্র

উত্তর -এর লাযেমী অর্থ উদ্দেশ্য অর্থাৎ শান্তি। কাজেই এখন আর কোনো আপত্তি থাকতে পারে না :

ু উহা মানার কারণ কিং فَوْلُـهُ هُوَ

উত্তর, اَسَاطِيمُ (परिकृष्) نَسَاطِيمُ الْأَرْلِيْنَ वर्षा هوها هوها اللهِ عَلَيْكِيْنَ । उरला اَسَاطِيمُ الْأَرْلِيْنَ अर्था रुखा कर्का वर्षा اللهِ اللهِ اللهِ अर्था रुखिशुर्व वाका मय । मुकामित (व.) مَمْرُدُ अर्थार अबिशुर्व वाका मय । मुकामित केर्य भूवठामात वर्षा वर्षा अविशुर्व वाका रुखाए ।

। वत अला क्या स्टारह : مَوْلِيَتُ का प्रति हैं हैं। अत्यादाह व्या بِيَعْلِيكُوا ) वत अला स्टारह : مَوْلُكُ فِي ) स्टारह : مَوْلُكُمُ وَلَكُمُ مِيْلُكُمُ مُكُمُّا مِثْمُ وَلَكُمُ وَلَكُمُ مِيْلُكُمُ مُكُمُّا

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ু পূৰ্ববৰ্তী আয়াতসমূহে বৰ্ণিত নিদৰ্শনগুলো এত সুম্পষ্ট যে, যে কোনো বৃদ্ধিমান, বাবববানী, পরিণামান্দী ব্যক্তি আয়াহ পাকের তৌহিদ বিশ্বাস করতে বাধ্য হয়। তাই আলোচ্য আয়াতে সুম্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে। তাই আলোচ্য আয়াতে সুম্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে। والمُكَمِّ إِلَّهُ وَالْمُوْتُ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُواْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُواْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُوْتُونِ وَالْمُواْتُونِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِّ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِّ وَاللَّالِيَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَالْمُؤْلِقِيلُونَا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمِ وَاللَّالِمُ وَالْمُلِّيلِي وَالْمُوالْمُولِيلًا وَاللَّالِمُ وَالْمُوالِمُولِيلًا وَاللَّالِمُ وَالْمُولِيلِيلُونِ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللّالِمُولِيلُونِ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِيلُونِ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِيلِيلُونِ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ وَاللَّالِمُولِيلُونِ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَالْمُولِيلِيلُونِ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُولِقِلْمُ وَالْمُولِلْمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِيلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَالْمُلْلِمُ وَل

কিন্তু যারা নির্বোধ, যারা ভবিষাৎ জীবন সম্পর্কে চিন্তা করে না, যাদের অন্তরে আখেরাতের ভয় নেই তথা এ জীবনের বান্তব অবস্থা সম্পর্কে যাদের কোনো ধারণাই নেই, পৃথিবীতে কেন তারা এসেছেঃ কার নির্দেশের বহিঃপ্রকাশ স্বরূপ তারা নিজেদের অতিত্ব লাভ করেছে? এ জীবনের অবসানের পর তাদের কি অবস্থা হবেঃ এসব কথা যারা চিন্তা করেন না তারা পরকালীন

চিবছামী জিন্দেগির প্রতি বিশ্বাস করে না এবং এজন্য কোনো প্রত্তুতিও গ্রহণ করে না। তাই ইরশান ইয়েছেকরে না তাদের জন্ত সন্তানে গ্রহণ করে না, যদি কেউ দিনাপোকে চন্দু বন্ধ করে রাখে এবং স্থের অন্তিত্ত্বে অধীকার করে
করে না তাদের জন্তর সন্তানে গ্রহণ করে না, যদি কেউ দিনাপোকে চন্দু বন্ধ করে রাখে এবং স্থের অন্তিত্ত্বে অধীকার করে
তবে তার যে অবহা কর, কান্তেন স্থানিকদেরও অনুস্থান তাদের অন্তরে সত্যকে গ্রহণ করার এবং অসত্যকে বর্জন
করার শক্তি নেই, তাদের দৃষ্টিতে আলোন-আধারের পার্থক। নেই। দুনিয়ার ক্ষণাছায়ী জীবনকে তারা চিরছায়ী মনে করে এবং
আবেরাতের চিরছায়ী জীবনকে তারা অধীকার করে।

णहें कु बाका मारव जाजा जह ।

﴿ وَالْمَا الْمَالُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعِلِي اللْمُعَالِمُ اللْمُعِلِمُ اللْم

শানে নুষ্দ : প্রিয়নবী হযরত রাস্পে করীম 😅 যখন তাঁর নব্য়ত ও রিসালতের দলিল হিসেবে ঘোষণা করেন, এই কুরআনে কারীম আল্লাহ পাকের কালাম, আল্লাহ পাক আমাকে নবী-রাস্ল হিসেবে প্রেরণ করেছেন, আর পবিত্র কুরআন আমার প্রতি নাজিল করেছেন, তখন কাঞ্চের মুশরিকরা বলত এটি আল্লাহর কালাম নয়; বরং এটি প্রাচীন কিচ্ছা-কাহিনী নিউযুবিল্লাহ) তখন এ আয়াত নাজিল হয়।

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এ আয়াতের শানে নুযুদ্ধ সম্পর্কে লিবেছেন— আরববাসী যখন এ কথা জ্ঞানতে পারদ হে, মঞ্চা মুয়াযথমায় এক ব্যক্তি নিজেকে আল্লাহর নবী বলে ঘোষণা করেছেন, তখন তারা হজের মৌসুমে এ সম্পর্কে বিজারিতভাবে জ্ঞানার উদ্দেশ্যে তাদের প্রতিনিধি প্রেরণ করে, এদিকে মঞ্চার মুশরিককা বিভিন্ন রাস্তায় মোড়ে দুর্বন্তব্যক্তে মোতায়েন করে রাখে যেন তারা মানুষকে প্রিপ্রনাবী সম্পর্কে বিভাত করে। তাই ইরশাদ হয়েছে— ১০০০ টিল করেছেন টার্টা, তালাকের যখন মঞ্জাবাসীকৈ জিজ্ঞাসা করত, তোমাদের পরওয়ারদেশার কি নাজিল করেছেন, অর্থাৎ কুরআন সম্পর্কে তোমাদের মভামত কিঃ এবং হযরত মুহাম্ম ক্রিক্তি করেছেন, তার প্রতি আল্লাহ পাক কুরআন নাজিল করেছেন, সম্পর্কে তোমাদের অতিমত কিঃ ১০০০ টিল টিল করেছেন লার বলত, না তেমন কিছু নয়; বরং এটি প্রাচীন লোকদের কিছেন-কারিনী ব্যতীত আর কিছুই নয়। অর্থাৎ এটি আল্লাহর প্রেরিত কালাম নয়। নিউযুবিল্লাহ

—(তাফসীরে মাযহারী, ব. ৬ পৃ. ৩৮৫)
এ পর্যায়ে ইমাম রায়ী (র.) লিখেছেন, যখন প্রিয়নবী ➡️ তাঁর নব্যতের প্রমাণস্বরূপ পবিত্র কুরআনকে মোজেজা হিসেবে
পেশ করেছেন, তখন কাফেররা বলেছে, এটি মোজেজা বলে কিছু নয়; বরং এতে প্রাচীন কালের লোকদের কিছু-কিছ্য
কাহিনীই রয়েছে:

প্রশু হলো পবিত্র কুরআন সম্পর্কে এ আপন্তিকর মন্তব্য কে করেছে? এর জবাবে বলা হয়েছে যে, কাফেররা একে অন্যকে একথা বলেছে। কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, হজের উদ্দেশ্যে আগমনকারী লোকদেরকে বিভ্রান্ত করার লক্ষ্যে কাফের সর্দাররা যে দুর্বৃত্তদের মোতায়েন করে রাখত, তারা এসব আপন্তিকর মন্তব্য করেছে। ঐ দুর্বৃত্তরা সর্বদা মানুষকে প্রিয়নবী 🕮 এবং পবিত্র কুরআন সম্পর্কে বিভ্রান্ত করার অপচেষ্টায় লিও থাকত।

ং অর্থাং তারা যে পবিত্র কুরআনের অমর্যাদা করেছে এবং এ সম্পর্কে মানুষকে বিভ্রান্ত করেছে, তার পরিণামে কেয়ামতের দিন তারা নিজেদের থনার বোঝার সঙ্গে সঙ্গে তাদের থনার বোঝার বহন করবে যারা তাদের ছারা বিভ্রান্ত হয়েছে। 'ইমাম আহমদ (র.) এবং মুসলিম (র.) হযরত আবৃ হরায়রা (রা.) হতে বর্ণিত হালীস সংকলন করেছেন যে, ধিয়নবী হু ইরশাদ করেছেন, যে ব্যক্তি মানুষকে হেলায়েতের দিকে ভাকবে, তাকে নেক আমলকারীর সমান ছওয়াব দেওয়া হবে। তার আহবানে যে নেক আমল করলা তার সওয়াব কম করা হবে না। আর যে পাপাচারের দিকে মানুষকে আহবান করবে, তার এতটুকু থনাহ হবে, যতখানি পাপাচারীর হবে। আর এজন্যে যে পাপ্রস্থানি প্রস্থান করে হবে না।

আল্লাম: ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে এ বিষয়ে সতর্কবাণী রয়েছে যে, না জানার কারণে যারা পথভ্রম্ব হয়, তাদের না জানা ওজর হিসেবে গ্রহণযোগ্য হবে না, কেননা আল্লাহ পাক প্রত্যেককে বিবেক- বৃদ্ধি দিয়েছেন যা দ্বারা হকু ও বাতিল বা ভালো-মন্দের মধ্যে পার্থক্য করা প্রত্যেকেরই একান্ত কর্তব্য।

ं সভর্ক হং। তারা যে গুনার বোঝা নিজেদের উপর ভূলে নিজে তা অত্যন্ত মন্দ বোঝা। কিলেনে ত্রা ক্রান্তর দিকে তা অত্যন্ত মন্দ বোঝা। কেননা যে গুনার কাজের দিকে ডাকে সে তার অনুসারীর ন্যায় গুনার অংশীদার হয়। কিন্তু এজন্য অনুসারীর গুনার বোঝা এতটুকুও কম হয় না।

মালোচ্য আয়াতে বিশেষ সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে তাদের উদ্দেশ্যে, যারা পবিত্র কুরআন সম্পর্কে আপস্তিকর মন্তব্য করে মানুষকে পথন্তই করার অপচেষ্টা করাত। কেয়ামতের দিন তাদের নিজেদের পাপাচারের শান্তির পাশাপাশি অন্যদেরকে বিভাল ও পথন্তই করার গান্তিও তারা ভোগ করাবে। –(তাঞ্চনীরে মান্তেনী, ব. ১. প. ৫৫২)

অনবাদ :

न्यापान । अस्ति हुन करतिहुन अहार इंपूल्ट अतिहुन करतिहुन अहार इंपूल्ट हुन्ति के हैं के के के के के के के के के بَنْم، صَرْحًا طَويْلًا لِيبَصْعَدَ مِنْهُ إِلَى السَّمَا عَ لِيُفَاتِلَ اَهْلَهَا فَأَتَى اللَّهُ فَصَدَ بُنْيَانَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ الْاَسَاسِ فَارْسَلَ عَلَيْهِ الرِّيْعَ وَالزُّلْزَلَةَ فَهَدَمَتْهَا فَخَرَّ عَكَيْهِمُ السُّفَفُ مِنْ فَوْقِهِمُ أَيْ وَهُمْ تَسْحَتَهُ وَأَتْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَبْثُ لَا يَشْعُرُونَ مِنْ جهَةٍ لَا تَخْطُرُ بِبَالِهِمْ وَقَيْلَ هٰذَا تَمْنَيْلُ لِافْسَاد مَا ٱبْرَمُوهُ مِنَ الْمَكْرِ بِالرُّسُلِ.

. ثُمَّ يَوْمَ الْقِينُمَةِ يُخْزِينُهُمْ يُذِلُّهُمْ وَيَقُولُ لَهُمُ اللَّهُ عَلَىٰ لِسَانِ الْمَلَالَكَةِ تَوْبِيْخًا أَيْنَ شُرَكَآنَى بِزَعْمِكُمُ الَّذِيْنَ كُنْتُمُ تُشَاتُونَ لَخَالِفُونَ الْمُوْمِنِيْنَ فِينْهِمْ فِيْ شَانِهِمْ فَالَا أَيْ يَـفُولُ الَّذِيْنَ أُوتُوا العلم من الانبياء والمُوْمِنيْن إنَّ الْخزي البَوْمَ وَالسُّوْمَ عَلَى الْكِفِرِينَ يَقُولُونَهُ

٢٨ . ٱلَّذَيْنَ تَتَوَفَّهُم بَالتَّاء وَالْيَاء الْمَلَّنَكُهُ ٢٨ . الَّذَيْنَ تَتَوَفَّهُم بَالتَّاء وَالْيَاء الْمَلَّنَكَةُ ظَالِمِيُّ ٱنْفُسِهِمْ مِر بِالنَّكُفُرِ فَٱلْقَوُا السَّلَم إِنْقَادُوا وَاسْتَسْلُمُوا عِنْدَ الْمَوْتِ فَانِلِيْنَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِنْ سُوَّةٍ د شِرُكِ فَتَقُولُ الْمَلاَبِكَةُ بِلَيْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ فَيُجَازِبُكُمْ بِمِ.

ইমারতের ভিত্তিমলে আঘাত করেছিলেন ফলে ইমারতের ছাদ তাদের উপর ধ্যে পড়ল আর তার এর নিচে চাপা পড়ল এবং এমন দিক হতে তাদের উপর শান্তি আসল যা ছিল তাদের ধারণার মতীত তাদের কল্পনায়ও এই দিকের চিন্তা আসে নাই। সে ছিল নমরুদ। আকাশে চডে তথাকার অধিবাসীদের হত্যা করার জন্য সে বিরাট এক বালাখানা নির্মাণ কবেছিল: আল্রাহ তা'আলা প্রচণ্ড ঝঞাবায় ও ভূমিকম্পের মাধ্যমে তা ধ্বংস করেছিলেন। فَاتَىٰ 🗓 'আল্লাহ তাদের ইমারতের ভিত্তিমলে আঘাত কবেছিলেন' এ বাকাটি সম্পর্কে কেউ কেউ বলেন. তাদের সুকঠিন চক্রান্তকে আল্লাহ তা'আলা রাসুলগণের মাধ্যমে নস্যাৎ করে দিয়েছিলেন তা বুঝাতে উদাহরণ স্বন্ধপ এ বাক্যটির ব্যবহার হয়েছে। نَصَدُ তিনি ইছ্য করেন' অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে ؛ النَّهُ اعدُ अर्थ इंडिस्ट्र

YV ২৭. পরে কিয়ামতের দিন তিনি তাদেরকে লাঞ্ছিত করবেন এবং তিনি অর্থাৎ আল্রাহ তা'আলা ফেবেশতাগণের বাচনিক ভর্ৎসনা করে ভাদেরকে বলবেন, কোথায় তোমাদের কল্পনা প্রসত আমার সেই সমন্ত শরিক যাদের সম্বন্ধে যাদের বিষয় নিয়ে তোমরা বিতপ্তা করতে মু'মিনদের বিরোধিতা করতে। যাদেরকে জ্ঞান দেওয়া ইয়েছিল তারা অর্থাৎ নবী ও ম'মনগণ বলবে আজ লাঞ্জনা ও অমঙ্গল সত্য প্রত্যাখ্যানকারীদের জনাই। এ কথা তারা এদের শোচনীয় অবস্তা দর্শনে আনন্দ প্রকাশার্থে বলবেন। عَالًا অর্থ তিনি এদেরকে লাঞ্জিত করবেন। يُعْزِيهِمْ বা অভীতকাল عُنْدُ , বা অভীতকাল বাঁচক হলেও কান্টানিক বাঁভবিষ্যৎকাল অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে । সৈহেতু এটার তাফসীরে 🕽 🛣 ব্যবহার করা হয়েছে।

অবস্থায় ফেরেশতাগণ যাদের মৃত্যু ঘটাবে, অনতর তারা আত্মসমর্পণ করত অর্থাৎ মতার সময় বাধাগত হয়ে আত্মসমর্পণ করতে বলবে আমরা কোনো মনকর্ম অর্থাৎ শিরক করতাম না : ফেরেশতাগণ বলবেন, হাা, ভোমরা যা করতে সে বিষয়ে আলাহ সবিশেষ অবহিত : অনস্তর তিনি তোমাদেরকে এটার প্রতিফল দেবেন। ﴿ يُتَوَكَّاهُمُ এটা ও বা নাম পুরুষ পুংলিক ও ্র বা নাম পুরুষ খ্রীলিক উভয় রূপেই পাঠ कदा याग्र ।

र ٩ २٥. وَمُقَالُ لَهُمْ فَادْخُلُوا أَبُوانَ حَهَنَّهُ إِنَّا لَكُمْ فَادْخُلُوا أَبُوانَ حَهَنَّهُ خُلِدِبْنَ فِبْهَا مَ فَلَبِنْسَ مَثْوًى مَاْوَى الْمُتَكُدُّ لِنَ.

رَبُّكُم د قَالُوا خَيْرًا دللُّذينَ أَحْسَنُوا بِالْايْمَانِ فِي هٰذِهِ اللَّهُنْيَا حَسَنَةً ﴿ حَيَاةً طُيِّبَةً وَلَدَارُ الْأَخْرَة أَيْ أَلْجَنَّنُهُ خَيْرٌ م منَ الدُّنْيا وَمَا فِيهَا قَالَ تَعَالَىٰ فِيها وَلَنعُمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ هي.

بَدْخُلُونَهَا تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ لَهُمْ فَيْهَا مَا يَشَا مُونَ دَكُذُلِكَ الْجَزَآءِ يَجْزِي اللَّهُ الْمُتَّقِينَ .

ে ১২. কৃষ্ণর হতে প্রিত্তাবস্থায় ফেরেশতাগণ যাদের মৃত্য طَيَّبِيْنَ طَاهِرِيْنَ مِنَ الْكُفْرِ يَقُولُوْنَ لَهُمْ عَنْدَ الْمَوْتِ سَلْمٌ عَلَيْكُمْ وَيُقَالُ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ ادْخُلُوا ٱلجَنَّةَ آسَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ.

هَا أَمَّا يَنْظُرُونَ يَنْتَظِرُ الْكُفَّارُ إِلَّا يُّأْتُبَهُمُ بِالنَّاء وَالْبِيَاء الْمَلَّنْكُةُ لِقَبِصْ ٱرْواَحِهِمْ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبُّكَ مَ الْعَذَابُ أَو الْقَيَامَةُ الْمُشْتَمِلَةُ عَلَيْهِ

দরজায় প্রবেশ কর তাতে স্থায়ী বসবাসের উদ্দেশ্যে: অহংকারীদের আবাসস্থল অবশ্যই কত নিক্ট : ১৯৯ অর্থ আবাসস্থল।

স. ৩০. এবং যারা পিরক হতে আত্মরকা করেছিল তাদেরছে, وَقَيْسُلَ لِللَّذَيْسُ اتَّقَبُواْ الشَّرْكَ مَاذَا أَنْهَالَ বলা হবে 'ভোমাদের প্রতিপালক কি অবতীর্ণ করেছিলেনং তারা বলবে, মহাকল্যাপ ।' যারা ঈমান আনয়নের মাধ্যমে সংকর্ম করে তাদের জন্য রয়েছে এ দুনিয়ার মঙ্গল অর্থাৎ পবিত্র ও সুখময় জীবন এক পরকালের আবাস অর্থাৎ জান্নাত; এ দুনিয়া ও এর সকল কিছু হতে তা আরো উৎকৃষ্ট এবং তাতে আল্লাহ তা'আলা বলবেন, মুন্তাকীদের কত উন্তম আবাসস্থল এটা।

ত १८ । अ. <u>इशी</u> ভাবে বসবাসের <u>क्षान्नाण । এতে ভারা প্রব</u>েশ वत्त بَدْخُلُونَهَا अवामा आत بَنْخُلُونَهَا वत्त्व بَنْتُ عَدْن ( कत्त्व الله عَدْن ) এর পাদদেশে নদী প্রবাহিত: তারা যা কিছু কামন করবে এতে তাদের জন্য তাই থাকবে। এভাবে পুরস্কার প্রদানের মতো আল্লাহ মুন্তাকীদেরকে পুরস্কৃত করেন :

> ঘটায় তাদেরকে ফেরেশতাগণ মৃত্যুকালে বলবে তোমাদের উপর সালাম- শাস্তি ৷ পরকালে তাদেরকে বলা হবে, তোমরা যা করতে তার ফলস্বরুপ حَنَيْتُ এটা النَّذِيُّ : তোমরা জান্নাতে প্রবেশ কর বিশেষণমূলক সংযোজক অব্যয়। طُبِّبِيْنُ अर्थ যারা পবিত্র।

্দদ ৩৩. <u>তারা</u> অর্থাৎ কাফেররা <u>কি 🛴</u> এটা এ স্থানে না-রোংক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। প্রতীক্ষা করে তাদের ব্রং কবন্ড করার জন্য তাদের নিকট ফেরেশতা আসার ব তোমার প্রতিপালকের নির্দেশ অর্থাৎ শান্তি বা শান্তি সংবলিত কিয়ামতের দিন আসারু

كَذٰلِكَ كَمَا فَعَلَ أَهُوُلًا ِ فَعَلَ النَّذِيْنَ مَنْ قَبْلِهِمْ وَمِنَ ٱلْأَصَمِ كَنَّابُوا رُسُلَهُمْ فَأُهْلِكُوا وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ بِاهْلَاكِهِمْ بِغَيْسِ ذَنْبِ وَلَٰكِنْ كَانُوْاۤ اَنْفُسَهُ يَظَّلِمُونَ بِالْكُفْرِ.

অর্থং তারা যা করেছিল তার মন্দ্রতা অর্থং قَاصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُواْ ءِ أَيْ جَزَأَوُهَا وَحَاقَ نَزَلُ بِهِم مَا كَالُوْا بِهِ يَسْتَهُز ءُونَ أَيْ الْعَذَابُ .

এরা যেমন করে <u>এদের পূর্ববর্তীগণও</u> জাতিগণও <u>এরূপ</u> করত। তাঁরাও তাদের রাসূলগণকে অস্বীকার করেছিল ফলে তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছিল। অপরাধ ছাড়া ধ্বংস করত আল্লাহ তাদের প্রতি কোনো জুলুম করেননি; বরং তরাই কৃষ্ণরি করত নিজেদের প্রতি জুলুম করত। बिहा श्रुजैका) يَنْتَظَرُوْنَ अइाटन अर्थ يَنْظُرُوْنَ ت अंग क्राह ا يَأْتَبُهِمُ अंग अंग माम पुरुष पुर्शनक उ বা নাম পুরুষ স্ত্রীলিঙ্গ উভয়রপেই পঠিত রয়েছে।

মন্দকর্মের প্রতিফল তাদের উপর আপতিত হয়েছিল এবং যা নিয়ে তারা ঠাট্টা-বিদ্রূপ করত তা অর্থাৎ আল্লাহর আজাব ভাদেরকে পরিবেষ্টন করেছিল। আর তা তাদের উপর নেমে এসেছিল :

## তাহকীক ও তারকীব

نَصَدَ এর তাফসীর وَنَبَانْ হিসেবে مُجَازْ অসভব, তাই إِطْلاَقُ عَلَيْ وَالْكُونَ عَلَيْكُ فَكُمُدُ

نَصَدَ اِسْيِبْصَالَ بَنْبَانِهِمْ अत्र পূर्त भूषाक छेठा तातारह वर्षा : قَنُولُهُ بُسْبِيَانَهُمُ

ভেদেশ্য নেওয়ার সুরতে তাদের ষড়যন্ত্রকে যাকে তারা মহাশক্তিমান মনে উদ্দেশ্য নেওয়ার সুরতে তাদের ষড়যন্ত্রকে যাকে তারা মহাশক্তিমান মনে করেছিল তাকে ব্যর্থ করে দেওয়া উদ্দেশ্য হবে। নমরূদের নির্মিত ইমারত ধ্বংস করা উদ্দেশ্য হবে না।

এর অর্থে হয়েছে। বিষয়টি নিচিভরূপে সংঘটিত হওয়ার- مُضَارَعُ । । قَاضَيْ , এর অর্থে হয়েছে । বিষয়টি নিচিভরূপে সংঘটিত হওয়ার नाता वाक कता शरारह । مُاضِي का- مُضَارعُ काता वाक

এর বৃদ্ধিকরণ বাক্যকে সুসংবদ্ধ ও ধারাবাহিক বানানোর জন্য করা হয়েছে। তা ব্যতীত - فَانِلْيُنَّ : قَوْلُنَهُ قَالِلْيْنَ পূর্বাপরের সংযুক্তি থাকে না :

: बरार حَالٌ वरन स्पीत एदक - تَتَرَقُّهُمْ أَنْ طَيَّبُينَ अर्था : فَقُولُهُ تَتَوَفُّهُمْ هَاهِ عَرضُونٌ वरन الْمُتَقَّبُنَ अर्थार : فَوْلُهُ نَحْتُ

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

याता क्षिप्रनवी 🚐 -এत नव्याज्यक जवीकात करतिहल এवः পरिवा : قَوْلُتُهُ قَدْ مُكَرَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبِلُهُمُ الخ কুরআনকে অমান্য করেছিল, পূর্ববর্তী আয়াতে তাদের অবস্থা এবং শান্তির কথা ঘোষণা করা হয়েছে। আর এ আয়াতে ইরশাদ ইয়েছে পূর্ববর্তীকালে যারা এমন অন্যায় করেছে, তানের ভয়াবহ পরিণতির কথা। এতে রয়েছে প্রিয়নবী 🚃 ও তাঁর সাহাবায়ে কেরামের জন্যে একপ্রকার সান্ত্রনা। মানুষকে বিভ্রান্ত ও পথভাই করার জন্যে এবং সত্যের আহ্বানকে চাপা দেওয়ার অপচেষ্টায় আঞ্চ যারা লিঙ্ক রয়েছে এবং সভ্যের বিরুদ্ধে যারা ষড়যন্ত্র করেছে, নবুয়ত ও রেসালতের ইতিহাসে এটি নতুন কোনো ঘটনা নয়; বরং ইডঃপূর্বেও যুগে যুগে যখনই কোনো নবীর আবির্ভাব হয়েছে তখনই সে যুগের দুর্বৃত্তরা সত্যের বিরুদ্ধে এমন বড়যন্ত্র করেছে। তারা নিশ্চিন্ত মনে চক্রান্তের সৌধ নির্মাণ করেছে, কিন্তু অবশেষে বড়যন্ত্রের প্রাসাদ ভেঙ্গে পড়েছে। আর এভাবেই ষড়যন্ত্রের অবশাদ্ধাবী পরিণতি স্বরূপ তানের চিরসমাধি ঘটেছে, তাদের সকল প্ররাস ব্যর্থতার পর্যবসিত হয়েছে। তাই ইরশাদ হয়েছে– الَّذِيْنَ مِنْ تَبْلِهُمْ ভাদের পূর্ববর্তী লোকেরা ষড়যন্ত করে গেছে, অবশেষে আল্লাহর চ্কুম মাসে এবং তাদের প্রাসাদের ভিত্তিমূদে আঘাত করে, পরিণামে তাদের উপর হাদ ভেঙ্গে পড়ে।

নমকদের ঘটনা: আলোচ্য আয়াতে যে ঘটনার দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে, তা হলো নমকদের ঘটনা। সে একটি বিরট প্রাসাদ নির্মাণ করেছিল এবং পৃথিবীতে সেই সর্বপ্রথম অবাধ্য হয়েছিল। আরাহ পাক নমকদকে ধ্বংস করার জন্য একটি মশা প্রেরণ করেছিলেন যা তার নাকের ছিদ্র দিয়ে প্রবেশ করেছিল, সুনীর্ঘ চারশত বছর যাবৎ ঐ মশাটি তার মগজ চুষে বেয়েছিল। এ সময়ের মধ্যে সে ওধু ঐ সময়েই একটু স্বস্তি লাভ করত যখন তার মাথায় শক্ত কোনো কিছু দিয়ে সজোরে আঘাত করা হতো। সে চারশ' বছর রাজত্ব করেছিল এবং চরম অশান্তি সৃষ্টি করেছিল।

কোনো কোনো তাফসীরকার বলেছেন, এ ব্যক্তি হলো বখতে নসর। এ লোকটিও ছিল অত্যন্ত বড় ষড়যন্ত্রকারী এবং জ্বমন্ জালেম। –(তাফসীরে ইবনে কাসীর ডির্দ্র), পারা ১৪, পৃ. ২৯ তাফসীরে কাবীর, খ. ২০, পৃ. ২০]

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এ আয়াতের তাফসীর লিখেছেন, যারা ইতঃপূর্বে নবী-রাসূলগণের বিরুদ্ধে চক্রান্ত করেছে, ষড়যন্তের ইমারত নির্মাণ করেছে, যথন আল্লাহ পাকের নির্দেশ এসেছে তথা যথন তাদের প্রতি আজাবের হুকুম হয়েছে তথন তাদের সকল ষড়যন্ত্র ব্যর্থতায় পর্যবসিত হয়েছে। তারা সত্যের বিরুদ্ধে ন্যায়ের বিরুদ্ধে তথা আম্বিয়ায়ে কেরামের বিরুদ্ধে হেসব ষড়যন্ত্রমূলক ব্যবস্থা গ্রহণ করেছিল সেই ব্যবস্থাগুলোই তাদের ধ্বংসের কারণ হয়েছে। যেমন কোনো সম্প্রদায় যদি তাদের দুশমন থেকে আত্মরক্ষার জন্যে প্রাসাদ নির্মাণ করে আর ভূমিকম্প এসে সেই প্রাসাদকেই ধ্বংস করে দেয় এবং তাদের উপর প্রাসাদের ছাদ নিক্ষিপ্ত হওয়ার কারণে তারা ধ্বংসস্কুপে পরিণত হয়। এভাবে আত্মরক্ষামূলক ব্যবস্থা ধ্বংসের উপকরণে ব্যবহৃত হয়। আলোচ্য আয়াতে কাফেরদের পরিণামের একটি দৃষ্টান্ত পেশ করা হয়েছে। এর অর্থ এই নয় যে, বান্তবে কেই কোনো প্রাসাদ তৈরি করেছিল যা ভেঙ্গে পড়ার কারণে তারা ধ্বংস হয়ে গেছে।

অবশ্য ইবনে জরীর, ইবনে আবী হাতেম এবং বগভী (র.) হযরত আদুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্বৃতি দিয়েছেন যে, আলোচ্য আয়াত দ্বারা নমরুদ ইবনে কেনানকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে যে, আল্লাহ পাকের সম্পর্কে হযরত ইবরাহীম (আ.) এর সাথে বিতর্কে লিপ্ত হয়েছিল। সে ইরাকের বাবুল শহরে আসমানের দিকে আরোহণের উদ্দেশ্য একটি অতি উক্ত প্রাসাদ নির্মাণ করেছিল। প্রাসাদটির উক্ততা ছিল সাড়ে সাত হাজার গজ। কাব এবং মোকাতেল (রা.) বলেছেন, এ প্রাসাদটির উক্ততা ছিল ছয় মাইল। কিন্তু প্রবল ঝড়ের কারণে ঐ প্রাসাদটি তেসে সমুদ্রে নিন্ধিপ্ত হয়। আর তার কিছু অংশ কাফেরদের মাধার উপর পড়ার কারণে তারা ধ্বংসের হয়ে যায়। —।তাফসীরে মাবহারী, ব. ৬, পৃ. ৬৮৭ খোলাসাড়ততাফাসীর, ব. ২, পৃ. ৫২৫। কোনো কোনো তাফসীরকার লিবছেন যে, নমরুদ্দ নির্মিত এ প্রাসাদটি গাঁচ হাজার গজ উঁচু ছিল। আর কারো কারো মতে এটি ছয় মাইল উঁচু ছিল। যথন আল্লাহ পাক ভাদের ধ্বংসের হকুম জারি করলেন, তবন ভূমিকম্পের কারণে এ প্রাসাদটির ভিত্তিই ধ্বংস হয়ে যায় আর কাফের মুশরিকরা তার নির্চে পড়ে চিরতরে শেষ হয়ে গেল। তাই ইরশাদ বয়েছে — কিন্তু এই কিন্তু নামরুদ্দ বিশ্বতি আলোকান করেছেন পড়ে এবং তাকের উপর এমন স্থান বিশ্বতি এ আরাত বারতেও পারেদি। ফলে, তারা তাদেরই প্রসাদের তলে পড়ে ধ্বংস বাহে যায় ভালতির উক্তর পারে টিন একথাও লিখেছেন, এ আয়াত দ্বারা হয়বত লৃত (আ.)-এর সম্প্রদারের খংসের ঘটনার দিকে ইন্দিত করে হয়েছে মশার দিকে নুমরুদ তবন ধ্বংস হয়েন। অর

্তাফসীরে রুহলা মাআনী, খ. ১৪, পৃ. ১২৫-২৬। তথাং অপান এবং লাঞ্বনা সেই কাফেরদের জন্যে, ফেরেশতরো যার্দের প্রাণ সংহার করে থাকেন এবং যারা নিজেরাই নিজেদের প্রতি জুলুম করে থাকে। তারা সেদিন আঅসমর্পণ করে বলবে, আমরা তো কোনো অসংকাজ করতাম না। যারা কুফর ও নাফরমানির মধ্যে নিমজ্জিত থাকে এভাবে তারা নিজেনের কিছেদের প্রতি জুলুম করে, কেননা তারা নিজেদেরকৈ চিরকাল আজারে রাখার ব্যবস্থা করে, আর এটি তাদের প্রতি আদের প্রতি জুলুম। মৃত্যুর কঠোর যপ্রণা, মরণ মুহুর্তের ভয়ারহ দৃশ্য, ফেরেশতাদের ধমক সব মিলিয়ে যখন তারা সরম সমহার হয়ে পড়বে, তখন তাদের সকল অহংকার চির বিনায় এহণ করেবে, তাদের নৌরাজ্য এবং ধৃষ্টতা কর্পুরের ন্যায় উল্লেখনের তখন তারে বিনীত হয়ে বলবে করেবে। তাদের ভিলিম আরার তোক করেব এক করের অবংক এই হলে কন্ফেররা তখন আঅসমর্পণ করে বলবে, আমরা আল্লাহ পাকের প্রতি আনুগতা প্রকাশ করছি, আমরা বে সমহেই ভালে কাজ করে ক্রেছি

তৰন ফেরেশতাগণ বলবেন, না, তোমহা দৰ সময়ট মন কৰিটিক না কৰিটিক না

তাষ্প্রীরকার ইকরিমা (ব.) বলেছেন, আলোচা আয়াতে যে কাফেরদের উল্লেখ করা হয়েছে তারা হলো সেই কাফের যারা বদরের যুদ্ধে নিহত হয়।

জতএব, তোমরা দোজধে প্রবেশ কর, সেখানে তোমরা চিরদিন থাকর : فَانْخُلُواْ اَبُواَبَ جَهَنَّمَ خُلِيْنِيُّ فَيْهَا তোমানের কোনো ফমি ফিকির কোনো প্রকার ষড়যন্ত্র, কলাকৌশল আল্লাহ পাকের আজাব থেকে তোমানেরকে রক্ষা করতে। পারব না

ভেগনের কারণেই নবীর দাওয়াতকৈ অস্বীকার করত। এর হারা একথাই প্রমাণিত হয় ঈমানের মোকাবিলায় কৃষ্ণরি এবং করে । এর হারা একথাই প্রমাণিত হয় ঈমানের মোকাবিলায় কৃষ্ণরি এবং সত্তোর মোকাবিলায় অহংকারের পরিগতি অপমান এবং লাঞ্চ্না ব্যতীত আর কিছুই নয়। এখানে শরণযোগ্য যে, মক্কার কান্ধেরদেরকে হব নক্তি জিক্তামা করত, মুহাম্মা ক্রিটি কি নাজিল হয়েছে তখন তারা অহংকার করে রবত, একব তো প্রাচীনকালের কিচ্ছা-কাহিনী মাত্র। তাদের এ আপত্তিকর মন্তর্যে ছিল অহংকার। ঈমানের মোকাবিলা মান্দ্রমানি শোকরের মোকাবিলায় না- শোক্ষী এবং বিনয়ের মোকাবিলায় অহংকার। এই অহংকারর শান্তিই তারা দুনিয়া ও আবেরাত উভয় জাহানে তোগ করবে। –াতাফনীরে মাআরেফুল কুরআন, কৃত আরামা ইন্রিস কান্ধলভী (র.), খ. ৪, পৃ. ২০২

া সুত্রাং তাদের উপর আপতিত হয়েছিল তাদেরই মন্দ্র করেছিল তাদেরই মন্দ্র করেছে শান্তি। আর তাদের পরিবেষ্ট্রন করেছিল তাই, যা নিয়ে তারা বিদ্রুপ করত। আল্লাহর নবী-রাসূলগণের শক্রতায় ইতঃপূর্বে যারা তৎপর হরেছিল, দীন ইসলামের মহান শিক্ষাকে যারা উপহাস করেছিল অবশেষে তাদের উপর আগতিত হয় আল্লাহ পাকের আজার। তাদের অন্যায়-অনাচারের জুলুম-অত্যাচারের বিভৎস পরিণাম তারা হচকে দেখতে পায়। বোদান্দ্রেছিতা তথা সত্যন্দ্রেছিত। যাদের বৈশিষ্ট্য হবে পড়ে, যারা সত্যকে তথু বর্জনই করে না, বরং সত্যের প্রতি বিদ্রুপ ও ঠাট্টা করে, তাদের আজার হয়ে অত্যন্ত কঠিন, তাদের আখ্রবন্ধার কেনো পথ থাকে না, তাদের ভাগ্য বিপর্যর হয় অবধারিত, তাবের দুর্তাগের জন্য তারা নিজেরাই হয় দায়ী।

সভ্যদ্রাহীদের উদ্দেশ্যে সভর্কবাণী: পবিত্র কুবজানের এ আয়াতে সভ্যদ্রাহীদের জন্যে রয়েছে বিশেষ সভর্কবাণী। যদিও মন্তার কাষ্টেরনের উদ্দেশ্যে এ সভর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে, কিন্তু এর অর্থ ব্যাপক। পবিত্র কুরজান বিশ্বয়ন্থ। এতে সম্ম্য বিশ্ব মানবের জন্যে রয়েছে হেদায়েত। পবিত্র কুরজানের প্রতিটি সুসংবাদ যেমন সর্বকালের সকল মানুষের উদ্দেশ্যে, ঠিক তেমনিভাবে এর প্রতিটি সকর্কবাণীও সকল দেশের সর্বকালীন মানুষের জন্যে প্রযোজ্য। এ যুগো যারা দীন ইসলামের বিরোধিতা করে এমনকি দীন ইসলামের বিশেষ নিদর্শন টুপি-দাছিক উপহাস করে, আলোচ্য আয়াতের কঠোর সভর্কবাণী ভানের ব্যাপারেও প্রযোজ্য। তানে কাজি অধ্বারিত। এ শান্তির ভয়াবহুতা ভারা তথনই উপলব্ধি করবে, যখন ভারা আল্লারর সঞ্চনীর হবে। বিশেষত যথন ভারা এ ক্ষণস্থায়ী জগৎ থেকে বিদায় নেবে।

সাবেক সোভিয়েত ইউনিয়নে বিগত ১৯১৭ থেকে ১৯৯১ পর্যন্ত দীন ইসলামকে উপহাস করা হয়েছিল। বোখারা, সমরকন্দ, আজাবরাইজান, বাকু, উজবেকিন্তান, তাজকিন্তান সহ বিভিন্ন মুসলিম অধ্যুষিত এলাকার মসজিদ মাদরাসাগুলোকে যারা বন্ধ করে দিয়েছিল, আজ তাদের শক্তি কেন্দ্রগুলো বন্ধ, তারা অপমানিত, লাঞ্ছিত। কিন্তু শান্তি তথু এখানেই শেষ নয়: ববং আবেরাতে হবে কঠিনতর শান্তি।

আনুহ পার্কের প্রতি ইমান আনবে, তাঁর প্রতি অনুগত ও কৃতন্ত ধারুরে তালের তত পরিণতি তথা জান্নাত সুনিন্দিত। যারা আনুহ পার্কের প্রতি ইমান আনবে, তাঁর প্রতি অনুগত ও কৃতন্ত ধারুরে তালের তত পরিণতি তথা জান্নাত সুনিন্দিত। শক্ষান্তরে যারা আন্তাহ পার্কের অবাধ্য অকৃতন্ত হবে, তাঁর বিধানকে অমান্য করবে, এমনকি দীন-ইসলামের কোনো বিধানকে উপহাস করবে তালের শাত্তি অবধারিত। আর এ শাত্তি দুনিয়া আবেরাত উভয় জাহানেই হয়ে থাকে এটি আন্তাহ পাকের আমোঘ বিধান, এর ব্যতিক্রম নেই।

٣٥. وَفَالَ الَّذِينَ اَشَرَكُواْ مِنْ اَهُلِ مَكَّهَ لَوْ شَاء اللَّهُ مَا عَبَدُنا مِنْ دُونْيِهِ مِنْ شَيْ

نَحْنُ وَلاَ أَبِا وَلاَ حَرَّمْنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْعُ ط مِنَ الْبَحَاثِر وَالسَّوَاثِبِ فَإِشْرَاكُنَا وَتَحْرِيْمُنَا بِمَشْبَتِهِ فَهُوَ رَاضٍ بِهِ قَالَ

تَعَالَىٰ كَذٰلِكَ فَعَلَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ ، أَى كَلَّابُوا رُسُلُهُمْ فِيدْمَا جَازُوا بِهِ فَهَلُّ فَعَا عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلْعُ الْمُبِيْنُ

ٱلْابْلَاعُ الْمُبَيْنُ وَلَيْسَ عَلَيْهِمُ هِذَابَةً.

بَعَفْنَاكَ فِيْ هَوُلاَءً أَنِ أَيْ بِأَنْ اعْبُدُوا اللَّهَ وَحُدُوهُ وَاجْنَنِهُوا الطَّاعُوتَ مِ ٱلْآوثَانَ أَنْ عُبُدُوْهَا فَبِمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ فَأَمَنَ وَمَنْهُمُ مَنْ حَصَّتْ وَجَبَتْ عَلَيْهِ الطَّلُلَّةُ فِيْ عِلْم النَّلِهِ فَلَمْ يُؤْمِنْ فَسَيْسُرُوا بِا كُفَارَّ مَكَّةً فِي الْآرَضْ فَانْظُرُواْ كَبُّفَ كَانَ عَاقَبُهُ الْمُكَذِّبِيْنَ رُسُلَهُمْ مِنَ الْهَلَاكِ.

٣٧. إِنْ تَحْرِضُ بِمَا مُحَمَّدُ عَلَىٰ هُذَهُمْ وَقَدَ أَضَلُّهُمُ اللُّهُ لَا تَقْدُرُ عَلَيٰ ذُٰلِكَ فَإِلَّا اللُّهُ لَا يَهْدَىٰ بِالنَّبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ وَالْفَاعِل مِنْ بُضِلٌ مَنْ يُرِيْدُ إِضْلَالَهُ وَمَا لَـهُمْ مِنْ نُتُصِرِبِنَ مَانِعِيْنَ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ .

অনুবাদ :

৩৫. মক্কাবাসী অংশীবাদীরা বলে, আল্লাহ ইচ্ছা করলে আমাদের পিতৃপুরুষেরা ও আমরা তাঁকে ব্যতীত অপর কোনো কিছুর উপাসনা করতাম না এবং তাঁর <u>হুকুম ব্যতীত কোনো কিছু</u> যেমন বাহীরা সায়িবা ইত্যাদি নিষিদ্ধ করতাম না। আমাদের এ শিরক করা ও নিষিদ্ধ করা আল্লাহর ইচ্ছানুসারেই হয়েছে। সূতরাং তিনি এ কাজে সন্তুষ্ট। আল্পাহ তা আলা বলেন, তাদের পূর্ববতীগণও এরূপ করত অর্থাং তারাও রাসলগণ যা কিছু নিয়ে এসেছিলেন তা অস্বীকার করেছিল। সুম্পষ্টভাবে পৌছে দেওয়া ভিন্ন রাসূলগণের উপর অন্য কিছু কর্তব্য আছে কি? না. নাই। সংপথ কবুল করানো তাঁদের দায়িত নয়। 🗘 এটা এ স্থানে না-বোধক 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। । সুস্পষ্টভাবে পৌছানো الْبَلَاغُ ٱلْمُبِيِّنُ

٣٦ ৩৬. এদের निकि एयमन প্রেরণ করেছি তেমন প্রত্যক সম্প্রদায়ে আমি এ নির্দেশসহ রাসল প্রেরণ করেছি যে, তোমরা আল্লাহর ইবাদত কর তাঁকে এক বলে স্বীকার কর এবং তাগৃত অর্থাৎ প্রতিমাসমূহের উপাসনা বর্জন কর । অতঃপর তাদের কতককে আল্লাহ সৎপথে পরিচালিত করেন ফলে তারা ঈমান গ্রহণ করে এবং তাদের কতকের উপর আল্লাহর জ্ঞানানুসারে পথ-ভ্রান্তি অবশ্যম্ভাবী হয়ে পডেছিল। ফলে তারা ঈমান গ্রহণ করেনি। সুতরাং হে মঞ্চার কাফেরগণ! তোমরা পৃথিবী পরিভ্রমণ কর এবং লক্ষ্য কর যারা রাসূলগণকে মিথ্যা জেনেছে তাদের কি ধ্বংসকর পরিণাম হয়েছে! حُنَّتُ এ স্থানে অর্থ অবশ্যম্ভাবী হয়ে পড়েছিল।

> ৩৭. হে মুহাম্মদ! আল্লাহ যখন এদেরকে পথভ্রষ্ট করেছেন তখন ডুমি যদি এদের হেদায়েত করতে আগ্রহী হও তবু তা পারবে না <u>কেননা আল্লাহ</u> যাকে পুথন্রষ্ট করেছেন যার বিশ্রান্তির তিনি ইঙ্গা করেছেন তাকে তিনি সংপথে পরিচালিত করেন না এবং তাদের কোনো সাহায্যকারী অর্থাৎ আল্লাহর আজাব হতে तकाकाती नारे। ﴿ يَهْدَى اللَّهُ عَلَى वा কর্ত্বাচ্য ও يِنَا ، لِلْمَغْعُولِ বা কর্মবাচ্য উভয়রপেই পাঠ করা যায়।

اجْمَهَا دهم فيها لا يَبْعَثُ اللَّهُ مَا تَّهُوْتُ مَا قَالَ تَعَالَمُ، بَلَمُ، يَبْعَثُهُمُ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا مَصْدَرَان مُوَكُّدَان مَنْصُوبَانِ مِ فَعُلِهِ مِنَا الْمُ فَكَّرِ أَيْ وَعُدَ ذُلِكَ وَعُدًّا وَحَقَّهُ حَقًّا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ أَيْ أَهْلُ مَكَّةً لَا يَعْلَمُونَ ذُلكَ ـ

روب بريب المُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَدِّرُ الْمُعَالِمُ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الْمُقَدِّرُ لَهُمْ الَّذِي بَخْتَ لِغُونَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ فِبْهِ مِنْ أَمْرِ الدِّيْنِ بِتَعْذِيبِهِمْ وَإِثَابَةِ الْمُؤْمِنِينَ وَليَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُواْ ٱنَّهُمْ كَانُوا كُذَبِيْنَ فِي انْكَارِ الْبَعْثِ .

الْجَادَةُ وَقَوْلُنَا مُبْتَدَأً خَبَرُهُ أَنْ نَقُولُكَ كُنْ فَيَكُونُ أَيْ فَهُوَ يَكُونُ وَفَيْ قَرَاعَ بِالنَّصَبِ عَـ طُفًا عَـلِمُ، نَقُولُ وَالْأَبُهُ لِتَقْرِيْرِ الْقُدْرَةِ عَلَى الْبَعَثِ .

. ٤. إِنْتُمَا قَنُولُنَا لِشَيْعَ إِذَا أَرَدُنْهُ أَيْ أَرَدُنْكُ

মারা যায় আল্লাহ তাকে প্নর্জীবিত কর্বেন ন আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন হাঁচ, নিশ্চয় তিনি তাদেরকে প্রকৃথিত কর্বেন এত্রিষ্ট্রে ওঁরে প্রতিশ্রুতি অবশাই সতা কিন্ত অধিকাংশ মান্য অর্থাৎ মকাবাসীরা তা অবগত নয়। 🚉 🛍 হিলভ দুঢ়তার সাথে।

: (ক্রিয়ার উৎস) مُصْدَرُ अंद्रा উভয়েই مُصْدًا ... مَغُنا অর্থাৎ জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে। সম্ধাতৃজ উহ্য ক্রিয়ার মাধ্যমে 🚅 🚉 ফাতহাযুক্ত] রূপে ব্যবহৃত হয়েছে। মূলত ছিল أعَدُ ذُلْكَ عَدُا حَقَّدُ حُقًا

পণ্যফল সম্পর্কিত দীনের বিধান সম্পর্কে তারা ম'মিনদের সাথে মতানৈক্য করত তা তাদেরকে স্পষ্টভাবে দেখাবার জনা এবং সতা প্রত্যাখ্যানকারীরা যেন জানতে পারে যে, পুনরুত্থানকে অস্বীকার করায় তারাই ছিল মিথ্যাবাদী। সেজন্য তিনি তাদেরকে পুনরুথিত করবেন। بِيُبَيِّنَ এটা এ স্থানে উহ্য वा সংशिष्ट । مُتَعَلَّقٌ किय़ात माथ्य بَعْفُهُمْ

৪০, আমি কোনো কিছু চাইলে অর্থাৎ তার অন্তিত দিতে চাইলে আমার কথা কেবল এই যে, আমি বলি, 'হও' ফলে তা হয়ে যায়: পুনরুখানের উপর আল্রাহর কুদরত সূপ্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে এ আয়াতটি আন: হয়েছে। 🛍 बें এটা केंद्र বা উদ্দেশ্য। كُوْنُ الْ এটা 🚅 বা বিধেয়। 🛣 এটা অপর এক কেরাতে [ফাতহা] نَمَتْ এর সাথে عَطْف বা অন্যুরূপে - نَقُدُلُ সহও পঠিত রয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

ু এ বৃদ্ধিকরণ দ্বারা সেই সংশয়ের জবাব দেওয়া হয়েছে যে, কাফের মুশরিকদের এ কথা বলা যে : فَعُولُمُهُ فَهُو رَاضِ আমাদের শরিক করা এবং কোনো জিনিসকে হারাম করা আল্লাহর ইচ্ছা ও চাহিদার ভিত্তিতেই হয়ে থাকে, একথা তো একেবারেই ঠিক। কেননা আল্লাহর ইচ্ছা ব্যতীত তো কোনো কিছুই হতে পারে না। এরপরও এটা অস্বীকার করা ও প্রতিহত করার কি ট্রান্সেশাঃ

ं बाता এই সংশয়েরই জবাব দেওয়া হয়েছে। জবাবের সারসংক্ষেপ হলো এই যে, আল্লাহর مُشَرِّرُ أَضِ بِهِ عَج বরাদা বারা তাদের উদ্দেশ্য হলো আল্লাহর সন্তুষ্টি ও মনঃপুত হওয়া। অথচ 🚈 এবং 🛵 নিএর জন্য রেজামন্দি জরুরি নয়। वादा करत हैंजिल करत निरारक्षन त्य, उज्ज्ञी اللَّهِيُّومُ البُّهِيُّمُ البُّهِيُّنُ अवारन السُّهُ البَّهِيُّنُ अर्थेद (कर्त र्वें क्ला इरसरह )

क्रमेश **ब्रह्मकोत अस्ति-क**रन (वह क्र)−०० (क)

ে এতে মুযাফ উহা হওয়ার প্রতি ইনিত রয়েছে। কেননা نَفْسَ أَرْفَانُ প্রকে বেঁচে থাকার কোনো উদ্দেশ্য स بِيْصَالُ الِيَّ الْمَيْطُلُوْبِ का व्रा উদ্দেশ্য হুলো بِيْصَالُ الِيَّ الْمَيْطُلُوْبِ وَالْمَامِّنَ عَلَيْكُ হয়ে গেল যে, হেদায়েত ও রাহনুমায়ী তো তাঁত এরপরও ত্রিপরও তার কি উদ্দেশ্যি

َ يَغْيِرُ عَلَىٰ ذُلِكَ – এতে ইপিত রয়েছে যে, يَحْرَضُ - إِنْ يَعْرِضُ عَلَىٰ ذُلِكَ – عَوْلُـهُ لَا يَشْبِرُ وَ عَمْرُضُ عَلَىٰ ذُلِكَ – এত ইংলা তুল কুই تَنْ يَبْسِلُ , এই বার কুই এই এই شَوْلُـمُ بِالْبِسْنَاءِ لِلْمُفْعَوْلِ إِنَّ مَنْ بُضِكُ اللَّهَ لَا بَهَدِىْ إِلَبَهِ لِعَدَم تَغْيِبْر فِعْلِ اللَّهِ تَعَالَى , अर्थ राना अहे

نَهَى होता वाखर्विक बहुँठा उपल्पा हर जरव एका दश्मारराजत مَنَّ بِنَضْلُ विंता वाखर्विक बहुँजा उपल्पा हर जरव एक

করার কোনো প্রয়োর্জন নেই।

व स्वातरण्त उरला वर रा, أَيْبَيِّنَ مُتَعَلِّقَ بَيَبِعَثُهُمُ الْمُقَدُّرُ -এর সাথে يُعْلَمُونَ كَاهُ -এর সাথে بَعْلَمُونَ وَهُ -এর সাথে নর وَهُ مَا يُعْلَمُونَ كَا يَعْلَمُونَ وَهُ عَلَمُ عَلَمُ وَعُلَمُ وَعُلَمُ وَعُلَمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ عَلَمُ عَلَمُ وَعُلِمُ واللّٰ مِنْ عُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَاللّٰ عُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعُلِمُ وَعِلْمُ عِلْ

- مُعَلُّ 9. نَصَبُ : এতে ইन्निত तस्साह स्य, উर्छ। पूर्विजामीत अवत ईस्सर्हि आर्त क्रूमला हेस्स : فَوْلُكُ أَيْ فُهُوَ سُكُوْنُ रहारह । जात याता عَكُون - वत कवाव वरल مَنْصُوبٌ वरलाहन এটा ठिक नग्न । रकनना উত्य भागनावर এक । जया -এর সুরভে -نَصَبْ । द्वें। تَغَايِرُ वर पात এটा عَبَيْ جرابُ اَمَرْ कराराছ या, প্রথমটা দ্বিতীয়টার জন্য سَبَبْ عرابُ اَمَرْ ेवस । यिन أَمُكُوَّنُ) مَوْجُودُ वत डेंशव बाठक रस بَوَابُ اَمُرُ عَرَابُ اَمُرُ अत डेंशव बाठक रस المُكَوَّنُ أ হরে ৷ كَوْنَ অর্থাৎ দুটি كَوْنَ হওয়া আবশ্যক হবে যে, তাদের একটি অপরটির كُونَ হওয়া

. व हेवातर वृष्टित छिलागा हरता वह अन्नरक थिरिश का या. قَوْلُهُ وَالْآيِلَةُ لِلتَقْرِيْسِ الْقُدْرَةُ عَلَى الْبَغَثْث श्रव خطّاب अवता مُعْدُرُمُ इंग्रत् । अवता تُعْصِبُل حَاصِل حَاصِل अंज्ञाहत् वानी كُنّ श्रिरता تُمُوَّجُوَّدُ - قَدْرَتْ عَلَى الْبَعْث أُبَعْث (رُكْن) , अत छेल्पना के इत या अप्रवत : उंडरत प्रांत हता, أَمَعْدُمُ के के बो अपनाक والمُعالِين के के बो अपनाक हता वा अपवत : وَمُعْدُمُ مُعَالِمُ مُ প্রমাণ করা ও سُرْعَةٌ فَي الْإِيْجَاد তথা দ্রুত অস্তিত্বে আসা। কাজেই এখন আর কোনো প্রশ্ন নেই।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

कात्फदानत अधम अत्मद हिल এই त्य, आल्लार जा आला आमात्मत कुरुत, निद्रक ७ : فَقُولُمُ وَقَالَ الَّذِيْنَ أَشْرَكُوا البخ অবৈধ কাজকর্ম পছন্দ না করলে তিনি সজোরে আমাদেরকে বিরত রাখেন না কেনং এ সন্দেহ যে আসার তা বর্ণনার অপেক্ষা রাখে না। তাই এর জওয়াব দেওয়ার পরিবর্তে তথু রাসূলুক্লাহ 🚟 -কে সান্ত্বনা দেওয়া হয়েছে যে, এহেন অনর্থক ও বাজে প্রশু ওনে আপনি দুঃখিত হবেন না। সন্দেহটি যে আসার, তার কারণ এই যে, আল্লাহ তা'আলা যে মূল তিত্তির উপর এ দৃশ্যজগতের ব্যবস্থাপনা প্রতিষ্ঠিত করেছেন, তাতে মানুষকে সম্পূর্ণ ক্ষমতাহীন রাখা হয়নি। তাকে একপ্রকার ক্ষমতা দান করা হয়েছে। এ ক্ষমতাকে সে আল্লাহর আনুগত্যে প্রয়োগ করলে পুরস্কার এবং নাফরমানীতে প্রয়োগ করলে আজাবের অধিকারী হয়। কিয়ামত এবং হাশর ও নশরের যাবতীয় হাঙ্গামা এরই ফলশ্রুতি। যদি আল্লাহ তা'আলা সবাইকে আনুগত্যে বাধ্য করতে চাইতেন, তবে আনুগত্যের বাইরে যাওয়ার সাধ্য কার ছিল? কিন্তু রহস্যের তাগিদে এরূপ বাধ্য করা সঠিক ছিল নাঃ ফলে মানুষকে ক্ষমতা দেওয়া ছিল? কিন্তু রহস্যের তাগিদে এরপ বাধ্য করা সঠিক ছিল না ফলে মানুষকে ক্ষমতা দেওয়া হয়েছে। সুতরাং এখন কাফেরদের একথা বলা যে, আমাদের ধর্মমত আল্লাহর কাছে পছন্দ না হলে আমাদের বাধা করেন না কেন। একটি বোকামি ও হঠকারিতা প্রসূত প্রশ্ন বৈ নয়।

উপমহাদেশেও আল্লাহর কোনো রাসূল আগমন করেছেন কি? كُلِّ أُمَّةٍ رَسُوْلًا वेर আরও একটি আয়াত থেকে বাহাত একথাই জানা যায় যেঁ, উপমহাদেশীয় এলাকাসমূহেও আল্লাহ তা আলার وَإِنْ مِنْ أَمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيسْهَا نَذِيْرُ পর্মান্তর অবশ্যই আগমন করে থাকবেন। তিনি হয় এখানকারই অধিবাসী হবেন, না হয় অন্য কোনো দেশের হবেন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে سِنْ تَدْبِير يَا أَنَاهُمْ مِنْ تَدْبِير अविনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে রাসূলুলাহ 🕮 যে উন্মতের কাছে প্রেরিত হয়েছেন, তার্দের কাছে তাঁর পূর্বে কোনো রাসূল আগমন করেননি। এর উত্তর এরপ হতে পারে যে, এখানে বাহাত আরব সম্প্রদায়কে বুঝানো হয়েছে, যাদেরকে রাস্লুল্লাহ 🚟 -এর নবুয়ত ছারা সর্বপ্রম সম্বোধন করা হয়েছে। তাদের মধ্যে হয়রত ইসমাঈল (আ.)-এর পর কোনো পয়গম্বরের আগমন হয়নি। এজন্যই কুরআন পাকে তাদেরকে امبين। নামে অভিহিত করা হয়েছে। এতে অপরিহার্য হয়ে পড়ে না যে, অবশিষ্ট বিশ্বেও রাস্লুরাহ 🚃 -এং পূর্বে কোনো পয়গন্বর আন্তেননি :

সতে সক্ষিত্ৰ সংগ্ৰহ কৰিছি। আৰু কৰিছি। আৰু কৰিছিল। আৰু কৰিছিল। আৰু কৰিছিল। আৰু কৰিছিল। আৰু কৰিছিল। আৰু কৰিছিল। ক্লান্তৰ মধ্যেই বাসুল প্ৰেৰণ কৰেছি। এই নিৰ্দেশ দিয়ে। যে তোমনা এক আল্লাহ পাকেন নন্দেশি কৰু, মিধ্যা উপান্যনের পেকে দূরে থাক।

যুগে যুগে বিভিন্ন দেশ ও পরিবেশে নবী-রাসূলগণ এভাবে মানুষকে তৌহিদে বিশ্বাস স্থাপনের জন্য আরবান জানিয়েছেন এবং কুফর, শিরক ও নাফরমানি থেকে আত্মরক্ষা করার নির্দেশ দিয়েছেন।

পুনকুখান আলৌ কঠিন নয় : আরু মানবজাতির পুনকুখান আলোহ পাকের জন্যে কোনো কঠিন কাজই নয় কোননা আলোহ পাকের বাবস্থানা হলো এই ﴿ اَيْكُمْ لَكُونُ إِذَا أَرْضُكُ إِنَّ الْمُؤَالِّمُ كَا يَعْمُ وَالْمُ الْمُؤَالِّمُ كَا الْمُؤَالِّمُ اللَّهِ وَهُمَّ الْمُؤَالِّمُ اللَّهِ وَهُمَّ الْمُؤَالِّمُ اللَّهِ وَهُمَّ اللَّهِ وَهُمَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمَّ اللَّهُ وَهُمَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمَّ اللَّهُ وَهُمَّ اللَّهُ وَهُمَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعُلِّقُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ الْمُواللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপথী (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে কিয়ামত সংঘটিত হওয়ার কথা ঘোষণা করা হয়েছে। বন্ধুত আল্লাহ পাক সমগ্র বিশ্বকে সৃষ্টি করেছেন তাঁর কুদরত হেকমত এবং শক্তিতে কোনো কিছুর সৃষ্টি অন্য কিছুর অভিত্বের উপর নির্তরশীল নয়, বহং প্রত্যেকটি সৃষ্টিই আল্লাহ পাকের ইচ্ছার উপর নির্তরশীল । এজনাই যখন কোনো কিছুরই অভিতৃ ছিল না এবং কোনো কিছুর সৃষ্টিত ও ছিলনা তখন তিনি সমগ্র বিশ্বজ্ঞাৎ এবং তার মাঝে যা কিছু আছে, সব কিছু সৃষ্টি করেছেন। আর তাই দ্বিতীয়বার এসব কিছু সৃষ্টি করা তার পক্ষে আনৌ কঠিন কান্ধ নয়। কেননা কোনো কিছুর সৃষ্টির জন্যে আল্লাহ পাকের ইচ্ছা হুওয়াই যথেষ্ট।

যথেত আৰু হ্যায়র। (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী ﷺ বলেছেন, আন্তাহ পাক ইবপাদ করেছেন যে, আমার বান্দা আমাকে মিথা জ্ঞান করেছে, অথত তার জনা তা পোচনীয় ছিল না। আর আমার বান্দা আমাকে গালি দিয়েছে, আর এ কাজটিও তার জনা উচিত হয়নি। আমাকে মিথাজ্ঞান করা হলো এই যে বান্দা বলেছে, যেতাবে আন্তাহ পাক সর্বপ্রথম আমাকে সৃষ্টি করেছেন, এতাবে বিতীয়বার আর স্কাল করেছেন লাভ অব বান্দার পালি দেওয়ার কথা হলো এই যে, সে বলেছে আন্তাহ পাক সন্তানসন্তাতি গ্রহণ করেছেন, এথাত আমি এক, অন্বিতীয় কারো মৃথপেন্সী নই, আমি কারো পিতাও নই, পুরাও নই, আমার কোনো দৃষ্টান্তও নেই।

হযরত আন্দুরাহ ইবনে আববাস (রা.) বর্ণিত হাদীসে রয়েছে যে, বান্দার গালি দেওয়া হলো এই যে, সে বলেছে আমার স্তানসম্ভতি রয়েছে অথচ আমি ব্রী বা সন্তান এহণ থেকে সম্পূর্ণ পবিত্র। শ্বস্থারী শরীফা

### অনুবাদ :

১ । ৪১ মক্কাবাসীদের পক্ষ হতে কষ্ট পেয়ে অত্যাচারিত হওয়ার পর যারা আরাহর পথে তাঁর দীন প্রতিষ্ঠা করার মানসে হিজরত করে এরা হলেন রাস্ল করার মানসে হিজরত করে এরা হলেন রাস্ল তিকানা দেব তাদেরকে অবতারণ করাব উত্তর আবাসে অর্থাৎ মদিনায়। কর্মান এটা এ স্থানে উত্থা মওস্ফ ঠানএর সিফত। আর পরকালের পুরস্কার অর্থাৎ জান্নাত অবশাই অধিকত্র বড় মহান হার যদি তারা অর্থাৎ কাফেররা বা হিজরত হতে যারা পকাতের রয়েছে তারা জ্ঞানত যে, মুহাজিরদের জন্য কি মর্যাদা বিদ্যমান তবে নিক্যর তারা এদের অনুসরণ করত।

- ৪২. এরা তারা <u>যারা</u> মুশরিকদের পীড়নের সমুথে ও দীন প্রকাশের তাগিদে হিজরতের বিষয়ে <u>ধ্রের্যধারণ করে</u> <u>ও তাদের প্রতিপালকের উপর নির্ভর করে।</u> তিনি তাদেরকে তাদের ধারণার অতীত স্থান হতে জীবিকার বাবস্তা করবেন।
- . ১৮ ৪৩. তোমার পূর্বেও আমার প্রত্যাদেশসহ মানুষ ভিন্ন

  আর কাউকেও পাঠাইনি ফেরেশতা পাঠাননি

  তোমার যদি তা না জান তবে উপদেশ

  অধিকারীদেরকে অর্থাৎ তাওরাত ও ইঞ্জিনের

  বিষয়ে জ্ঞানের অধিকারীদেরকে জিজ্ঞাসা কর।

  কেননা তারা তা জানে। মু'মিনরা হযরত মুহামদ

  কেবলক তা হতেও অধিক বিশ্বাস করে থোক।
- . £ £ ৪৪. আমি তাদেরকে প্রেরণ করেছিলাম স্পষ্ট নিদর্শন প্রমাণাদি ও গ্রন্থসহ এবং তোমার প্রতিও উপদেশ অর্থাৎ আল-কুরআন অবতীর্ণ করেছি এতে মানুষের জন্য হালাল-হারাম ইত্যাদি যে বিধান অবতীর্ণ করা হয়েছে তা সুস্পষ্ট করে দেওয়ার জন্য যাতে তার এতে চিন্তা করে। আনতর শিক্ষা গ্রহণ করে।

  আত চিন্তা করে। অনতর শিক্ষা গ্রহণ করে।

  আইটি এটা এ স্থানে উহ্য বিকারন সাথে

- . وَالَّذِيْنَ هَاجُرُوا فِي اللَّهِ لِإِقَامَةِ دِيْنِهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا فِي اللَّهِ لِإِقَامَةِ دِيْنِهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا فِالْآذَى مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ وَهُمُ النَّبِي عَقْ وَاصْحَابُهُ لَنْبَوَنَنَّهُ مُ نُنْزِلَنَّهُمْ فِي النَّذَيْبَ دَارًا حَسَنَةً وَهِي النَّذَيْبَ دَارًا حَسَنَةً وَلَاجُرُ الْإَخِرَةِ آَى الْجَنَّةِ آكُبُرُ مَ الْعَظَمُ لَوْ كَانُوا بَعْلَمُونَ آَى الْجَنَّةِ آكُبُرُ مَ الْسُهِجْرَةِ مَا الْسُهِجْرَةِ مَا لِلْمُهَاجِرِيْنَ مِنَ النَّهِ بُحَرَةٍ مَا لِلْمُهَاجِرِيْنَ مِنَ الْكَرَامَةِ لَوْافَقُوهُمْ.
- . هُمُ الَّذِيْنَ صَبَرُواْ عَلَى اَذَى الْمُشْرِكِيْنَ وَالْهِجُرَوْ لِاظْهَارِ الدِّيْنِ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَسْتَوكَّلُونَ فَيَسْرُزُقُهُمْ مِنْ حَبِّثُ لَا يَسْتَوكَّلُونَ فَيَسْرُزُقُهُمْ مِنْ حَبِّثُ لَا يَحْتَسِبُونَ .
- . وَمَا آَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ الَّارِجَالَا نَوُحِيُ الَّبُهِمْ لاَ مَلَابُكَةَ فَسْنَلُواْ آَهْلَ الدِّدُمِ الْعُلَمَاءَ بِالتَّوْرَةِ وَالْانْجِبْلِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ذٰلِكَ فَإِنَّهُمْ يَعْلَمُونَهُ وَاَنْتُمْ النِّي تَصْدِيْقِهِمْ اَقْرَبُ مِنْ تَصْدِيْقِ النِّي تَصْدِيْقِهِمْ اَقْرَبُ مِنْ تَصْدِيْقِ الْمُؤْمِنِيْنَ بِمُحَمَّدٍ عَلَى اللَّهُ.
- . بِالْبَيِّنْتِ مُتَعَلِّقُ بِمَحُدُّوْفِ أَيْ اَرْسُلْنَا هُمْ بِالْحُجِعِ الْوَاضِحَةِ وَالزُّبُرِ الْكِتْبِ وَاَنْزَلْنَا الْبُلْكَ اللَّذِكْرِ الْقُرْانَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلُ النِيهِمْ فِيْهِ مِنَ الْحَلَالِ وَالْحَرَامِ وَلَعَلَّهُمْ بَسَنَفَكُرُونَ فِيْ فَيْهِ مِنَ الْحَلَالِ فَيَعْتَبُرُونَ .

ee . (१) कर रह रह रह रह है है। الْــــَــَكُــرَات السَّيَّات بالنَّبِي عَلَيْهُ فِي دار النُّدُودِ مِنْ تَقْيِيْدِهِ أَوْ تَتْلِهِ أَوْ اخْرَاحِهِ كَمَا ذُكِرَ فِي الْآنَفَالِ أَنْ يَخْسِفَ اللَّهُ بِهِمُ الْاَرْضَ كَفَارُونَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَبْثُ لَا يَشْعُرُونَ أَيْ مِنْ جِهَةِ لَا تَخْطُرَ بِبَالِهِمْ وَقَدْ أَهْلَكُواْ بِبَدْرِ وَلَمْ يَكُونُوا يَقَدُرُوا ذُلكَ.

ही हैं. हेरे अफ्त व उपकावालरान <u>वरात हला-किहा काल</u> याबाकाल है. أَوْ يَأَخُذُهُمْ فِي تَقَلُّبُهِمْ فِي ٱسْفَارِهُمْ لِلسَّجَارَةَ فَمَاهُمْ بِمُعْجِزِيْنَ بِفَائِتِيْنَ الْعَذَابَ

شَبْئًا فَشَبْئًا حَتُّم يُهَلِكَ الْجَمْيِعُ حَالٌ مِنَ الْفَاعِيلِ أَوِ الْمَفْعُولِ فَالَّا رَبُّكُمُ لَرَؤُكُ رَّحَيْمُ حَيْثُ لَمْ يُعَاجِلْهُمْ بالْعَقَّرْبَة.

لَهُ ظِلُّ كَشَجَر وَجَبَل يَتَفَتَّبُوا يَصِبُلُ ظِلَالُهُ عَنِ الْبَهِيْنِ وَالشَّعَاثَلِ جَهُعُ يِنْهَالِهِ أَيْ عَنْ جَالِبِينِهَا أَوَّلَ النَّهَارُوَأَخَرَهُ سُجَّدًا لِلَّهِ حَالُ أَيْ خَاضِعِينَ بِمَا يُرَادُ مِنْهُ وَهُمْ آيُ النَّظْلَالُ ذُخْرُوْنَ صَاغِرُوْنَ نَزَلُوا مَنْزِلَةَ الْعُقَلَاءِ.

বন্দী বা হত্যা কিংবা বহিষ্কার করার মতে। কুচক্রান্ত করে যেমন সূরা আনফালে উল্লিখিত হয়েছে তারা কি এ বিষয়ে নিরাপদ হয়ে গেছে যে, কারুনের মতো আল্লাহ তাদেরকেসহ জমিন ধসিয়ে দেবেন না ভথবা এমন দিক হতে তাদের উপর শান্তি আসরে না যা তাদের ধারণাতীত। যে স্থান হতে শান্তি আসার কল্পনাও তাদের মনে আসরে না: বদর যন্তে এর ধ্বংস হয়েছিল অথচ তাদের এটার অনুমানও হয়নি र مَوْصُوْف एक अहात है है النَّسَيَّنَاتُ বিশেষিতব্য শব্দ र्विक्त - वा বিশেষণ

তিনি তাদেরকে ধত করবেন নাং এরা তো অপরাগকারী নয়। শাস্তি এডিয়ে যাবার নয়।

کی از بَاخُذَهُمْ عَلَىٰ تَبَخُونُ و لا £V 8٩. <u>अथवा अफ़त्तक जिति</u> क्यास्य <u>शुन्न क्वाद शिं</u>डिक বিধত করবেন নাং শেষে একদিন তার: সকলেই ধ্বংস হয়ে যাবে। তোমাদের প্রতিপালক তো অবশ্যই দয়র্দ্র, পরম দয়ালু। তাই তিনি এদের বিরুদ্ধে শাস্তি षर्थ क्रमानसः عَنْسُونِ अर्थ क्रमानसः अन् فَاعِلْ जियात) الْخُدُمُمُ ﴿ قَالَ عَلَىٰ تَخَوُّبُ ١ शाउरा ا বাঁ ভাব مَعْدُ لُ অর্থাৎ কর্ম হতে مَعْدُ لُ বাঁ ভাব ও অবস্থাবাচক পদ।

हें कहन हैं कहन करत ना आझारत के नाक करत ना अध्याहत के नाक करत ना आहारत के नाक नुष्टे कहन करते ने के প্রতি যেগুলোর ছায়া বিদ্যমান যেমন বক্ষ, পবর্ত ইত্যাদি সেইগুলোর ছায়া বাধ্যগতভাবে সেজদাবনত থেকে যে বিষয়ের নির্দেশ দেওয়া হয় তার অনুগত থেকে দিনের শুরুতে ও শেষে ডানে ও বামে উভয় नित्क एल পर्जु? اَ الْمُتَعَانِينَ - एता शर्जु : النَّسَعَانَ الْمُتَعَانِينَ الْمُتَعَانِينَ الْمُتَعَانِينَ ا वा जव مَالُ وَلَكُ سُجُنًا ؛ वह कहका عَالُ वा जव ও অবস্থাবাচক পদ। এ স্থানে অর্থ, নির্দেশের সামনে অনুগত। ঠুইট অর্থ একান্ত বাধ্যগত। এ স্থানে বিবেকবান প্রাণীর ক্ষেত্রে ব্যবহৃত রীডি অনুসরণ করা হয়েছে।

- أَرُلِيَّهِ يَسْجُدُ مَا فِى السَّمَوَاتِ وَمَا فِى الرَّرَضِ مِنْ دَابَّ إِنَّ نَسَمَةٍ تَدُبُّ عَلَيْهَا الْرَضِ مِنْ دَابَةٍ إِنَّ نَسَمَةٍ تَدُبُ عَلَيْهَا الْنَ مِنْ وَغَلَبَ فِى الْنَّيْمِانِ يَسْعَا يُرَادُ مِنْهُ وَغَلَبَ فِى الْاِتْمَانِ يِسْعَا مَالاً يَعْقِبُ لُ لِيكَفْرَتِهِ وَاللَّهِ لَيْ لَيْ عَلْمِ اللَّهِ كُيْرِ تَفْضِيلًا وَهُمْ لَا يَسْتَكُيْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ.
   لَا يَسْتَكُيْرُونَ يَشَكَيْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ.
- ٥٠. يَخَافُونَ أَى اَلْمَلاتِكَةُ حَالُّمِنْ ضَمْيْرِ
   يَسْتَكْيرُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوقِهِمْ حَالرُّمِنْ
   هُمْ أَى عَالِيبًا عَلَيْهِمْ بِالنَّقَهْرِ
   وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ بِهِ.
- 8৯. <u>আল্লাহকেই সেজদা করে</u> অর্থাৎ তার নির্দেশ পালনে বাধ্যগত <u>যা কিছু আছে আকাশমওলীতে, আর পৃথিবীতে যে সমস্ত প্রাণী আছে সেই সমস্তও এবং কেরেশতাগণও মর্যাদা বিধান হেতু এদের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। <u>তারা কেউ</u> তার ইবাদত করা হতে অহংকার করে না উদ্ধৃত্য প্রদর্শন করে না । 

  করে না ا 

  -বিবেক-বোধহীন বস্তুর সংখ্যা যেহেতু বেশি সেহেতু এ স্থানে 

  এ স্থানে 

  -এর ব্যবহাররের প্রাধান্য দেওয়া হয়েছে।

  আর্থাৎ যে সমস্ত প্রাণী পৃথিবীতে বিচরণশীল।</u>
- ৫০. এরা ফেরেশতারা ভয় করে এদের উপর পরাক্রমশানী এদের প্রতিপালককে এবং যা আদেশ করা হয় এরা তা করে। ﴿

  قَا مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

## তাহকীক ও তারকীব

এ বৃদ্ধিকরণে সেই প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে যে, بنى اللّٰم এর মধ্যে । فَوْلُكُ وَفُلُمُ وَيْنِيهُ - مُهَاجِرُتُ পদটি اللّٰهُ পদট - بنى اللّٰم اللّٰهِ এর بنيه اللّٰهِ পদট وَاللّٰهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ عَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلْ

ছন্তর, উত্তরের সার্ কথা হলো, وَعَيْ اللَّهِ অর্থ হরেছে এবং مُصَانَّ উহা রয়েছে فِي اللَّهِ অর্থা وَق لِدِيْنَ اللَّهِ অর্থা وَعِي اللَّهِ

अबावनात नित्क देविए : قَـوْلُـهُ أَنَى ٱلْكُفَّارُ وَالْمُتَخَلَّوُنُ عَنِ الْهِجْرُوَ وَالْمُتَخَلَّفُونُ عَنِ الْهِجْرُوَ مَعَمَا عَرَقَادُ مَعَادُ अबावनात नित्क देविए : قَـوُلُـهُ أَيْ ٱلْكُفَّارُ وَالْمُتَخَلَّفُونُ عَنِ الْهِجْرُو

। रख़रह مَفْعُول हि - بَعْمَلُونَ विष्ठ : قَوْلُهُ مَا لِلْمُ هَاجِرِيْنَ

े এর জবাব উহা রয়েছে ؛ وَهُمُ عُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا كُولُكُ لَـ وَافَـ قُولُكُ لَـ وَافَـ قُولُكُمْ

- এর জবাব, या छेरा রয়েছে। إِنْ شَرْطِبَّة अंग राला : قَتُولُهُ فَاِلَّهُمْ لِيَ غَلَمُوْنَهُ

وَنِيْ مَعَهُ كَا ٱرْسُلْنَا वरारः; উল্লিখিত مُتَمَلِّقُ करारः وَالْمَالِيَّةِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مُتَعَلِّقُ المَحْدُّوْفِي وَعَادِ مَا ٱرْسُلْنَا عَلَيْهُ اللَّهِ مُتَعَلِّقُ مَعَدُ اللَّهِ مَتَعَلِّقُ مَعَدُ اللَّهِ مَتَعَلِّقُ مَعَدُ اللَّهِ مَتَعَلِّقُ مَعَدُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعْدَ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ مَعَدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَادًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ مُعَدِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ مُعَادِّدًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَادًا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعِلِّدًا اللَّهُ اللَّ

্ এটা দারা السُّكَوْرَاتِ হওয়ার কারণের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।

ं - ی म्लवर्ग । स्वर्ग ( وَدِدُمُدَكَّرُ غَانِبْ هه-مُضَارِعْ कार्य تَنِیْ कार्य : فَقُولُهُ يَتَفَيِّغُ ا سال अर्थ करक गण

كَانْ का यद्देश अरू गोरेड वर गोरेड की इसरवा عَلَىٰ تَكَرُّنِ अर्थी : ﴿ قَلُولُـهُ هَـَالٌ مِنَ الشَّعَاعِلَ أو الحَمَامُ इसरह अथव إِنْ الْمُنْ الْمُعَامِّرِةِ إِنْ الْمُنْفُعُولِ : عَلَامًا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

এর বহুবচন নেওয়া ون , দারা ون , এর বহুবচন নেওয়া হ'ব উভ এই সংশারের জবাব রয়েছে যে, و الْمُكَوَّلِ وَالْمُعَلَّمُ হয়। আর ون هـ - دَاِعِرُونَ নয় অথচ এর বহুবচন أَرْجُرُنَّ নয় অথচ এর বহুবচন دَارِي الْمُكَوِّلِ وَاللهِ ظِيْلًا

### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

এর ব্যাখ্য : النَّبِيِّ مَا جَرُوا فِي النَّبِيَ مَا جَرُوا فِي النَّبِي مَا جَرُوا فِي النَّبِي النخ অৰ্থ - দেশ ত্যাগ করা । আল্লাহর জন্য দেশ ত্যাগ করা ইসলামে এটি বড় ইবাদত । রাস্লুল্লাহ ﷺ বলেন । বিশ্বনিধ্যা করা আল্লাহর জন্য পূর্বে মানুষ যেসব তনাহ করে (ইজরত সেওলোকে খতম করে দেয় । ইজরতের কোনো কোনো করে স্থায় করজ, ওয়াজিব এবং কোনো কোনো অবস্থার মোন্তাহাব ও উত্তম হয়ে থাকে। এর বিজ্ঞারিত বিধান সূরা নিসার ৯৭ করে আয়াত ত্যাক্ষিক একাক ক্রিন্দি নুক্তি নিশ্বনিধ্যাক্ষিক নিশ্বনিধ্যাক্ষিক ক্রিন্দি ক্রিন্দি ক্রিট্রা ক্রিন্দি ক্

হিজ্পত দুনিয়াতেও সক্ষল জীবিকার কারণ হয় কি? আলোচ্য আয়াতহরে কণ্ডিপর শর্তাধীনে মুহাজিরদের সাথে দৃটি বিরাট বয়াদা করা হয়েছে, প্রথম দুনিয়াতেই উত্তম ঠিকানা দেওয়ার এবং খিতীয় পরকালে বেহিসেবে ছব্যাবের। 'দুনিয়াতে উত্তম ঠিকানা' এটি একটি বাপক অর্থবোধক শদ। বসবাসে জন্য গৃহ এবং সৎ প্রতিবেশী পাওয়া, উত্তম রিজিক পাওয়া, শক্রদের কিন্তুছে বিজ্ঞান্ত সাফল্য পাওয়া, সামারেবের মুখে মুহাজিরদের প্রশাসা ও সুখ্যাতি থাকা এবং পুরুষানুক্রমে পারিবারিক ইক্ষত ও গৌরব পাওয়া, সামারেবিক বিজ্ঞান্ত বিজ্ঞান্ত বিজ্ঞান্ত বিজ্ঞান বিশ্ব অরুক্তুক। শুভাফনীরে কুক্তুকী।

আয়াতের শানে নুখুল মূলত ঐ প্রথম হিজরত, যা সাহাবায়ে কেরাম আবিসিনিয়া অভিমুখে করেন। এরপ সম্ভাবনাও রয়েছে যে, আবিসিনিয়ার হিজরত এবং পরবর্তীকালে মদিনার হিজরত উভয়টি এর অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। তাই কেউ কেউ বলেন যে, এ ওয়ানা বিশেষ করে ঐ সাহাবায়ে কেরামের জন্য, যারা অবিসিনিয়ায় কিংবা মদিনায় হিজরত করেছিলেন। আল্লাহর এ ওয়ানা দুনিয়াতে পূর্ণ হয়ে গোছে। সবাই তা প্রত্যক্ষ করেছে। আল্লাহ তা'আলা মদিনাকে তাঁদের জন্য কি চমৎকার ঠিকানা করেছিলেন: উৎপীড়নকারী প্রতিবেশীদের স্থলে তাঁরা সহানুভূতিশীল, মহানুভ্ব প্রতিবেশী পেয়েছিলেন। তাঁরা শত্রুদের বিপক্ষে

বিজয় ও সাফল্য লাত করেছিলেন। হিজরতের পর অল্প কিছু দিন অতিবাহিত হতেই তাঁদের সামনে রিজিকের দ্বার উন্মুক্ত করে দেওয়া হয়। যারা ছিলেন ফকির, মিসকিন, তাঁরা হয়ে যান বিন্তাশীল, ধনী। দুনিয়ার বিভিন্ন দেশ বিজ্ঞিত হয়। তাঁদের চরিত্র মাধুর্য ও সংকর্মের কীর্তি আবহমানকাল পর্যন্ত শক্ত মিত্র নির্বিশোষ সবার মুখে উচ্চারিত হয়। তাঁদেরকে এবং তাঁদের বংশধরকে আল্লাহ তাঁআলা অসামান্য ইজ্জত ও গৌরব দান করেন। বছলে পোর্থিব বিষয়। পরকালের ওয়াদা পূর্ব হওয়ার অবশাল্পারী। কিছু তাফসীরে বাহরে মুখিতে আবু হাইয়ান বলেন হচ্ছে পোর্থিব বিষয়। পরকালের ওয়াদা পূর্ব হওয়ার অবশাল্পারী। কিছু তাফসীরে বাহরে মুখিতে আবু হাইয়ান বলেন বচ্ছে পার্থিব কিয়ে । পরকালের ওয়াদা পূর্ব হরের নির্বিশ্ব সমন্ত মুখাজিরের ক্ষেত্রে বাাপকভাবে প্রযোজ্য, বে কোনো অঞ্চল ও যুগের মুহাজির হেকে না কেন। তাই প্রথম যুগের হিজরতকারী মুহাজির এবং কিয়মত পর্যন্ত অরও যত মুহাজির হবে, সবাই এর অন্তর্ভুক্ত। নাধারণ তাফসীর বিধির তাগিদও তাই। আয়াতের শানে নুমূল বিশেষ ঘটনা ও বিশেষ প্রণির লোক হলেও শব্দের ব্যাপকতা ধর্তব্য হয়ে থাকে। তাই সারা বিশ্বের এবং সর্বকালের মুহাজির আলোচ্য ওয়াদার অন্তর্ভুক্ত। উত্য় ওয়াদাস সম মুহাজিরের ক্ষেত্রে পূর্ণ হওয়া একটি নিন্দিত ও অনিবার্থ ব্যাপার।

দেশত্যাগ ও হিজরতের বিভিন্ন প্রকার বিধিবিধান : ইমাম কুরতুবী এ স্থলে হিজরত ও দেশ ত্যাগের প্রকার ও বিধিবিধান সম্পর্কে একটি উপকারী প্রবন্ধ রচনা করেছেন। পাঠকবর্গের উপকরার্থে নিমে তা উদ্কৃত করা হলো–

কুরতুবী ইবনে আরাবীর বরাত দিয়ে লিখেন, দেশত্যাগ করা এবং দেশ ভ্রমণ করা কোনো সময় কোনো বস্তু থেকে পলায়ন ও আঘরকার্থে হয় এবং কোনো সময় কোনো বস্তু অন্তেখণের জন্য হয়। প্রথম প্রকারকে হিজরত বলে। হিজরত হয় প্রকার।

প্রথম, দরুল কুফর থেকে দারুল ইসলামে যাওয়া। এ প্রকার সফর রাস্লুলার 🚃 -এর আমলেও ফরজ ছিল এবং কিয়ামত পর্যন্ত শক্তি সামর্থ্যের শর্তসহ ফরজ, যদি দরুল কুফরে জান, মাল ও আরক্তর নিরাপত্তা না থাকে কিংবা ধর্মীয় কর্তব্য পানন সঙ্কব না হয়। এরপরও যদি কেউ দরুল কুফরে অবস্থান করে, তবে সে গুনাগার হবে।

ছিতীয়. বিদাজাতের স্থান থেকে চলে যাওয়া। ইবনে কাসেম বলেন আমি ইমাম মালেকের মুখে শুনেছি, এমন জায়গায় কোনে মুসলমানদের বসবাস করা হালাল নয়, যেখানে পূর্ববর্তী মনীষীদেরকে গালিগালাজ করা হয়। এ উক্তি উদ্ধৃত করে ইবনে আরাবী লিখেন, এটা সম্পূর্ণ নির্ভুল। কেননা যদি তুমি কোনো গাইত কাজ বন্ধ করতে না পার তবে নিজে সেখান থেকে দূরে নরে যাও। এটা তোমার জন্য জরুরি; যেমন আরাহ তা'আলা বলেন কুনিক্তি এটা তোমার জন্য জরুরি; যেমন আরাহ তা'আলা বলেন কুনিক্তি এটা তোমার জন্য জরুরি; যেমন আরাহ তা'আলা বলেন কুনিক্তি এটা তোমার জন্য জরুরি; যেমন আরাহ তা'আলা বলেন কুনিক্তি কুনিক্তি ট্রান্ট্রিক বি

তৃতীয়. যেখানে হারামের প্রাধান্য, সেখান থেকে চলে যাওয়া। কেননা হালাল অন্তেষণ করা প্রত্যেক মুসলমানের উপর ফরজ ; চতুর্থ, দৈহিক নির্যাতন থেকে আত্মরক্ষার্থে সফর করা। এরূপ সফর জায়েজ; বরং আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে রহমত। যে স্থানে শক্রদের পক্ষ থেকে দৈহিক নির্যাতনের আশক্ষা থাকে, সে স্থান ত্যাগ করা উচিত, যাতে আশক্ষা মুক্ত হওয়া যায়। সর্বপ্রথম হয়রত ইবরাহীয় (আ.) এ প্রকার সফর করেন। তিনি কপ্তমের নির্যাতন থেকে নিষ্কৃতি লাভের জন্য ইরাক থেকে পঞ্চম, দৃষ্টিত আবহাওয়া ও রোগের আপান্ধা থেকে আত্মরকার্থে হিজরত করা। ইসলামি শরিষ্কত এরও সন্মতি দেই, সেমন রাস্কুরাই ৣৣয় ক্ষেকজন রাখালকে মদিনার বাইরে বনভূমিতে অবস্থান করার আদেশ দেন। কেননা শহরের অবহাওয়া ডাদের অনুকূলে ছিল না। এমনিভাবে ইয়রত ওয়র ফারক (রা.) আবু ওবায়দাকে রাজধানী জর্দান থেকে স্থানাপ্তরিত করে কোনো মালভূমিতে নিয়ে যাওয়ার আদেশ দেন, যেখানে আবহাওয়া দৃষিত নয়।

নিছু এটা তৰন, যৰন কোনো স্থানে প্ৰেণ অথবা মহামারী ছড়িয়ে না থাকে। যেবানে কোনো মহামারী ছড়িয়ে পড়ে, সেৰানে নির্দেশ এই যে, পূর্ব থেকে যাবা সেৰানে বিদ্যামন ব্যয়েছে, তাবা সেৰান থেকে পলায়ন করবে না এবং যাবা সেই এলাকার বিষয়ে বাছে তাবা এলাকার ভিতরে যাবে না। সিরিয়ার সফরে হবরত ওয়র (রা.) একণ পরিস্থৃতির সমুস্থীন হয়েছিলেন টিনি সিরিয়া সীমান্তে পৌছর পর জানতে পারেন যে, সিরিয়ায় প্রণেশ বাণাক প্রাদৃত্তির বালাকার ভালতে পারেন যে, বিরায় প্রণেশ বাণাক প্রাদৃত্তির বালাকার তাবি সিরিয়ায় প্রবেশ করবেন কিনা এ ব্যাপারে ইতন্ত করেত বাকেন। সাহাবায়ে কেরামের সাথে আবিরাম পরামণের পর হবরত আত্মর রহমান ইবনে আউচ তাকে একটি হাদীস পোনান। হাদীসে রাস্বৃত্তাহ ক্রিয়াই প্রবেশ, মুর্নি ক্রিয়াই প্রবেশ করেতে পারে ক্রিয়াই প্রবেশ ক্রিয়াই ক্রিয়াই প্রবেশ ক্রিয়াই ক্রান্ত বিশ্ব ক্রিয়াই ক্রান্ত করে ক্রেয়াই ক্রিয়াই ক্রেয়াই ক্রেয়াই ক্রিয়াই ক্রিয়াই ক্রিয়াই ক্রিয়াই ক্রিয়াই ক্রিয়াই ক্রি

বলিতা হ্যাত্ত ওমর (রা.) ওবন হাদীসের নির্দেশ পালন করে সমগ্র কান্ডেলাকে প্রত্যাবর্তনের আদেশ দেন। কোনো কোনো আলেম বলেন, হাদীসের নির্দেশের একটি বিশেষ রহস্য এই যে, যারা মহামারীর এলাকায় পূর্ব থেকে অবস্থান করেছে, তান্দের মধ্যে মহামারীর জীবাণু থাকার সঞ্জাবনা প্রবল। তারা যদি সেখান থেকে প্রদায়ন করে, তবে যে ব্যক্তির মধ্যে এই জীবাণু সম্প্রবেশ করেছে, সে তো মরবেই এবং যেখানে সে যাবে, সেখানকার লোকও তার ছারা প্রভাবিত হবে। তাই এটা হাদীসের থিকাজনোচিত ফারসালা।

ষষ্ঠ, ধনসম্পদ হেফাজতের জন্য হিজরত করা। কোনো স্থানে চোর-ডাকাতের উপদ্রব দেখলে সেস্থান তাাগ করার অনুমতি ইসলামে রয়েছে। কেননা মুসলমানের ধনসম্পদও তার জানের ন্যায় সম্মানার্হ। এই ছয় প্রকার তো ছিল ঐ দেশ ত্যাগের যা রোনে বস্তু থেকে পদায়ন ও আত্মরক্ষার্যে হয় আর শেষােজ প্রকার অর্থাৎ কোনো বস্তুর অন্তর্যেশ সফর করা হয়, তা নয় তাগে <sup>হিছে</sup>

- ১. শিক্ষার সফর অর্থাৎ আল্লাহর সৃষ্টজগৎ, অপার শক্তি ও বিগত জাতিসমূহের অবস্থা সরেজমিনে পর্যবেক্ষণ করে শিক্ষা হাংগর উদ্দেশ্যে বিশ্ব-পর্যটন করা : কুরআন পাক এরপ সফরে উৎসাহিত করে বলেছে أَوَلَمْ بَسِبُورًا كَيْفَ كَانَ عَاتِيمٌ اللَّذِينَ مِنْ تَبْلَهُمْ تَعَلَّمُ اللَّذِينَ مِنْ تَبْلَهُمْ تَعَلِيمُ اللَّذِينَ مِنْ تَبْلُهُمْ تَعَلِيمُ اللَّذِينَ مِنْ تَبْلُهُمْ بَعْدَةً اللَّذِينَ مِنْ تَبْلُهُمْ সফর ছিল। কেউ কেউ বলেন, তার সফর পৃথিবীতে আল্লাহর আইন প্রয়োগ করার উদ্দেশ্যে ছিল :
- ২. হজের সফর। কতিপয় শর্তসহ এ সফর যে ইসলামি ফরজ, তা সুবিদিত।
- ৩ জিহাদের সফর। এটাও যে ফরজ, ওয়াজিব অথবা মোন্তাহাব, তা সব মুসলমানের জানা রয়েছে।
- জীবিকার অৱেষণে সফর। স্বদেশে জীবিকার প্রয়োজনীয় আসবাবপত্র সংশৃহীত না হলে অন্যত্র সফর করে জীবিকা অরেষণ করা অপরিহার্থ।
- ৬. জ্ঞান অর্জনের জন্য সকর। ধর্ম পালনের জন্য যতটুকু জরুরি, ততটুকু জ্ঞান অর্জনের জন্য সকর করা ফরজে আইন এবং এর বেশির জন্য ফরজে কেফায়া।
- ৭. কোনো স্থানকে পবিত্র মনে করে সেদিকে সকর করা। তিনটি মসজিদ বাতীত একেপ সকর বৈধ নয় মসজিদে হারাম [মঞ্চা] মসজিদে নববী [মদিনা] এবং মসজিদে আকসা [বায়তুদ মোকাদ্দান]: এ হচ্ছে কুরতুবী ও ইবনে আরাবীর অভিমত। অন্যান্য আলেমের মতে সাধারণ পবিত্র স্থানসমূহের দিকে সকর করাও জায়েজ। -(মাঃ শকি)
- ইসলামি সীমান্ত সংরক্ষণের জন্য সকর। একে 'রিবাত' বলা হয়। বছ হাদীসে রিবাতের শ্রেষ্ঠত্ব বর্ণিত রয়েছে।

৯. স্বজন ও বন্ধুনের সাথে সাক্ষাতের জন্য সফর। হাদীসে একেও পুণাকাজ আখ্যা দেওয়া হয়েছে। সহীহ মুসলিমের যৌদে আত্মীয়স্বজন ও বন্ধু-বান্ধবদের সাথে সাথে সাক্ষাতের জন্য সফর করে, তার জন্য ফেরেশতাদের দোয়া করার কথা উল্লিখ্য রয়েছে। এটা তখন, যখন কোনো বৈষয়িক স্বার্থের জন্য নয়; বরং আল্লাহ তা আলার সন্তুষ্টি অর্জনের উদ্দেশ্যে তাদের সাংগ্রেমাঞ্চাৎ করা হয়।

ناخ : তাফনীরে রহল মা'আনীতে বলা হয়েছে, এ আয়াত নাজিদ হওয়ার পর ম্কার মুর্শারিকরা মদিনার ইহুদিদের কাছে তথ্যানুসন্ধানের জন্য দৃত প্রেরণ করল। তারা জানতে চাইলে হে বান্তবিকই পূর্বেই সব পরণাম্বর মানব জাতির মধ্যে থেকে প্রেরিত হয়েছেন কিনাঃ

ার্ন্ট শব্দ বি গ্রন্থধারী সম্প্রদায় ও মুসলমান সবাইকে বুঝায়। কিন্তু একথা সুম্পষ্ট যে, মুশরিকরা অমুসলমানদের বর্ণনার তুই হতে পারত। কারণ তারা স্বয়ং রাস্নুলুগ্রহ 

এর বর্ণনার সৃত্তুই ছিল না। এমতাবস্থায় মুসলমানদের বর্ণনার করেন এর এব করেন। এমতাবস্থায় মুসলমানদের বর্ণনা তার কিরূপে মানতে পারত। ﴿
الْمُرْ مِنْ بَحْدِ الْذِكْرِ عَالَى بَعْدُ الْذِكْرِ وَمَنْ بَحْدُ الْذِكْرِ وَمَا হয়েছে ﴿
الْمُرْ مِنْ بَحْدِ الْذِكْرِ عَالَى الْمُرْ وَمْنَ بَحْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَحْدُ الْذِكْرِ وَمَا يَعْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَحْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَحْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَحْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَعْدُ الْمُرْ وَمْنَ بَعْدُ الْمُرْ وَمُرْ وَمْنَ بَعْدُ الْمُرْ وَمُرْ وَمُورُ وَمُرْ وَمُورُورُ وَمُرْ وَمُورُ وَمُرْ وَمُرْ وَمُورُورُ وَمُورُ وَمُرْ وَمُورُ وَمُرْ وَالْمُورُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَمُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَمُورُ وَمُورُورُ وَمُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُرْورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ وَالْمُورُورُ و

نَسْنَكُوا أَمْلُ النَّذِكُر إِنَّ كُنْتُمْ لَا अ्षाहित : आलाहा आयात्व प्रे عُنْتُمْ اللَّهُ عُر إِنَّ كُنْتُمْ ্রিটের বাক্যটি যদিও বিশেষ বিষয়বস্তু সম্পর্কে বলা হয়েছে, কিন্তু ভাষা ব্যাপক হওয়ার কারণে এ জাতীয় সব ব্যাপারকে শামিল করে। তাই কুরআনি বর্ণনাতন্ধির দিক দিয়ে একটি গুরুত্বপূর্ণ যুক্তিগত ও ইতিহাসগত বিধি যে, যারা বিধিবিধানে জ্ঞান রাখে না, তারা যারা জানে, তাদের কাছে জিজ্ঞেস করে নেবে এবং তাদের কথামতো কাজ করা জ্ঞানহীনদের উপর ফরুচ হবে। একেই তকলীদ [অনুসরণ] বলা হয়। এটা কুরআনের স্পষ্ট নির্দেশ এবং যুক্তিগতভাবেও এ পথ ছাড়া আমল অর্থাং কর্মকে ব্যাপক করার আর কোনো উপায় নেই। সাহাবীদের যুগ থেকে শুরু করে আজ পর্যন্ত কোনোরূপ মতানৈক্য ছাড়াই এ বিধি পালিত হয়ে আসছে। যারা তাকনীদ অস্বীকার করে, তারাও এ তাকনীদ অস্বীকার করে না যে, যারা আলেম নয়, তার: আলেমদের কাছের থেকে ফতোয়া নিয়ে কাজ করবে। বলা বাহুল্য, আলেমরা যদি অজ্ঞ জনসাধারণকে কুরআন ও হাদীসের প্রমাণাদি বলেও দেন, তবে তারা এগুলোকে আলেমদের উপর আস্থার ভিত্তিতেই গ্রহণ করবে। কারণ তাদের মধ্যে প্রমাণাদিকে বোঝা ও পরথ করার যোগ্যতা কোথায়? জ্ঞানীদের উপর আস্থা রেখে কোনো নির্দেশকে শরিয়তের নির্দেশ মনে করে পালন করার নামই তো তাকলীদ। এ তাকলীদ যে বৈধ বরং জরুরি, তাতে কোনোরূপ মতবিরোধের অবকাশ নেই। তবে যেসব আলেম কুরআন, হাদীস ও ইজমার ক্ষেত্রসমূহ বুঝার যোগ্যতা রাখে, তারা কারও তাকলীদ না করে এমন বিধি-বধানে সরাসরি কুরআন ও হাদীস অনুযায়ী কাজ করতে পারে, যেগুলো কুরআন ও হাদীসে পরিষ্কারভাবে উল্লিখিত রয়েছে এবং যেগুলোতে সাহাবী ও তাবেয়ী আলেমদের মধ্যে কোনো মতবিরোধ নেই। কিন্তু যেসব বিধান পরিষ্কারভাবে কুরুআন ও হাদীসে উল্লিখিত নেই অথবা যেগুলোতে কুরআনি আয়াত ও হাদীদের মধ্যে বাহ্যত পরস্পর বিরোধিতা দৃষ্টিগোচর হয় অথব যেগুলোতে সাহাবী ও তাবেয়ীগণের মধ্যে আয়াত কিংবা হাদীসের অর্থ নির্ধারণে মতভেদ রয়েছে, যেসব বিধিবিধন ইজতিহাদী বিষয়রূপে গণ্য হয় এবং পরিভাষায় এগুলোকে 'মুজতাহাদ ফীহ মাস'আলা, বলে। নিজে মুজতাহিদ নয়, এফ প্রত্যেক আলেমের পক্ষেও এ জাতীয় মাস'আলায় **কোনো** একজন মুজতাহিদ ইমামের তাকলীদ করা জরুরি। ব্যক্তিগত র্জ-ভমতের ভিত্তিতে এক আয়াত কিংবা হাদীসকে অগ্রগণ্য মনে করে অবলম্বন করা এবং অন্য আয়াত কিংবা হাদীসকে অগ্রগণ সাব্যস্ত করে ছেড়ে দেওয়া তার পক্ষে বৈধ নয়।

এমনিতাবে কুরআন ও সুনুতে যেসব বিধানের পরিজার উল্লেখ নেই, সেগুলো কুরআন ও সুন্নাহ বর্ণিত মুলনীতি মানুসরণ করে বের করা এবং সেগুলোর শরিয়ত সম্বত নির্দেশ নির্ধারণ করাও এমন মুজতাহিদদের কাজ, যারা আরবি ভালায় বিশেষ ব্যুৎপত্তি রাবেন: কুরআন ও সুনাহ সম্পর্কিত যাবজীয় শান্তে দক্ষতা রাবেন এবং আল্লাহজীতি ও পরহেজগারিতে উচ্চ মর্তনান্ত সামিষ্টিত রয়েছেন। যেমন ইমাম আয়েম আবু হানীফা, শান্তেমী, মালেক, আহমদ ইবনে হাম্বল, আওয়ান্তী, ফর্কীহ আলুলাইস প্রমুখ আল্লাহ তা'আলা ভালেরেক নবুয়ত মুগের নৈকটা এবং সাহাবী ও ভাবেয়ীগণের সংসর্গের বরকত শরিয়তের মূলনীতি ও উদ্দেশ্য বুঝার বিশেষ রুচি এবং বর্গিত বিধানের উপর অবর্ণিত বিধানের অনুমান করে শরিয়তস্বাত নির্দেশ বের করার অন-।
যারণ দক্ষতা দান করেছিলেন। এ জাতীয় ইজতিহানী মাসআলায় সাধারণ আলমেনের পক্ষেত্ত কোনো না কোনো একজন
মুক্তভাহিদ ইমামের তাকলীদ করা অপরিহার্থ। মুক্তভাহিদ ইমামনের মতের বিকল্পে কোনো নতুন যত অবন্ধন করা ভূব।

এ কারণেই মুসলিম সম্প্রদারের আলেম, মুহাদিস ও ফিকাহবিদগণ, ইমাম গাযালী, রাজী, তিরমিঘী, ত্বাহাতী, মুয়ানী, ইবনে হসাম, ইবনে কুলামা এবং এই শ্রেণির আরও লক্ষ লক্ষ পূর্ববর্তী ও পরবর্তী আলেম আরবি ভাষা ও পরিয়ত সম্পর্কে গভীর পাতিতোর অধিকারী হওয়া সত্ত্বেও ইজতিহাদী মাস'আলাসমূহে সর্বদা মুজতাহিদ ইমামদের তাকনীদ করে গেছেন। তাঁরা ইমা-মের বিপরীতে নিজমতে কোনো ফভোয়া দেওয়াকে বৈধ মনে করেননি।

তবে উল্লিখিত মনীষীবৃদ জ্ঞান ও আল্লাহভীন্তিতে অনন্যসাধারণ মর্তবার অধিকারী ছিলেন। ফলে তাঁরা মুজতাহিদ ইমামণগের উক্তি ও মাতামতসমূহকে কুরআন ও সুন্নতের আলোকে যাচাই-বাছাই করতেন। অতঃপর তাঁরা যে ইমামের উক্তিকে কুরআন ও সুন্নতের অধিক নিকটবর্তী দেখতেন, সেই ইমামের উক্তি গ্রহণ করতেন। কিছু ইমামগণের মত ও পথের বাইরে, তাঁদের সবার বিরুদ্ধে কোনো মত আবিষ্কার করাকে তাঁরা কখনও বৈধ মনে করতেন না। তাকলীদের আসল স্বরূপ এডটুকুই।

এরপর দিন দিন জ্ঞানের মাপকাঠি সংকচিত হতে থাকে এবং তাকওয়া ও আল্লাহভীতির পরিবর্তে মানবিক স্বার্থপরতা প্রাধান্য বিত্তার করতে থাকে। এমন পরিস্থিতিতে যদি কোনো মাসআলায় যে-কোনো ইমামের উক্তি গ্রহণ করার এবং অন্য মাসআলায় অন্য ইমামের উক্তি গ্রহণ করার স্বাধীনতা দেওয়া হয়, তবে এর অবশ্যজ্ঞাবী পরিণতিতে মানুষ শরিয়ত অনুসরণের নামে প্রবৃত্তির অনুসারী হয়ে যাবে। যে ইমামের উক্তিতে সে নিজ প্রবৃত্তির স্বার্থ পূর্ণ হতে দেখবে সেই ইমামের উক্তিকেই গ্রহণ করবে। বলা বাহল্য, এরূপ করার মধ্যে ধর্ম ও শরিয়তের অনুসরণ হবে কম এবং স্বার্থ ও প্রবৃত্তির অনুসরণ হবে বেশি। অথচ দীন ও শরিয়তের অনুসরণ না করে স্বার্থ ও প্রবৃত্তির অনুসরণ করা উন্মতের ইজমা ঘারা হারাম। আল্লামা শাতেবী 'মুয়াফাকাত' গ্রন্থে এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। সাধারণ তাকলীদের বিরোধিতা সন্তেও ইবনে তাইমিয়া এ ধরনের অনুসরণকে বীয় ফতোয়া গ্রন্থে ইজমা ঘারা হারাম বলেছেন। এ কারণে পরবর্তী ফিকহবিদগণ এটা জরুরি মনে করেছেন যে, আমলকারীদের উপর কোনো একজন ইমামেরই তাকনীদ করা বাধ্যতামূলক করে দেওয়া উচিত। এখান থেকেই ব্যক্তিভিত্তিক তাকলীদের সূচনা হয়। এটা প্রকৃতপক্ষে একটি শৃঙ্খলামূলক ব্যবস্থা। এর উদ্দেশ্য দীনি ক্ষেত্রে শৃঙ্খলা কায়েম রাখা এবং মানুষকে দীনের আড়ালে প্রবৃত্তির অনুসরণ থেকে বাঁচিয়ে রাখা। হযরত উসমান গনী (রা.)-এর একটি কীর্তি হবহ এর দৃষ্টান্ত। ভিনি সাহাবায়ে কেরামের ইজমা তথা সর্বসন্মতিক্রমে কুরজানের সাতটি কেরাতের মধ্যে থেকে মাত্র একটিকে বহাল রেখেছেন। অথচ কুরআন সাত কেরাতেই রাসুলুল্লাহ 🚟 -এর বাসনা অনুযায়ী জিবরাঈলের মাধ্যমে অবতীর্ণ হয়েছিল। কিন্তু বহির্বিদ্ধে প্রচারিত হওয়ার পর সাত কেরাতে কুরআন পাঠ করার ফলে তাতে পরিবর্তনের আশল্কা দেখা দেয়। তখন সাহ-াবীগণের সর্বসন্মতিক্রমে একই কেরাতে কুরআন দেখা ও পড়া বাধ্যতামূলক করে দেওয়া হয় ৷ খলীফা হযরত উসমান (রা.) সেই এক কেরাতে কুরআনের অনেক কপি লিখিয়ে বিভিন্ন দেশে প্রেরণ করেন এবং আজ পর্যন্ত ও সমগ্র মুসলিম সম্প্রদায় ভা অনুসরণ করে যাচ্ছেন। এর অর্থ এরূপ নয় যে, অন্য কেরাত সঠিক ছিল না; বরং দীনের শৃভ্বলা বিধান এবং কুরআন হেফাজতের কারণে একটি মাত্র কেরাত অবলম্বন করা হয়েছে। এমনিভাবে সকল মুজভাহিন ইমামই সত্য। তাদের মধ্যে কোনো একজনকে তাকলীদের জন্য নির্দিষ্ট করার অর্থ কখনও এরূপ নয় যে, যে ব্যক্তি যে ইমামের তাকলীদ করেছে তাকে ছাড়া অন্য ইমাম তার কাছে তৰুলীদের যোগ্য নয়। বরং যে ইমামের মধ্যে নিজের মতাদর্শ ও সুবিধা দেখতে পায় তারই তাকলীদ করে এবং অন্য ইমামদেরকেও এমনিভাবে সম্মানিত মনে করে।

উদাহরণত রোগী হাকীম ও ডাজারদের মধ্যে থেকে কোনো একজনকেই চিকিৎসার জন্য নির্দিষ্ট করাকে জরুরি মনে করে। কারণ সে যদি নিজ মতে এক সময় এক ডাজারের কাছে জিজ্ঞেস করে ওষুধ পান করে এবং অন্য সময় অন্য ডাজারের কাছে জিজ্ঞেস করে ওষুধ পান করে, তবে এটা তার ধ্বংসের কারণ হয়। অতএব সে যথন একজন ডাজারকে চিকিৎসার ক্রমন্দ্রীত করে, তখন এর অর্থ ক্বনত এক্রপ হয় না যে, অন্য ডাজার পারদ্রদী নয় কিংবা চিকিৎসা করার যোগ্যতা রাখে না।

মুসলিম সম্প্রদারের মধ্যে হানাঞ্চী, শাফেয়ী, মালেকী ও হায়লীর যে বিভাগ প্রতিষ্ঠিত হয়েছে, তার স্বরূপ এর চাইতে বেশি হিছু ছিল না। একে দালাদলির রঙ দেওয়া এবং পারম্পরিক কলহ ও মতানৈক্য সৃষ্টিতে মেতে উঠা দীনের কাজ নয় এবং অন্তর্দৃষ্টিসম্পন্ন আলেমগণ কোনো সময় একে সুনজরে দেখেননি। কোনো কোনো আলেমের আলোচনা পারম্পরিক বিতর্কের রূপ ধারণ করে, যা পরে তিরস্কার ও ভর্ৎসনার সীমা পর্যন্ত পৌছে যায়। এরপর মূর্বতাসুলভ লড়াই ও কলহ বিবাদ সৃষ্টি হয়েছে, যা আজকাল সাধারণত ধর্মপ্রায়ণতা ও মাযহাব প্রীতির চিহ্ন হয়ে গেছে। অতএব আল্রাহ তা আলার কছেই আমাদের অভিযোগ। المَا المُولِيَّ الْاَ الْمُولِيَّ الْاَ الْمُولِيَّ الْمُولِيِّ الْمُولِيْ الْمُولِيِّ الْمُولِيْ اللّهِ الْمُولِيْ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُؤْلِيْقِ الْمُولِيْقِ الْمُولِيْق

বিশেষ দ্রষ্টব্য: তার্কলীদ ও ইজতিহাদ সম্পর্কে এখানে যা লিপিবদ্ধ করা হয়েছে, তা এ বিষয়বস্তুর সংক্ষিপ্ত সার। সাধারণ মুসলমানদের বুঝার জন্য এতটুকুই যথেষ্ট। পণ্ডিতসুলভ বিস্তারিত আলোচনা উসূলে ফিকহের কিতাবাদিতে বিশেষ করে আল্লামা শাতেবীকৃত 'কিতাবুল মুয়াফাকাত' ৪র্থ খ. ইজতিহাদ অধ্যায়, আল্লামা সাইফুন্দীন আমেদীকৃত 'আহকামুল আহকাম' ৩য় খ. শাহ প্তয়ালিউল্লাহ মুহান্দিসে দেহলভীকৃত 'হজাতুল্লাহিল বালেগা' ও 'ইকদুল জীদ' এবং মাওলানা আশরাফ আনী থানভীকৃত 'আল ইকতিসাদ প্রয়াল ইজতিহাদ' গ্রন্থের দুষ্টব্য।

কুরআন ব্ঝার জন্য হাদীস জন্ধরি, হাদীস অধীকার কুরআন অধীকারের নামান্তর : إَنْزَانَ الْبُكُ الدِّكْرُ لِكُنِّسَ لِنْدُالِ وَ এ আয়াতে রুবআন পাক। আয়াতে রাস্লুরাহ ক্রে আদেশ করা হয়েছে যে, আপনি লোকদের কাছে কুরআনের আয়াত বর্ণনা ও ব্যাখ্যা করে দিন। এতে সুম্পাষ্টরূপে প্রমাণিত হয় যে, কুরআন পাকের তবু তথা ও বিধানবলি নির্ভুলভাবে বুঝা রাস্লুরাহ ক্রিএন এর বর্ণনার উপর নির্ভরণীল। যদি প্রত্যেক ব্যক্তি তথু আরবি ভাষা ও সাহিত্যের জ্ঞান লাভ করেই কুরআনের বিধানারলি আল্লাহর অভিপ্রেত পস্থায় বুঝাতে সক্ষম হতো, তবে রাস্লুরাহ ক্রিএন ও ব্যাখ্যার দায়িত্ব অর্পণ করার কোনো অর্থ থাকত না।

মোটকথা এই যে, আলোচ্য আয়াতে কুরআনের ব্যাখ্যা ও বর্ণনাকে রাসূলুরাহ 🚟 -এর নবুয়তের লক্ষ্য সাব্যন্ত করেছে। যেমন সূরা জুমু'আ ও অন্যান্য সূরার কতিপয় আয়াতে গ্রন্থ শিকাদান বলে এ উদ্দেশ্য ব্যক্ত **হয়েছে**।

অপরদিকে সাহাবী ও তাবেয়ী থেকে শুরু করে পরবর্তী যুগের হাদীসবিদ পর্যন্ত প্রতিভাধর মনীষীবৃদ্দ প্রাণের চাইতেও অধিক হেফাজত করে হাদীসের একটি বিশাল ভাগ্রর আমাদের কাছে পৌছে দিয়েছেন। তাঁরা এর পরীক্ষা-নিরীক্ষায় সারাজীবন বায় করে হাদীস বর্ণনার কিছু তার নির্ধারণ করেছেন। তাঁরা যেসব হাদীসকে সনদের দিক দিয়ে শরিয়তের বিধানাবলির ভিন্নি হওয়ার যোগ্য পাননি, সেওলোকে পৃথক করে এমন হাদীসসমূহ গ্রন্থকারে লিপিবদ্ধ করে দিয়েছেন যেওলো সারা জীবনের পরীক্ষা ও গবেষণার পর বিশুদ্ধ ও লিভরযোগ্য প্রমাণিত হয়েছে।

হদি আজ কেউ হাদীদের এই ভাগারকে কোনো ছলছুতায় অনির্ভরযোগ্য আখ্যায়িত করে, তবে এর পরিষ্ঠান সর্প এই গে, বাস্পুলাই ক্রিয়া কুরুজানি নির্দেশ অখানা করে কুরজানের বিষয়বস্তু বর্ণনা করেননি কিংবা তিনি বর্ণনা করেছিলেন, কিন্তু তা অব্যাহত ও সংরক্ষিত থাকেনি। উভয় অবস্থাতেই অর্থাগতভাবে কুরআন সংরক্ষিত রইল না। অথচ এর সংরক্ষণের দাখিত্ স্বয়ং আল্লাহ তা'আলা একথা বলে গ্রহণ করেছিলেন ট্রিট্র টিট্রিট্রিট্র ট্রিট্র উল্লেখন সামাতের পরিপত্তি হবে। এতে প্রমাণিত হলো যে, ব্যক্তি হাদীস অধীকার করে, সে প্রকৃতপক্ষে কুরআন্ই অধীক্ত বহা আ

শান্তির ভয় প্রদর্শন করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাদেরকে তয় প্রদর্শনি নির্মাণ নির্মাণ করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাদেরকে তয় প্রদর্শনি করা হয়েছে যে, পরকলের শান্তির লুরে দুদিয়াতেও আল্লাহর আজাব তোমাদেরকে পাকজাও করতে পারে। তোমাদের যে মাটির উপর বলে আছি, তার অভ্যন্তরেই তোমাদেরকে বিদীন করে দেওয়া যেতে পারে। বিংবা কোনো ধারণাতিত জায়ণ্য থেকে তোমারা আজাবে পাতিত হলে বিংবা মোন বার মুদলমাদের হাতে এমন মার থেছেছে, যার কল্পনাও তারা করতে পারে লা। কিংবা এটাও হতে পারে যে, চলাফেরার মধ্যেই তোমারা কোনো আজাবে প্রেফতার হয়ে যাও; যেমন কোনো দুরারোগ্য প্রাণঘাতী ব্যাধির প্রাদৃত্তির কেখা দিতে পারে অথবা উক্তন্ত্বন থেকে পতিত হয়ে অথবা শত তিনিদের মাথে উত্তর্গ বেংবা সূত্রমূহে পতিত হয়ে অথবা শত তিনিদের মাথে এবং সুঝ-রাজ্যনের উপকরণ সাময়ী আন্তে আন্তে হ্রাস পেতে থাকবে এবং এভাবে হ্রাস পেতে পেতে পোটা সম্প্রনায়ই একদিন বিলুও হয়ে যার।

আয়াতে ব্যবহৃত उद्देश পদাট उद्देश ভয় করা থেকে উদ্ধৃত। এ অর্থের দিক দিয়ে কেউ কেউ তাফসীর করেছেন যে, একদলকে আজাবে ফেলে অপর দলকে ভয় প্রদর্শন করা হবে। এভাবে দ্বিতীয় দলকে আজাবে গ্লেফভার করে ভৃতীয় দলকে ভীত-সন্তুত্ত করা হবে। এমনিভাবে ভয় প্রদর্শন করতে করতে সবাই নিশ্চিহ্ন হয়ে যাবে।

কিকু তাফসীরবিদ হযরত ইবনে আব্বাস (রা.) মুজাহিদ প্রমুখ এখানে تَنَدُّشُ এর অর্থ নিয়েছেন تَنَدُّشُ অর্থাৎ হ্রাস পাওয়া এদিক দিয়েই ক্রমহ্রাদপ্রান্তি তরজমা করা হয়েছে।

হয়রত সায়ীদ ইবনে মুসাইয়িব বর্পেন, হয়রত ওমর ফরুক (রা.)ও كَوْنُ শব্দের অর্থ বুঝতে সক্ষম হননি। ফলে তিনি প্রকাশ্য মিছরে সাহাবীগণকে জিজ্ঞেস করেন– আপনারা كَنَوُنُ শব্দের অর্থ কি বুঝেছেনা সবাই নিচুপ, কিন্তু হ্যায়ল গোত্রের জনৈক ব্যক্তি বলদ, আমীকল মুমিনীন, এটি আমাদের গোত্রের বিশেষ ভাষা। আমাদের ভাষায় এর অর্থ আছে হ্রাপ্রাপ্ত হওয়া। খলিফা জিজ্ঞেস করলেন, আরবি কাব্যে এ শব্দটি এ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে কিং জবাবে বলা হলো, ইয়া। অতঃপর তিনি স্থগোত্রের বিথা আৰু করীর ব্যব্দারীর একটি করিতা পেশ করলেন। তাতে ইয়া শব্দটি আন্তে আন্তে হাসে করের অর্থে ব্যবহৃত হয়েছিল। তবন ধলিফা বলনেন, তোমরা অন্ধকর বুগের কাব্য সম্পর্কে জ্ঞানার্জন কর। কারণ তা দ্বারা কুরআনের তাফসীর তোমাদের কথাবার্তার অর্থের ফ্রম্পালা হয়।

কুৰআন বুঝার জন্য যেনতেন আরবি জানা যথেষ্ট নয় : এ থেকে প্রথমত জানা গেল যে, আরবি ভাষা বলা ও লেখার মামুলি যোগাতা কুরআন বুঝার জন্য যথেষ্ট নয়; বরং এতে এতটুকু দক্ষতা অর্জম করা জরুরি, যা ঘারা প্রাচীন যুগের আববদের কবিতাও পুরোপুরি বুঝা যায়। কেননা কুরআন তাদেরই ভাষায় এবং তাদেরই বাকপদ্ধতিতে অবতীর্ণ হয়েছে। কাজেই ঐ স্তরের আরবি সাহিত্য শিক্ষা করা মুসলমানদের জন্যে অপরিহার্থ।

আরবি সাহিত্য শিক্ষার জ্বন্য অন্ধকার যুগের কবিদের কাব্য পাঠ করা জারেজ; যদিও তাতে অশ্রীল কথাবার্তা আছে: এ থেকে আরও জানা গেল যে, কুরআন বৃঝার জন্য আন্ধকার যুগের আরবি সাহিত্য পাঠ করা জায়েজ এবং সেই যুগের শব্দার্থও পড়ানো জায়েজ যদিও একথা সুপরিজ্ঞাত যে, তাদের কবিতায় জাহিলিয়াসূলত আচারণবিধি এবং ইসলাম বিরোধী ক্রিয়াকর্ম বর্ণিত হবে: কিন্তু কুরআন বৃঝার প্রয়োজনে একশো পড়া ও পড়ানো বৈধ করা হয়েছে।

দুনিয়ার আক্ষাৰও একপ্রকার রহমত : আলোচ্য আয়াতসমূহে দুনিয়ার বিভিন্ন আজাব বর্ণনা করার পর সবশেষে বলা হয়েছে— وَنَ مُوَاكُمُ مُوَاكُمُ مُوَاكُمُ وَمُواكُمُ وَالْمُواكُمُ وَمُواكُمُ وَالْمُوَاكُمُ مُواكُمُوكُمُ مُواكُمُ وَالْمُواكُمُ وَالْمُؤْكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَمُعْلِقُولُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُولُهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِقُولُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِلللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْكُولُولُولُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّ שَمْ وَاللّه يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوْتِ النخ : অর্থাৎ আসমান জমিনে যতকিছু আছে সবই আল্লাহ পাকের দরবারে সেজদা রত হয় তথা অনুগত থাকে। যা কিছু আসমানে আছে যেমন - চন্দ্র-সূর্য, গ্রহ, তারা, আর যা কিছু জমিনে আছে ফেন্ন জীবজন্তু, একথায় আসমান-জমিনের সব কিছুই আল্লাহ পাকের অনুগত এবং তাঁর মহান দরবারে অবনত থাকে।

্বানিটিট অর্থাৎ কেরেশতাগণ! সকলেই বিনীত হয়ে আল্লাহ পাককে সেজদা করে থাকে, ক্ষণিকের জন্য বিন্দুমাত্রও তার অহংকার করে না। বিশ্ব সৃষ্টির কি ছোট, কি বড় সব কিছুই আল্লাহ তা আলার মহান দরবারে মাথা নত করে রাখে। বিনীত হয়ে আল্লাহ পাকের দরবারে সেজদারত হয়। অতএব, আল্লাহ পাকের আনুগত্য প্রকাশে অহীকৃতি জ্ঞানানো অথবা গাফলত করা আমার্জনীয় অপরাধ। যারা আল্লাহ পাকের দরবারে মাথানত করতে অহীকৃতি জ্ঞানায় বা অহংকার করে তাদের শান্তি হবে কঠোর এবং কঠিন।

আব্রামা ইদ্রীস কান্ধলভী (র.) আলোচ্য আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন যে, আব্রাহ পাক এ আয়াতে তাঁর শ্রেষ্ঠত্বের ক্ষা ঘোষণা করে ইরশাদ করেছেন, আসমান-জমিনের সব কিছুই আব্রাহকে সেজদা করে।

কিন্তু অত্যন্ত পরিতাপের বিষয় এই যে, মানুষ আশরাফুল মাখলুকাত বা সৃষ্টির সেরা হয়েও আল্লাহ পাকের দরবারে আনুগড়া প্রকাশ থেকে বিরত থাকে এবং অন্য সৃষ্টির সম্থান করে, এমনকি তারা আল্লাহর আজাবকে ভয় করে না, অথচ নিথিদ বিদ্বের সব কিছুই আল্লাহ পাকের প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করে এবং ফেরেশতাগণও মহিমাময় আল্লাহ পাকের তাবেদারিতে সর্বক্ষণ মশগুল থাকে।

अब ठाता ठाता ठातत প্রতিপালককে ভয় করতে থাকে যিনি পরাক্রমশালী। অথব। هَوْلُهُ يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ এর অর্থ হলোঁ, ফেরেশত্যাণ এজন্য ভীত-সন্তুন্ত থাকে যে তাদের উপর কোনো প্রকার আজাব না আসে।

ভাম তানের আরো পালন করে থাকে। অতএব, আল্লাঃ পালের আদেশ দেওয়া হয় তা তারা পালন করে থাকে। অতএব, আল্লাঃ পালের আদেশ পালন করা, তাঁর প্রতি ভীভ-সত্তর থাকা, আল্লাঃ পাকের যাবতীয় বিধি-নিষেধ পালন করা ফেরেশতাদের বিশিষ্টা। হয়রত আবৃ য়র (রা)-এর বর্ণিত হাদীসে প্রিয়নবী হ্রালি করেছেন, আমি যা দেখি তোমরা তা দেখা না আরু আমি যা প্রবণ করি তোমরা তা প্রবণ কর না। শপথ সেই পবিত্র সন্তার, যাঁর হাতে রয়েছে আমার প্রাণ, আসমানে আঙ্গুণ পরিমাণ স্থান নেই, যেখানে তাঁর ফেরেশতা সেজনায় মশগুল নেই। আল্লাহর শপথ! আমি যা জানি যদি তোমরা জানতে তাং হাসতে কম, কাঁদতে বেশি। আর আনন্দ-উল্লাসে মশগুল হতে না। এবং বাড়ি-ঘর ছেড়ে ময়নানে এসে আল্লাহ পাকের দরবারে চিৎকার দিতে এবং ফরিয়াদ করতে। একথা প্রবণ করে হয়রত আবৃ য়র (রা.) বললেন, হায় আক্লেপ! যদি আমি বৃদ্ধ হতাম তবে আমাকে কেটে ফেলা হতো —[আহমদ, তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ]

- ٥١. وَقَالَ اللُّهُ لَا تَتَّحُدُوا ٓ اللَّهِينِ الْنَيْدِ تَاكِيدُ أَنَّمَا هُوَ اللَّهُ وَاحِدُمِ أَتْمِي بِهِ لِاثْبَاتِ أَلِالُهِيَّةِ وَالْوَحْدَانِيَّةِ فَايَّانَى فَارْهَبُون خَافُون دُونَ غَبُري وَفبه اِلْمُفَاتُ عَن أَلغَبْبَةِ
- وَخَلْقًا وَعَبِيدًا وَلَهُ النَّدِينُ النَّطَاعَةُ واصبًا ط دَائمًا حَالًا مِنَ الدِّيْنِ وَالْعَامِلُ فيه مَعْنَى النَّظُرُ فِ أَفَغُسُرَ اللَّهِ تُتَّقُونَ وَهُبَ الْالْبُهُ الْبَحَثُّنَ وَلاَّ الْبُهُ غَنْيُسُرهُ وَالْإِسْتِفْهَامُ لِلْإِنْكَارِ أَو التَّوْبِيْخِ
- يَأْتِي بِهَا غَيْرُهُ وَمَا شَرْطِيَّةً أَوْ مَدْصُولَةً ثُنَّهُ اذًا مَسَّكُمُ أَصَابَكُمُ النُّفُثُرِ ٱلْفَفُرُ والممرض فالنبه تبجنبون تعرف فعون أَصْبُ اتَّكُمُ بِالْاسْتِغَالَةَ وَاللَّاعَاءَ وَلا تَدْعُونَ غَبْرَهُ
- 08 (88. वाडाशत यशन वालात (ामारमत मृश्य पृतीकृत) . أُنَّمُ أَذَا كَشَفَ النَّصُرُ عَنْكُمُ إِذَا فَريْقُ مِّنكُم برَبِّهم يُشركُونَ
- لِيَكُفُرُوا بِمَا آتَيْنُهُمْ مَا مِنَ البِّعْمَة فَتَمَنَّكُوا بِاجْتِمَاعِكُمْ عَلَى عِبَادُوَ ألأصناع أمرتنه دنيد فسنوف تعلمون عَاقبَةً ذُلكَ

#### অনবাদ •

- ৫১. আল্লাহ বলেছেন, তোমরা দই ইলাহ গ্রহণ করো না: তিনিই একমাত্র ইলাহ। আল্লাহর উপাস্য হওয়ার বিষয়টি এবং তাঁর একতু প্রতিষ্ঠার উদ্দেশ্যে এটার উল্লেখ করা হয়েছে। সূতরাং অন্য কাউকেও নয় আমাকেই ভয় ক<u>র ا</u> نَاكِيْد আমাকেই ভয় ক<u>র ا</u> সৃষ্টির উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে। 2006 এস্থানে বা নাম পুরুষ হতে النفات বা রুপান্তর করা रराहि । क्रिके के अर्थ आगर अर्के
- गानकागा. وَلَـهُ مِنَا فَعِيمُ اللَّهِ مِنْ शृथवीर्त وَ الْأَرْضُ مُلْكًا فَي السَّمْوَٰتِ وَالْأَرْضُ مُلْكًا সৃষ্টি ও দাস হিসেবে সকল কিছু তাঁরই। আর ধর্ম অর্থাৎ আনগতা তাঁবই সকল সময়েব জনা। তোমবা কি আল্রাহ ব্যতীত অপরকে ভয় করছঃ অথচ তিনিই সতা ইলাহ : তিনি ব্যতীত আর কেউ ইলাহ নেই । الدِّيْنِ অর্থ সকল সময়ের জন্য। এটা استًا-এর হয়েছে। এস্থানে فَلِيْف অর্থাৎ অধিকর্ণবাচক। পদ 🔟 -এর ইঙ্গিতবাচক ক্রিয়া এটার 📜 🕳 রূপে পণ্য اَنْخَارُ অস্থানে إِنْكَارُ অর্থাৎ অস্বীর্কার কিংবা অর্থাৎ ভর্ৎসনার উদ্দেশ্যে প্রশ্নবোধকের ব্যবহার হয়েছে।
- ७० ७७. <u>نَ</u>صَا بِكُمْ مِـنْ يَعْمَةِ فَـمِنَ اللَّهِ أَيْ لَا وَمَا بِكُمْ مِـنْ يَعْمَةِ فَـمِنَ اللَّهِ أَيْ لَا আল্লাহর নিকট হতে অন্য কেউ এগুলো তোমাদেরকে দেয়নি আবার যখন তোমাদেরকে দুঃখ রোগ-শোক ও দবিদতা স্পর্শ করে এটা তোমাদেরকে আঘাত করে তখন তোমবা সাহায়া চেয়ে ও দোয়া কবে তাঁকেই উল্লৈঃস্বরে আহ্বান কর, অন্য কাউকেও আহ্বান কর না। مَا كُمْ এ لَمْ শব্দটি শর্তবাচক বা অর তামাদের تَجْنَرُونَ আর مُوْصُولَهُ আওয়াজ উচ্চ করে অর্থাৎ উচ্চঃরে হার .
  - করেন তখন তেমাদের একদল তাদের প্রতিপালকের শরিক করে।
  - .00 ৫৫. আমি তাদেরকে যা অর্থাৎ যে সমস্ত অনুগ্রহ দান করেছি তার অকতজ্ঞতা করতে: সূতরাং প্রতিমা উপাসনার ব্যাপারে তোমাদের ঐক্যবদ্ধ হওয়ার স্বাদ ভোগ করে লও। শীঘ্রই তোমরা তার পরিণাম জানতে পারবে।। এইটিটের এস্থানে হুমকি প্রদর্শনার্থে 🚄 অর্থাৎ অনুজ্ঞাসূচক শব্দের ব্যবহার হয়েছে।

. وَيَسَجُّ عَسُلُونَ أَيْ ٱلنَّهُ شُرِكُونَ لِسَسَا لَا يَعْلَمُوْنَ أَنتُهَا لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ وَهِيَ الْاَصْنَامُ نَصِيْبًا مِثَا رَزَقَنُهُمْ م مِنَ الْحَرْثِ وَأَلاَنْعَامِ بِقَوْلِهِمْ هٰذَا لِلَّهِ وَهٰذَا لِشَركَائِنَا تَاللَّهُ لَتُسْتَلُنَّ سُؤَالُ تَوْبيعُ وُفِيْهِ اِلْتِفَاتُ عَنِ الْغَيْبَةِ عَمَّا كُنْتُمْ تَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ مِنْ انَّهُ آمْرَكُمْ بِذٰلِكَ

بَنَاتُ الثُّلهِ سُبْحُنَهُ تَنْزِيْهًا لَهُ عَمَّا زَعَمُوْا وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ أَيْ ٱلْبَنُونُ وَالْمُجَمُّلُهُ فِينَى مَحَلِّلِ رَفْعِ أَوْ نَصْب يَجْعَلُ الْمَعْنَى يَجْعَلُونَ لَهُ الْبَنَاتِ الَّتِيْ يَكْرَهُوْنَهَا وَهُوَ مُنَزَّهُ عَنِ الْوَلَدِ وَيَسَجْعَلُونَ لَهُدُمُ ٱلْآبِئْنَاءُ الَّذِيْنَ يَخْتَارُوْنَهَا فَيَخْتَصُّوْنَ بِالْأَبْنَاءِ كَفَوْلِهِ فَاسْتَفْتِهِمْ الرّبّكَ البُّنَاتُ وَلَهُمُ الْبُنُونُ

صَارَ وَجُهُمُهُ مُسْوَدُا مُتَخَيِّرًا تَغَيَّرُا مُغْتَمِّ وَهُوَ كَظِيْمٌ مُمْتَلِيٌّ غُمًّا فَكَيْفَ تُنْسَبُ الْبَنَاتُ إِلَيْه تَعَالَىٰ ৫৬. আমি তাদেরকে কাফেরদেরকে শস্য ও গবাদি ইত্যাদি যে সমস্ত জীবনোপকরণ দান করি তারা এই অংশ আল্লাহর আর এই অংশ প্রতিমাসমূহের এই কথা বলে তার এক অংশ নির্ধারিত করে তাদের জ্জ অর্থাৎ প্রতিমাসমূহের জন্য যাদের সম্বন্ধে তারা জান ন যে, এগুলো লাভ-লোকসান কিছুই করতে পা না। কসম আল্লাহর ভর্ৎসনামূলকভাবে <u>অ</u>বশাই তোমাদেরকে প্রশ্ন করা হবে তিনি তোমাদেরকে এ সমস্তের নির্দেশ দিয়েছেন বলে তোমরা আল্লাহর প্রতি যে মিথ্যারোপ কর সেই সম্পর্কে। 🗓 এইটি এরান বা নাম পুরুষ হতে الْتَفَاتُ বা রূপান্তঃ সংঘটিত হয়েছে।

०४ ৫٩. क्टात्मणागन आल्लाहत मूरिजा এर कथा वरल जातु. وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ الْبَنْتُ بِقَوْلِهِمُ الْمَلاثِكَةُ আল্লাহর জন্য কন্যা সন্তান নির্ধারণ করে। এদের এই স্বকপোলকল্পনা হতে আল্লাহ পবিত্র তাঁরই তরে সকল পবিত্রতা, আর তাদের নিজেদের জন্য হলো যা তার কামনা করে অর্থাৎ পুত্র। সন্তান হতে পবিত্র হওয় সন্তেও তাঁরা আল্লাহর প্রতি কন্যা সন্তান আরোপ করে। যা নিজেদের ব্যাপারেও তারা পছন্দ করে না নিজেদের জন্য তারা পত্র সন্তান হওয়া কামনা করে এবং তাই নিজেদের জন্য বিশেষ করে নেয় যেফ نَاسْتَفْتهُمْ ٱلربَّكَ - आल्लार जांजाना रेतनाम करतन এদেরকে জিজ্ঞাসা কর্ তোমার প্রতিপালকের জন্য হলো কন্যা আর তাদে إِنْهُ ध रे वाकाि مَا يَشْتُهُونَ अन् वाकाि إِنْهُ পেশযুক্ত]-এর مَحَلُ বা স্থানে ব্যবহৃত হয়েছে। এটা সহকারেও পাঠ করা نَصَبُ ক্রিয়ার মাধ্যমে يَجْعَلُ

তা কের কাউকেও যদি কন্যা সন্তানের অর্থাৎ তার وَإِذَا بُشِّسَرَ أَحَدُهُمْ بِـالْأَنْشُى بِتُوْلَدَ لَهُ ظُلُّ কন্যা জন্মগ্রহণ করেছে বলে সুসংবাদ দেওয়া হয় তখন তার মুখমণ্ডল দুঃখ ভারাক্রান্তরূপে কালো হয়ে যায় বিষণ্ন ব্যক্তির ন্যায় পরিবর্তিত হয়ে যায় সূতরাং কেমন করে আল্লাহর প্রতি এটা আরোপ কর كُفْتُم । इत्य थारक صَار े अ ज्ञात वर्ष صَار े इत्य थारक অর্থ দঃখভারাক্রান্ত।

يقوَارَى يَخْتَفِىْ مِنَ الْقَوْمِ آنَ قُومِهِ مِنْ سُرُوعِ مَا نُسَوِّمِ مِنْ الْقَوْمِ آنَ قُومِهِ مِنْ سُرُوعِ مَا بُشِرَيهِ عَجْوَفًا مِنَ التَّمْشِيمُ مُتَوَرِّهُ إِينَ الْمُسْرِكُمْ يَشْرُكُمُ بِيلًا قَتْلِي مُونٍ هَوَانِ وَذُلِّ آمْ بَكُسُّهُ فِينًا اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ مَكَانُ مِنْكُمُ مَنْ اللَّمْسُوكُم يَشْرُكُمُ فَي التَّمْرُابِ عِينَ مُنْ يَنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُ نَسَبُوا يَعْمَدُ مُنْكَ مَنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكَ مَنْكُمُ مُنْكُمُ مُنْكَ مَنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ الْمُنْكُمُ الْمُنْكَ لَكُمْكُمُ مُنْكُمُ الْمُنْكَ لَكُمْكُمُ الْمُنْكَ لَكُمْكُمُ الْمُنْكَ لَكُمْكُمُ الْمُنْكَ اللَّهُ مِنْ عَنْدُهُمُ إِنْهُ الْمُنْكِلُولُ اللَّهُ مِنْ عَنْدُهُمُ إِنْهُ الْمُنْكِلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ عَنْدُهُمُ إِنْهُ الْمُنْكِلُولُ اللَّهُ مِنْ الْمُنْكِلُولُ اللَّهُ مِنْ عَنْدُهُمُ إِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ الْمُنْكُلُولُ الْمُعَلِّلُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْكُلُولُ الْمُعَلِيلُولُ اللَّهُ وَالْمُنْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْكُلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْمُنْكُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ اللْمُعَلِيلُولُ اللَّهُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ اللْمُعَلِيلُولُ اللْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ اللْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ اللْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكِلُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ اللْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُلُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْكُولُ الْمُنْ

اللّذِينَ لَا يَوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ أَى الْكُفْارُ مَنْ لَا يَوْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ أَى الْكُفْارُ مَعْنَى مَعْنَى الشّوْئُ بِمَعْنَى الْفَضِيَّةِ السَّوْئُ بِمَعْنَى الْفَضِيَّةِ وَمِي وَأَدْهُمُ الْبَنَاتِ مَعَ إِخْتِينَا جِهِمْ الْبَهْنِ لَلِيتَكَاج وَلِلْهِ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ عَلَيْهِ الْمَثَلُ الْمُثَلِّ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمَثَلُ الْمُثَلِّ الْمَثَلُ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمَثَلُ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِّ الْمُثَلِينَ وَهُو الْعَزِيزُ فِي مُلْكِهِ الْمَثَكِيدِ الْمَحْكِبُ الْمُعَلِيدِ الْمَثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدُ الْمُثَلِيدِ الْمُثِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَالِي الْمُثَالِيلِي الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَالِي الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدُ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدِ الْمُثْلُولُ الْمُثَلِيدُ الْمُنْ الْمُثَلِيدُ الْمُثَلِيدِ الْمُثَلِيدُ الْمُثَالِي الْمُثَ

৫৯. তাকে যে সংবাদ দেওয় হয় তার য়ানি বেতু লজ্জা পাওয়ার তয়ে সুস্থানায় হতে য় সম্প্রদায় হতে <u>আয়য়োপন করে।</u> এটাকে নিয়ে কি করবে সেই বিষয়ে সে ছিধানিত থাকে, <u>হীনতা সর্বেও</u> অর্থাৎ লজ্জা ও অপমান সর্বেও <u>সে তাকে রেখে দেবে</u> হত্যা না করে ছেড়ে রাখবে না মাটিতে পুতে ফেলবে জীবন্ত প্রোথিত করবে। তনে রাখ, তারা যা সিদ্ধান্ত করে তা অর্থাৎ তাদের এই সিদ্ধান্ত কত নিকৃষ্ট। তাই তারা তাদের সৃষ্টিকর্তার প্রতি কন্যা সন্তান আরোপ করে যাদের স্থান তাদের নিকটও এই ধরনর।

. १. ৬০. <u>যারা পরলোক বিশ্বাস করে না ভাদের</u> অর্থাৎ
কাফেরদের <u>কত নিকৃষ্ট উদাহরণ</u> কত নিকৃষ্ট গুণ ও
আচরণ। তা হলো, বিবাহ নিতে নারীর প্রয়োজন
থাকা সত্ত্বেও কন্যাদেরকে জীবস্ত প্রোথিত করা। <u>আর</u>
<u>আল্লাহর হলো উৎকৃষ্ট উদাহরণ</u> মহান গুণাবলি। তা
হলো, লা ইলাহ ইল্লা হুওয়া অর্থাৎ তিনি ব্যতীত আর
কোনো ইলাহ বা মা'বুদ নেই। ভিনি তাঁর সামান্ত্রে
পরক্রমশালী, তাঁর সৃষ্টিতে তিনি প্রজ্ঞাময়।

### তাহকীক ও তারকীব

: अर्थार تَاكِينَ वरप्राप्त : अर्थार : अर्थार : اَنَيْنِي अर्थार : केट्टिमें कर कारकीरत मूठि अधारना वरप्रप्रस् اِنْنَيْنِ ؟ - अधारना वरप्रप्रस्त वाशास्त्र वाशास्त्र वाशास्त्र वाशास्त्र केट्टिमें केटिमें केटिमें

४ रेजें के प्राप्त क्रिक्त प्रवाद क्रिक्त प्रवाद क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक्त क्रिक ४ रेजें के प्रवाद क्रिक्त क्रिक क्रिक्त क्रिक्त

हेंबीह उक्त उद्दार करत विद्याद : مُرَخَّرُ करत विद्याद : کَتَخَمُّرُوا اللَّهِيْنِ करत विद्याद اللَّهِيْنِ عِر الْمُنِيِّنِ عَلَيْهِ عَلَيْ

वाकर्ष मिन : शाप्र मकल मुकाममितरे إِثْنَيْنُ का उलाइन । जयह تَاكِيْد वलाइन मिन : शाप्र मकल मुकाममितरे ्यद्भ शादा तर وتكيد مُعْسَون नत्र। बको बक जाकर्षे धतर्तित मिले। जरीर राला बरे एत, إِنْسَيْن राला وتكيد مُعْسَوي उद कांतर تَاكِيدُ वर्रलाइन । रेक्सना निकालत गरियों वर्रलाइन कांतर تَاكِيدُ कर्रलाइन कांतर تَاكِيدُ क वर्ष हर्रें थों का आर्यात कि के कि वलाहम त्य, वाकात माधा تُعَفِينُ इराहक व्यवहरू मूल देवातक এভाবে त्य व्हाहन या الْفَيْنُ वरनाहन या تَأْكِيْدُ वरनाहन या وَاتْنَيْنُ कि के वरनाहन या, تَأْمُنُوا الْفُرَامِةُ वृबा गार्र [क्रुपाल] । जारात्र किंछ किंछ वलाइस (य, مُبَالغَهُ فِي التَّنفُيثِرُ أَنْ تَكْرَارُ - এর জন্য হয়েছে - कেনमा जंकरतत जा ধিক্যভা অর্থের ব্যাপকতাকে বুঝায়।

এর প্রয়ের কারণে নিজেই দুয়ের উপর বুঝায়। তাতে -এর প্রয়েজন والهَـنِي . এর প্রয়েজন و عَدَدُ वि اِلْدُ अर्थ الْهُمْنِ अर्थ क अतु अर्थाखन इस ना, কেননা مَعْدُودُ अर्थ मा। अर्थनिजार्त وَالْدُ وَالِدُ নওয়া জরুরি বয়ে থাকে। ব্যমন رُجُل तउमा مُعَدُّرُة तउमा कर्ज़ित वर्ष भारक। व्यस्त वनात अस्राहरू رَجُلُبِيْ إِنْسَيْنِ عَالَيْهِ वनात अस्राहरू رَجُلُبِي वनात अस्राहरू رَجُلُ وَاحِدٌ पुरुष وَجُلُ وَاحِدٌ নেই। এর ব্যতিক্রম হলোঁ হুঁএই এবং হুঁএই ক্রিট ক্রিট এবং কুরু এবং করার প্রয়োজন রয়েছে। কেননা এই এবং ু এর প্রয়োজন হয়। এর অন্সষ্টতাকে দূর করার জন্য مُعْدُودُ वा অন্সষ্ট। এর অন্সষ্টতাকে দূর করার জন্য

উত্তর কয়েকভাবে এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া যায়।

لاَ تَشَخِذُواْ اِنْنَيْنِ اِلْهَيْنِ - राप्ताक छेदा हैवातक हाला تِاخِيْرِ ७ تَقَيِّمُ

২. কোনো বন্তু যথন অপ্রছ্শনীয় ও কবীহ হয় এবং তার مُبَاكِثُ - مُبَاكِثُ - এর মধ্যে মুবালাণা উদ্দেশ্যে হয় তখন তাকে অধিক সংখ্যক ইবারত দ্বারা ব্যক্ত করে যাতে করে অক্ষরের অধিক্যতা অর্থের ব্যাপকতাকে বুঝায়।

টা নিজেই এককের উপর বুঝায়। তদুপরি গ্রন্থার উত্তর যে, أَوْ إِنَّهُ اللَّهِ بِهِ لِإِنْجِاتِ الْوَحْدَانِيَةِ নেওয়ার कि প্রয়োজন হলোঁ?

উত্তর, তথুমাত্র الرُومِيِّث -কে সাব্যক্ত করলে এই সংশয় হতে পারত যে, সম্ভবত তথুমাত্র والرَّفِيِّث -কে সাব্যক্ত করাই উদ্দেশ্য হয়েছে। এ কারণে وَأَحْدُ نِيَّتُ उुष्कि করে দিয়েছেন যাতে করে الرُهْيِّتُ এবং وَأَحْدُ نِيَّتُ উভয়ের উপরই বুঝায়। কাজেই এই আপত্তির নিরদন हुएस (शन (य, ال) मुन्निंग مُنْسِينُهِ वदः تُعَيِّدُ উভূমটিকে दुआस । कार्ख مُولِد ما अतारा مُنْسِينًا

वा र्जानुगठा, ' كَبُوا ، बार्जिमान नय । रकनना عُمَامُتُ वा र्जानुगठा, ' عَمُولُمُ الطَّاعَةُ (क्विमान नय । रकनना عُمَولُمُ الطَّاعَةُ

থাকে না। যেহেতু প্রতিদান পরকালে হবে।

। अतु खर्थ रहना सुमृह, खारी । وَاحِدُ مُذَكِّرُ अन إِنْسُمُ فَاعِلْ अप्तमात रहि وَصُوبٌ إِنَّكَ فَوَلُّمُ وَأَصِبُّ वराठ भारत ने وَمُفَتْ عَدَهُ مَعْرِفَهُ أَنْ نَكِرُهُ वर्ग ( مَصَفَتْ عَدَاللهُ عَمَالُ وَيْنَ اللَّ وَاصِبًا अर्थार : قُولُكُ كَمَالُ এবং أَسْتَغَمُّ व تُنِبُّتُ هُمَّةِ وَنُبِيَّ عَالَى اللّهِ عَامِي عَالِم اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَال اسْتَفَرَّ الَّذِينُ وَنَبَتَ لَهُ حَالًا كَوْنِهِ وَابْسًا -বলেছেন। উভয় সুরতে অর্থ একই হবে। উহ্য ইবারত হলো ৎর - مُضَارَعُ विके رَفْعُ الصَّرْتِ فِي الدُّعَا ِّهِ रिलो । আওয়ান্ধ উক কর । الْجَوَارُ । इत्नी हे के के विकाम । থর সীগাই - جَمْعُ مُذَكِّرِحًا ضَرُ

-এর फारायनर وَهُولِمُ اللَّهُ عَلَوْلُهُ وَلا تَعْمُونَ এ বৃদ্ধিকরণ দারা উদ্দেশ্যে হলো وَاللَّهُ وَلا تَعْمُونَ عُلْمِوْرُهُ

দিকে ইঙ্গিত করা

। अर्थाः : قَوْلُهُ أَمْرُ पत प्राया أَمْرُ पत प्राया : قَوْلُهُ أَمْرُ تَمْهِينِد थत मिरक প্রত্যাবর্তনকারী यशीत हुए. مَا अत لَا يَعَلَمُونَ : فَوَلَمُ لِمَا لَا يَعَلَمُونَ اللَّهِ لِمَا لا يَعَلَمُونَ اللَّهُ রয়েছে যাকে আল্লামা সুমৃতী (র.) مُعَمَّمُ عَالِدٌ বলে প্রকাশ করে দিয়েছেন। কাজেই عَمَّمُ عَالِدٌ এর আপত্তির নিসরন হয়ে গেল। উহ পু بَعْلَمُونَهَا أَنَّهُمُ الْهَدُّ رَبَّعْنَدُونَ نِبْهَا أَنَّهَا مُشُرُّ رَبْنِكُ وَلَبْسُ كَذَٰكِ لِاثْبًا جَمَادٌ لا تَنْفُرُ وَيَ مُصَدِّبً وَمُدَّا وَالْمُحَمِّلَةُ فِي مَحَلِلُ وَفَيهٍ أَوْ نَصَبِ بِيتَجْعَلُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ وَالْجُمْلَةُ فِي مَحَلِلُ وَفِيهِ أَوْ نَصَبِ بِيتَجْعَلُ وَالْجُمْلَةُ فِي مَحَلِلُ وَفِيهِ أَوْ نَصَبِ بِيتَجْعَلُ وَالْجُمْلِيّةِ وَالْجَمْلِيّةُ وَالْجُمْلِيّةُ وَالْمُعْلِيّةُ وَالْجُمْلِيّةُ وَالْمُعْلِيقِيلِيّةً وَالْمُعْلِيقِيلِيّةً وَالْمُعْلِيقُونِ وَالْمُعْلِيقِيلِيّةً وَالْمُعْلِيقِيلِيقُونِ وَالْمُعْلِيقِيلِيقُونِ وَالْمُعْلِيقِيلِيقُولِيقًا

े रायाह وَ مُصَبِّ -अत अवर्षेन रेख्यात कांतर्ग عَطْفُ -अत डेंन्यों कं चंद्र خَير مُفَيَّر "

ু বৃদ্ধিকরণ একটি প্রদাের উত্তর হিসেবে। প্রশ্ন হলা এই যে, এই মানুটি এই ফারেলের মন্ত্রীর আকাদেরদের দিকে ফিরেছে এবং মাফউলের মমীর যা فَالَ تُعْتَى يَخْتَارُونَ আকাদেরদের দিকে ফিরেছে এবং মাফউলের মমীর যা فَالَ উভয়টির মেসনাক একই। আর তা হলো ঠিই স্বক্ষ নাহর রীতি রয়েছে যে, এবং মাফউলের মমীর الله বিধান কর্মীর এক মাধ্য ব্যক্তিত জায়েজ নেই। বাবে ঠিই বাইত এবং তর এক তর্মী করি একই কারণ যে, বিধান করিছে নেই। অবশা হার্মী করিছি করিছি বাবেধ রয়েছে।

उंदर (بَخْتَارُ काना) الْنَبْنَ بَخْتَارُونَ काना الْنَبْنَ بَخْتَارُونَ काना وَالْنَبْنَ بَخْتَارُونَ कामा करत मा आर्त अक माकडेल राला يُشْتَارُونَ कामा करत मा आर्त अक माकडेल राला بَشْتَهُونَ السَّامَةِ وَالْمُعَا

रएक वर्ष राला জीवक्रदु र्थाथिक कता । أَذَ يَعْدُ : قَوْلُهُ مَعْدُ

बरता أَنَّسُواُ، व्यत مَثَلُ يَسَعَننَى صِفَتَ مُؤَنَّتُ (यो) त्नदे अंदाहुब कवाव (य) التَّسِينَ مَا التَّسِينَ अरह التَّسِينُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَثَوْنَتُ مُؤَنِّتُ التَّعِيدِ مَنْهُ عَلَيْهُ وَمُوْنَ

উठत. जवादवर সার হলো এই या, أَصَوَانَكُتُ विमायान । مُوَانَكُتُ के अवादवर সার وَانْكُتُ الْسَدِّةِ مَ عَلَمُ مُعَانِكُتُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ النَّهُ لَلَّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ النَّهُ لَلَّهُ النّهُ عَلَيْهُ النَّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ ال

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

आतार लाक रेतनान करताहन, जायवा : فَوْلَهُ وَقَالَ اللَّهُ لاَ تُنتَّخَذُواً اللَّهَ ثِنِ الْنَتِينِ النَّمَا هُوَ اللَّهُ وَلَحُو मुद्दे आदुार विशान करता माँ, जिनि এकक प्रातुमहै, जाउउन राजाता अधु जापाताई छा। कता ।

পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পৰ্ক: পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, সমগ্র সৃষ্টিঞ্চণং আল্লাহ পাকের সম্পূৰ্ণ অনুগত, করতলগত। আর আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক খাঁটি জৌহিদের উপর বিশ্বাস স্থাপনের আদেশ দিয়েছেন এবং শিরক থেকে বিব্রুত পাকার নির্দেশ নিয়েছেন।

মুলত সমগ্র বিশ্বের সব কিছু যখন আল্লাহ পাকের নরবারে বিনীত এবং অবনত ও সেজনারত তখন খবরদার তোমরা কখনো আল্লাহ পাকের সাথে কোনো কিছুকে শরিক করে। না, তিনি এক, অদ্বিতীয় ﴿ يَارِيَا ﴾ يَارَهُبُرُنِ অতএব, তোমরা ৩৮ সর্বশক্তিমান আল্লাহ পাককে তয় কর তাঁর প্রতি পরিপূর্ব আনুগত্য প্রকাশ কর।

্র বিশ্বতি ক্রি কর্মান জমিনে যা কিছু আছে সবই তার সৃষ্টি। তিনি সব কিছুর মাদিক এবং তিনি কারো প্রতি জ্বদা করেন ।।

ইবাদত তাঁৱই, তবে কি তোমরা আল্লাহ পাক বাতীত আর কাউকে তদ্ব কর পর্বাণ আল্লাহ পাক বাতীত আর কাউকে তদ্ব কর প্রবাণ আল্লাহ পাক বাতীত আর কাউকে তদ্ব কর প্রবাণ আল্লাহ পালার পাকের প্রতিই থাকতে হবে এবং তর তদ্ম ওাঁকেই করতে হবে। কেবেশতাদের নাার মানুষেরও কর্তবা হবলা সর্বন্ধনা আল্লাহ তা আলার অনুগত থাকা। প্রিয়নবী — ইবশান করেছেন, আল্লাহর নাফরমানির কাছে কারে কাহে বারা রাণ্ডা একাশ করা মানুষের আল্লাই কাহে কারে কাহে আনুগতা একাশ করা বিধ নর। আনুগতা, তধু নেক কান্তে, মন্দ কান্তে নর। কেননা আল্লাহ বাতীত কোনো মালিক নেই, তিনিই স্থান, তিনিই গালা করেছেন, আলোহর কর্তবা। ক্রানা আলোহা আলোতের তারে কারে মানুষের কর্তবা। আনো তারশীরকার বলেছেন, আলোহা আলাতের তুর্তু তার প্রতি আনুগতা প্রকাশ করাই মানুষের কর্তবা। আনো তারশীরকার বলেছেন, আলোহা আলাতের তুর্তু তার প্রতি আনুগতা প্রকাশ করাই মানুষের কর্তবা। ক্রানা করেকে। মুমিনদেরকে তাদের নেক আমন্তের কুরুরা এবং মন কান্তের স্বাতি। মানুষের আমন্তের বদলা আল্লাহ পানা করবেন। মুমিনদেরকে তাদের নেক আমন্তের হত্ত্বার তিনিই দান করবেন। আর তিনিই কানে করবেন তির স্থানী শান্তি দেবেন।

আর কোনো তোনো তাকসীরকার বলেছেন, আলোচ্য আয়াতের اَلْرِينُ শশটির অর্থ আঞ্জাব অর্থাৎ তিনিই কান্ধেরদেরকে হারী শারি দেবেন : এতদসত্ত্বে তোমরা আল্লাহ পাক ব্যতীত অন্যদেরকে ভয় কর? অর্থাৎ তথু আল্লাহ তা আলাকেই ভয় করা উচিত, আর কাউকে নয়। কেননা আল্লাহ ব্যতীত কেউ উপকারও করতে পারে না, অপকারও করতে পারে না। অতএব, তথু আল্লাহ পাককেই ভয় করতে হবে, অন্য কাউকে নয়।

তোমাদের নিকট যা কিছু নিয়ামত রয়েছে সবইতো আল্লাহ পাকের দান। বকুত মানুষের জীবন ও জীবনের যথা সর্বস্থ তথা সম্পদ, শক্তি, স্বাস্থ্য সৌন্দর্য, সন্মান ও পদমর্যাদা, সন্তানসন্ততি, জনপ্রিয়তা, প্রভাব- প্রতিপত্তি এককথায় সব কিছুই জে আল্লাহ পাকের দান, তাঁরই দুয়া এবং তাঁরই করুণা ব্যতীত আর কিছুই নয়।

ত্রিক নিজ্ঞান করতে এক নিজ্ঞান করতে এক নিজ্ঞান করিব বিশ্ব আমাদের প্রতি বিশ্ব আসনু হয় তখন তোমরা তারই নিজ্ঞান করতে এক । কেননা তোমরা জান কঠিন বিশ্ব থেকে পরিত্রাণ পেতে হলে আল্লাহ পাকের দয়া ব্যতীত সম্ভব নয়, তাই বিশ্ব বিশ্ব অথকা অবস্থায়, মুশরিক এবং নান্তিকদেরকেও দেখা যায় বিশ্ব মুক্তির জন্যে আল্লাহ পাককে ডাকতে,

তারা যাকে অবিশ্বাস করে, যাঁর অবাধ্য অকৃতজ্ঞ হয়ে থাকে অথচ বিপদ মুহুর্তে তাঁকেই ডাকতে তারা বাধ্য হয়।

এরপর যথন আল্লাহ পাক
ভোমাদের বিপদ দূর্বি করে দেন তথন তোঁমাদেরই একদল তাদের প্রতিপালকের সাথে শিরক করে। কিন্তু কি আন্তর্য আর ি
লক্ষাকর ব্যাপার যে, যার হাতে রয়েছে মানুষের সার্বিক কল্যাণ, বিপদ মুক্তির জন্য যার নিকট মানুষ আকুল আবেদন জানায়
সেই করুণাময় আল্লাহ পাক যথন দয়া করে মানুষকে বিপদ থেকে উদ্ধার করেন তথন অকৃতজ্ঞ মানুষ মহান আল্লাহ পাকের
সাথে শিরক করে।

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন, যদি আলোচ্য আয়াতে সমগ্র মানব জাতিকে সম্বোধন করা হয়েছে মনে করা হয় অর্থাৎ মুমিন ও কাফের উভরকে সম্বোধন করা হয় তবে ক্রিন্দ এক তাৎপর্য হবে কাফেররা আল্লাহ পাকের সাথে শিরক করে আর যদি মনে করা হয় যে আলোচ্য আয়াত দ্বারা কাফেরদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে তবে আয়াতের তাৎপর্য হবে এই, কাফেরদের মধ্যে কিছু লোক আল্লাহ পাকের সাথে শিরক করে, আর কিছু লোক বিন্দ থেকে শিদ্ধা এংব কর। বাত্যশীরে মাধ্যনী, ব. ৬, পৃ. ৪০১]

আলোচ্য আরতসমূহে কাফেরদের দূটি বদ অভ্যাসের নিন্দা করা হয়েছে। প্রথমে তারা নিজেদের ঘরে কন্যা সন্তানের জন্মগ্রহণকে এত খারাপ মনে করে যে, লজ্জায় মানুষের সামনে দেখা পর্যন্ত দেয় ন এবং চিন্তা করতে থাকে যে, কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণের কারণে তার যে বেইজ্জতি হয়েছে, তা মেনে নিয়ে সবর করবে, না একে জীবিত কবরস্থ করে এ থেকে নিঙ্কৃতি লাভ করবে। উপরন্তু মূর্থতা এই যে, যে সন্তানকে তারা নিজেদের জন্য পছন্দ করে না, তাকেই আল্লাহর সাথে সম্বন্ধুক্ত করে বলে যে, ফেরেশতারা হলো আল্লাহ তা আলার কন্যা।

দ্বিতীয় আয়াতের শেষে বলা হয়েছে- ﴿ ﴿ كَا مَا مَا يَعْكُمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا كَا مَا وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُ اللَّالَّا لَلَّا اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّالَّالِمُ اللَّالَّالِمُ الللَّا اللَّالَّا اللَّالَّا اللَّالَّالِمُواللَّا اللَّلَّا اللَّهُ

ভূতীয় আয়াতের শেষে ﴿الْمُوَّالُوْرِيُّرُ । তিন্তুটির বাকোও এদিকে ইন্নিত রয়েছে যে, কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণকে বিপদ ও অপমাদ মনে করা এবং মুখ লুকিয়ে ফেলা আঁল্লাহর রহস্যের মোকাবিলা করার নামান্তর। কেননা নর ও নারীর সৃষ্টি আল্লাহর একটি সাক্ষাত প্রজ্ঞাপূর্ণ বিধি। –িতাফসীরে রহুল বয়ান।

মাসজ্ঞালা : আলোচ্য আয়াত থেকে সুন্দষ্ট ইসিত পাওয়া গেল যে, কন্যা সন্তানের জন্মহণকে বিপদ ও অপমান মনে করা বৈধ নয়। এটা কাফেরদের কাজ। তাফসীরে রহল বয়ানে উল্লিখিত রয়েছে যে, কন্যা সন্তান জন্মহণ করলে মুসলমানদের আনন্দ প্রকাশ করা উচিত, যাতে জন্ধরহণ করের মুগর খঙল হয়ে যায়। এক হাদীদের বলা হয়েছে, ঐ মহিলা পুণামমী, যার প্রথম গর্তের সন্তান কন্যা হয়। কুরআন পাকের তিন্দিন তুলিন্দিন তিন্দিন তিন্দিন তুলিন্দিন কায় হার করায় ইসিত পাওয়া যায় যে, প্রথম গর্তে কেন্যা জন্মহণ করা উত্তম। অন্য এক হাদীদের বলা হয়েছে, কন্যা সন্তানদের সাথে যে সম্পূক হয়ে পড়ে, অতঃপর সে যদি তাদের সাথে উত্তম বাবহার করে, তাহলে তার ও জাহান্নামের মধ্যে সেই সন্তানের প্রাচীর হয়ে দাঁড়াবে। – তাফসীরে রহল বয়ান]

মোটকথা, কন্যা সন্তানকে খারাপ মনে করা জাহেলিয়াত যুগের কুপ্রথা। এ থেকে মুসলমানদের বেঁচে থাকা উচিত এবং এর বিপরীতে আল্লাহর ওয়াদায় মুসলমানদের আনন্দিত ও সন্তুষ্ট থাকা কর্তব্য। الدُّرُ يُنوَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ يَطُلُحِهِمَ بِالْمُعَاضِينَ مَا تَرَكَ عَلَبْهَا أَى الْأَرْضِ بِالْمُعَاضِينَ مَا تَرَكَ عَلَبْهَا أَى الْأَرْضِ مِنْ دَابَتَهُ تَسَمَّهُ تَدِبُّ عَلَبْهَا وَلَكِنَ بُعُلَاهُمَا وَلَكِنَ بُعُمَ النَّي اَحَلِ مُسَمِّى عَ فَإِذَا جَاءً أَخَلَهُمْ لَا يَسْتَعَلَّى عَلْهُ مَا عَدُّونَ عَلَيْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقَدَّمُونَ عَلَيْهُ مَا عَدُّونَ عَلَيْهِ مَا عَدُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

وَيَخْعَلُونَ لِلْهِ مَا يَكُرُمُونَ لِآنَهُ عِبِهِمْ مِن الْبَنَاتِ وَالشَّرِيْكِ فِي الرِّياسَةِ وَالْمَانَةِ الرَّسُلِ وَتَصِفُ تَقُولُ الْمِسْنَةُ مُ مَعَ ذَٰلِكَ الْكَيْبَ وَهُو أَنَّ لَهُمُ الْحُسْنَى مَعْ ذَٰلِكَ الْكَيْبَ وَهُو أَنَّ لَهُمُ الْحُسْنَى عِندَهُ لَلْحُسْنَى وَعِندَ اللهِ وَلَيْنُ قَلْمُ النَّالَ وَتَعِندَ اللهِ وَلَيْنُ وَيَعْدَ اللهِ وَلَيْنُ قَلْمُ النَّالَ وَتَعْمَ حَقَّا أَنَّ لَهُمُ النَّالَ وَاللهِ مَنْ مَثْرُوكُونَ فِيهَا أَنْ لَهُمُ النَّالَ وَالنَّهُمُ مُتَفْرَطُونَ مَثْرُوكُونَ فِيهَا أَوْ لَهُمُ النَّالَ وَالنَّهُمُ مُتَفْرُوكُونَ فِيهَا أَوْ مُتَعَرِّونَ فِيهَا أَوْ مُتَعَرِّونَ فِيهَا أَوْ مُتَعَرِونَ فِيهَا اللّهَ النَّالَ مُتَعَرِّونَ الْحَدْدِ اللّهَاءِ مُتَعَرِّونَ الْحَدَى اللّهَاءِ مُتَعَرِّونَ الْحَدَى اللّهَاءَ مُتَعَرِقُونَ الْحَدَى اللّهَاءِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ النَّالَ مُتَعَرِقُونَ الْحَدَى اللّهُ اللْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

تَالِكُ مِ لَقَدُ اَرْسَلُنَا َ اللّٰ اَمْمَ مِينً
 قَبْلِكَ رَسُلًا فَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّبْطِئُ
 آغسالهم السَّبِيئَة فَرَادُها حَسَنَةً
 فَكَذَّبُوا الرُّسُلَ فَهُوَ وَلِيَّهُمْ مُتَولِيْ
 أَمُوْرِهِمْ الْبَوْمَ آق فِي الدُّنْبَا

#### ষ্ট্ৰাদ :

- ৬১. আল্লাহ যদি মানুষকে তাদের সীমালজ্ঞানের জন্ম পাপকর্মের জন্য পাকড়াও করতেন তবে এতে অর্থাৎ ভৃপ্ঠে তার উপর বিচরগদীল কোনো জীবকে রেহাই দিতেন না . কিন্তু তিনি এক নির্দিষ্ট কাল পর্যন্ত তাদেরকে অবকাশ দিয়ে থাকেন। অতঃপর যখন তাদের জন্য নির্ধারিত সময় আসে তখন তার। তা হতে মুহুর্তকাল বিশ্ব বা হতে তুরা করতে পারে না :
- ৬২. যা তারা নিজেদের জন্য অপছন্দ করে অর্থাৎ কন্য সন্তান, ক্ষমতার ক্ষেত্রে শরিকানা, দূতকে অপমান করা ইত্যাদি তাই তারা আল্লাহর প্রতি আরোপ করে এতদসহ তাদের জিহবা মিথন বিবরণ দেয় যে এটা হলো এই যে আলাহর নিকটন্ত মঙ্গল অর্থাৎ জানাত তাদের জন্যই। যেমন একটি আয়াতে আছে যে ্রান্ত্রী "যদি আমার প্রতিপালকের নিকট ফিরে যাই তবে তাঁর নিকট নিশ্চয় আমার জন্য মঙ্গলময় বস্তু থাকবে।" [সূরা হা-মীম আস্সাজদা ৫০] আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন- অবশ্যই তাদের জন্য রয়েছে অগ্নি এবং তাদেরকে তাতে অগ্রে निक्कि कता रता : ﴿ جَرَمُ عَلَيْهِ مَا عَلَا مَعَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّ অর্থ তাতে ছেডে রাখা হবে বা এদেবকে তাঁব দিকে অগ্রবর্তী করা হবে। অপর এক কেরাতে এটার , -এ কাসরাসহ পঠিত রয়েছে। অর্থ সীমা অতিক্রেয়কারী :
- ১৮ ৬৩. ক্ষম আরাহর: আমি তোমাদের পূর্বেও বহু জাতির নিকট রাস্প প্রেরণ করেছি অনন্তর শয়তান এদের মন্দ কার্যকলাপ এদের দৃষ্টিতে শোতন করে দিয়েছিল ফলে তাই তাদের তালো বলে মনে হয়। অনন্তর তারা রাসুলগণকে অধীকার করে বসে <u>সেই আজ</u> অর্থাং দুনিয়ায় <u>তাদের অভিভাবক</u> এদের বিষয়াদির তর্ব্ববায়ক

وَلَهُمْ عَذَاكِ ٱلبِيمُ مُولِمُ فِي ٱلْأَخْرَة وَقَيْلُ المُسَرَادُ سِالْسَيْوَمِ يَسُومَ النَّقِيْسَةِ عَلَيْ حكَايَة الْحَال الْأَتيَة أَيْ لا وَلتَّى لَهُم غَيْرُهُ وَهُو عَاجِزُ عَنْ نَصْر نَفْسِه فَكَيْفَ يَنْصُرُهُمْ.

٦٤. وَمَا ٓ أَنْوَلْنَا عَلَىٰكَ بِا مُحَمَّدُ الْكِيْبَ الْقُرْأُنَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمْ لِلنَّاسِ الَّذِي اخْتَكَفُوا فِيهِ مِنْ أَمْر الدِّيْن وَهُدًى عَكْفُ عَلَى لِتُبَيِّنَ وَرَحْمَةً لِكَاوَم يُوْمِنُونَ بِهِ .

٦٥. وَاللُّهُ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَاَّءِ مَاَّءٌ فَاحْيَا إ الْأَرْضَ بِالنَّبَاتِ بَعْدَ مَوْتِهَا يُبْسِهَا إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْمَذْكُورِ لَايْدَ دُالَّةً عَلَ. الْبَعْث لِقَوْم يَسْمَعُونَ سِمَاعَ تُدَبُّر.

এবং এদের জন্য পরকালে রয়েছে মর্ম যন্ত্রণাকর শান্তি مِكَابَدُ الْحَالِ ٱلْاتِيَةِ বলতে اَلْيَوْمِ, বলতে مِكَابَدُ الْحَالِ ٱلْاتِيَةِ অর্থাৎ ভবিষ্যতে যা ঘটবে তা বর্তমানে ঘটতেছে রূপে কিয়ামতের দিনকে বঝানো হয়েছে। অর্থাং শয়তান ব্যতীত ঐ দিন তাদের আর কেউ অভিভাবক নেই। সেই দিন তো সে নিজেরই সাহায্য করতে সক্ষম নয় সূতরাং সে অন্যকে কেমন করে সাহায্য কববে?

৬৪. হে মুহাম্মদ! আমি তো তোমার প্রতি কিতাব আল করআন অবতীর্ণ করেছি। এদেরকে অর্থাৎ মানুষকে সুস্পষ্টভাবে বুঝিয়ে দেওয়ার জন্য যে বিষয়ে অর্থাং দীন সম্পর্কিত যে বিষয়ে তারা মতভেদ করে তা আর এতে বিশ্বাসস্থাপনকারী সম্প্রদায়ের জন্য এটা পথ-নির্দেশ ও রহমত স্বরূপ। وَهُدُى -পূর্বে উল্লিখিত वत সাথে এটার عَطْف इराय़रह।

৬৫. আল্লাহ আকাশ হতে বারি বর্ষণ করেন তা দ্বারা তিনি ভূমিকে এটার মৃত্যু<u>র পর</u> বিশুক্ষ হয়ে যাওয়ার পর বৃক্ষলতাদি দ্বারা পুনজীবিত করেন। <u>অবশ্</u>যই এতে উল্লিখিত বিষয়সমূহ যারা চিন্তা ও ধ্যানের কানে শ্রুকা করে তাদের জন্য নিদর্শন পুনরুখানের উপর প্রমাণ রয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

जिसांत्रत के अला । खथा पूर्त أَوْرُضُ छेद्धय सहै । এखि أَوْرُضُ कि - مَرْجِعُ अन्न. عَلَيْهَا . قَوْلُهُ الْوَض إضَّارُ مُثِنُ اللَّهُمِّ अतर्गाक़ शरू । উত্তর, যেহেতু أَنْ وَمَّ وَالْدَيْ وَالْمَا الْرَضُ अवग् عَلْمَ الْرَضُ के विष्

এর প্রশ্ন আসবে না। وضَمَارُ فَبَلُ الذُّكُرِ বর প্রশ্ন আসবে না।

भंकि تَصِفُ ,पांता करात छेल्मगा रहना এই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া रहाहरू بَثَرُكُ वांता करात छेल्मगा रहना এই প্রশ্নে এবং সিফতরে কামনা করে। অথচ এখানে كَمُوْصُونُ নেই এবং أَمُوْمُونَ নেই।

উত্তর এখানে و تَعْرَفُ पर्ध स्टाइ। काटकर مُنطُول ف صَغَنَّ पर्ध स्टाइ। काटकर بَعْرُلُ اقْ نَصَفُ এव स्टाइकर م يَنْ يَعْرُفُولُ مُوكِّة لِمُعْرِلُ का को مُنطُولُ काट مُنطُولُ के के स्टाइकर مُنطُولُ के هُوَ يَعْرُفُهُ هُو হয়েছে। الْكُنْبَ বিদ্যুমান রয়েছে। أَلْكُنْبُ এর মাফউন الْكُنْبُ বিদ্যুমান রয়েছে। نَدُّتُ لَهُ अर्था कहा सरारह । अर्था ) أَفْرَطْتُمُ فِي طَلْبِ الْمَاء । यारा कहा सरारह । अर्थ : قَوْلُـهُ مُقَدَّمُونُ

তথা আমি তাকে পানিব জন্য অগ্রে প্রেবণ করেছি।

### প্রাসঙ্গিক আঙ্গোচনা

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কাফের মুশরিকদের অন্যায়-অনাচারের বিবরণ স্থান পেয়েছে : আর আলোচ্য আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, আরাই পাক কাফেরদেরকে তাদের নাফরমানি ও অন্যায়-অনাচারের জন্মে তাৎক্ষণিক তাবে শাস্তি প্রদান করেন না; বরং তাদেরকে অবকাশ দিয়ে থাকেন। তার দয়ামায়া এবং করুণার কারণেই তিনি অপবাদের সঙ্গে অপরাধীদেরকে পাকড়াও করেন না।

পাকড়া করার অর্থ শান্তি দেওয়া আর আলোচ্য আয়াতের كُلُّنِيَّ শব্দটির ছারা কাফের মুশরিক এবং পাপিষ্ঠদের উদ্দেশ্য কর হয়েছে। غُلْمُ শব্দটি এ ব্যাখ্যারই ইদ্বিতবহ। غُلْمُ শব্দ ছারা কুফর, শিরক, নান্তিকতা, মোনাফেকী এক কথায় যাবতীয় পাপাচারকে বোঝানো হয়েছে।

ভার অন্ত অসীম দ্যামায়। এবং করুণার উল্লেখ করেছেন । তিনি তার বাদ্যাদের কুফর শিরক ও যাবতীয় নাফরমানি দেখেন, কিছু তবুও তাদেরকে অবকাশ দিয়ে থাকেন যেন তারা আত্মসংশোধনের সুযোগ পায় । এটি বাদ্যাদের প্রতি আল্লাহ তা আলার নিতান্ত করুণার গতিক তার কিছু নয়। তাই ইরশাদ হয়েছেন । তানি তার বাদ্যাদের প্রতি আলার কিছু নয়। তাই ইরশাদ হয়েছেন তার শিক্তি বিধান করেন তবে পৃথিবীতে কোনো প্রাণীও থাকরে না।" পৃথিবী অতি অল্প সময়ের মধ্যেই বিরান হয়ে যাবে। মানুষ আপারাফুল মাখলুকাত বা সৃষ্টির সেরা, মানুষের প্রয়োজনের আয়োজনেই সমগ্র সৃষ্টিরজাৎ বাবকৃত হচ্ছে, যদি মানুষের প্রাণান্তারের কারণে তাদের শান্তি বিধান করেন তবে মানুষ তো ধ্বংস হবেই, তার পাশাগাদি অন্যান্য সৃষ্টিও শেষ হয়ে যাবে, আরাজকুর হাছের বাবকৃত কুলতাই হাছে । তাছাড়া যদি মানুষই না থাকে অন্য কিছুরেই প্রয়োজন থাকবে না। কেননা মানুষ ব্যাজিত অন্যান্য কিছুকে আল্লাহ পাক মানুষের জন্যেই সৃষ্টি করেছেন। যদি মানুষরে পাপাচারের পরিণামে প্রনয়ররী বড়কনা, ভূমিকম্প প্রভৃতি আল্লাহ আপতিত হয়, তখন মানুষের সঙ্গ সংস্ক অন্যান্য জীবজন্তুও ধ্বংস হয়ে যায়। ইখরত আবৃ হুরায়ের। (বা.) তানছিলেন যে, এক ব্যক্তি বলেছিল, যদি কোনো ব্যক্তি করে, গুতর সে জালেম তার নিজেরই কতি করে, তখন হয়বত আবৃ হুরায়ের। (বা.) বলেন মানু তা নয়; বহং ঐ ব্যক্তির জুলুমের করেণে পাধিরা ও তাদের নীড়ে ধ্বংস হয় । –াতাফগীরৈ ইবনে কালীর, ভিনু পারা ১৪, পৃ. ৪০।

মানুষের অন্যায়-অনাচারের কারণে যখন আল্লাহ পাকের আজাব স্বরূপ বন্যা বা অনাবৃষ্টি আসে, তখন জীবজন্তুবাও সে আজাবের কবল থেকে রক্ষা পার না। যখন কোনো বাজি বা সমাজ অন্যায়-অনাচারে লিও হয়, তখন আল্লাহ পাকের শান, উচ্চতম মর্যাদা এবং সর্বময় ক্ষমতা এ কথার দাবিদার হয় যে, অপরাধীকে তৎক্ষণাৎ শান্তি প্রদান করা হোক। কিন্তু আল্লাহ পাকের দরা, তাঁর করুণা ও তাঁর উদারতার কারণে অপরাধীদেরকে তিনি অবকাশ দিয়ে থাকেন, অপরাধীকে তৎক্ষণাৎ দও প্রদান করেন না; ববং তাকে একটি নির্দিষ্ট কাল পর্যন্ত ছেড়ে দেন। যখন সে নির্দিষ্ট সময় এসে পৌছে তখন আর তাব শান্তি বিধানে বিশব করা হয় না।

মুসলিম শরীকে সংকলিত হাদীসে রয়েছে, আল্লাহ পাক যখন কোনো সম্প্রদায়ের প্রতি আজাব নাজিল করার ইক্ষা করেন, তখন সকলেই এ আজাবের কবলে পড়ে, কিন্তু কিয়ামতের দিন পাশিষ্ঠ এবং নিশাপকে তাদের নিফত অনুসারে উঠানো হবে।

"হের রাস্লাং আমি আপনার প্রতি এই কিতাব ভিবতান করীম। এছনো নাজিল করেছি যেন আপনি তাদের জন্যে। স বিষয় সুম্পাইভাবে বর্ণনা করেল বাতে তারা মতবিরোধ করেছে। অর্থা ত ওহীদ, রেসালত, আবেরাত, হালাপ-হারাম প্রতৃতি এসব বিষয়ে পরিত্র কুরআনের মাধ্যমে যেন আপনি মাধ্যের বিধাবন্দু নিরসন করেন। এ উদ্দেশ্যেই আপনার নিকট কুরআন নাজিল করা হয়েছে। "আর বিশেষত মুমিনদের জন্য রয়েছে এতে হেদায়েত এবং ব্রমণ হরমত।"

বস্তুত নবী রাসূলগণের কাজ হলো মানুষকে আল্লাহ পাকের একজ্বাদে বিশ্বাস স্থাপনের আহ্বান করা এবং আখেরাতের প্রতি বিশ্বাস করে পরকালীন চিরস্থায়ী জীবনের প্রস্তুতি গ্রহণের জন্যে উত্তুক্ত করা। আর এ আহ্বানে সাড়া দেওয়া হলো মানুষের দায়িত। যারা এ দায়ত্ব যজুসহকারে পালন করে তথা সত্যকে গ্রহণ করে তাদের ভাগ্য সূপ্রসন্ন হয়, দুনিয়া আবেরাত দোজাহানে তাদের সাফল্য সূলিন্টিত হয়। পক্ষান্তরে যারা এ দায়ত্ব পালন না করে, তাদের পরিগাম হয় শোচনীয়। অতএব, হে রাসূল্য আপনি তাদের জন্যে চিন্তিত হবেন না।

कारकत स्मतिकता তাওহীদের : قَوْلُكُ وَاللَّهُ اَنْزَلَ مِنَ النَّسَمَاءُ مَاءً فَاكَتْبَا بِهِ الْاَرْضُ بَنْفَدَ مَوْتَهَا विश्वान कताल ताल राजा प्राहिकता जाउदीप्तत

ষিতীয়ত: যে বিষয়ের উল্লেখ করা হয়েছে তা শুধু তাওহীদের প্রমাণই নয়; বরং একদিকে আল্লাহ তা আলার অসীম কুদরত এবং মানুষের প্রতি আল্লাহ তা আলার নিয়ামতের বিবরণও রয়েছে, অন্যদিকে এতে রয়েছে হেদায়েতের দলিল এবং আল্লাহর রহমতের কথা। আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে আল্লাহ পাকই আসমান থেকে পানি বর্ধণ করেছেন, ধরার মৃত্যুর পর তাকে পানি দ্বারা জীবন দান করেছেন। নিক্রাই এতে বিশেষ নিদর্শন রয়েছে সেই সম্প্রদায়ের জন্যে যারা আল্লাহ পাকের কথা শ্রবণ করে।

যখন খরায় ধরা পৃষ্ঠ শুষ্ক হয়ে যায়, মানুষ পানির জন্যে হাহাকার আর্তনাদ করতে থাকে তখন পৃথিবীতে কোন শক্তি আছে যে মানব জাতিকে পানির এ নিয়ামত দান করতে পারে? আল্লাহ পাক এ আয়াতে ঘোষণা করেছেন, হে আত্মবিশৃত মানব জাতি! সর্বশক্তিমান আল্লাহ পাকই তোমাদের জনো আসমান থেকে পানি নাজিল করেন এবং মৃত শুষ্ক জমিনকে জীবন দান করেন আর ঐ পানির মাধ্যমে ধরাপৃষ্ঠকে শস্য-শ্যামলীমায় পরিপূর্ণ করে দেন। মৃত শুষ্ক মাটি নবজীবন লাভ করে। যাঁর অনন্ত অসীম কুদরতে বিশ্ব সৃষ্টির চেহারা বদলে যায়, তিনি মৃতকে পুনরায় জীবিত করতে পারেন।

অতএব, তোমাদের প্রত্যেককে আল্লাহ পাকের দরবারে হাজির হতে হবে একথার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর।

আল্লাহ পাকের কথা শ্রবণ করে। মৃত গুৰু জমিন যখন প্রাণবন্ত হয়ে উঠে, আল্লাহ পাকের হকুমে, মৃত মানুষও পুনজীবন লাভ করবে। অতথ্ব, আসমান থেকে বারি বর্ধণে রয়েছে কেয়ামতের দিন পুনরুখানের প্রকৃষ্ট প্রমাণ।

क्ष अराम लब्द सारा उपस्पत हैं। है के बाद अवनाई नरामि लब्द सारा उपस्पत हैं نُسْفَيَكُمْ بَيَانٌ لِلْعِبْرَةِمِسًا فِئ بُسطُونِهِ أَى الْاَنْعَامِ مِسْ لِلْإِسْتِدَاءِ مُتَعَلِّفَةً بنُسْفِيكُمْ بَيْنِ فَرثٍ نِفلَ الْكُرشِ وَدَمِ لَبَنَّا خَالِصًا لاَ يَشُونُهُ شَيْ مِنَ الْفَرْثِ وَالَّدِم مِنْ طَعْيِم أَوْ لَوْن أَوْ دِينِع وَهُوَ بِسَينَهُ مِسَا سَانِعَا لِكُشَّارِبِينَ سَهِلُ الْمُرُوْدِ فِي حَلْقِهِم لَا يَغُصُ بِه.

تَشَخِذُونَ مِنْهُ سَكُوّاً خَعْرًا تَسَكُرُ سُمِيتُ بِالْمَصَدِرِ وَهٰذَا قَبْلَ تَحْرِينِهَا وَّرِزْقًا حَسَنًا م كَالتَّمْرِ وَالزُّبِيْبِ وَالْخَلِّ وَالدِّبْسِسِ إِنَّ فِي ذٰلِكَ الْسَذُّكُورِ لَأَيْهُ دَالُّهُ عَلَى قُدَرَتِهِ تَعَالَى لِنِفَوْم يَعْقِلُونَ

أُوحُم رَبُّكَ إِلَى النُّحُل وَحْمَى إِلْهَام أن مُفَسَرةً أوَ مَصَدَريَّةً اتَّخِذِي مِنَ البجبال بكيوتك تكاوى إكبها ومين الشُّجَرِ بُسُوتًا وَمِثًا يَعْرِشُونَ أَي النَّاسُ يَبَنُونَ لَكَ مِنَ الْأَمَاكِينِ وَالْأَكُمِ تَاوِ إِلَيْهَا . <u>রয়েছে শিক্ষা তার অর্থাৎ গ্রাদি পতর গোময় ও</u> রজের মাঝে উদরন্থিত হা আছে তা হতে বিভন্ন দুর্ তোমাদেরকে পান করাই গোবর ও রক্তের সাথে অবস্থান সত্ত্বেও এটার স্বাদে, গক্ষে ও বর্ণে এতদুভয়ের কোনোরপ সংমিশ্রণ নেই য্ পানকারীদের জন্যে সুপেয় গলায় অটকায় ন অতি সহজে গলাধঃকরণ হয়ে যায় - হুঁই مِنْ विका । الْمُعَيْدُمُ विका । وَمُنْ الْمُعَالَمُ विका । -र गूर्ड رَبْنِدَانِيَّه अञ्चातन مِنْ अञ्चातन بَيْنِ فَرُدٍ নাবাচক: مُعَكَّمُ এর সাথে কুঁহিট বা সংশ্লিষ্ট 🕹 🖫 উদরের ময়লা, গোবর।

.٩٧ ، وَمِنْ تُمَارِتِ النَّنْخِيْسِ وَالْأَعْنَابِ ثُمَّ रा किराद مُصُمَرُ । पर्थ तमाकत प्रमा مُصُمَرُ উৎসমূলরূপে এস্থানে তার নামকরণ করা হয়েছে : এই আয়াতটি হলো এটা হারাম হওয়ার পূর্বের এবং উত্তম খাদ্য যেমন ওকনা খেজুর, কিশমিশ, রস ইভ্যাদি <u>লাভ করে থাক।</u> <u>এতে</u> উল্লিখিত বিষয়সমূহে <u>অবশাই বোধশক্তিসম্পন্ন</u> চিন্তাশীল সুম্প্রদায়ের জন্য রয়েছে আল্লাহ তা'আলার কুদরতের <u>নিদর্শন।</u>

> ৬৮. তোমার প্রতিপালক মৌমাছিকে ওহী করেছেন অন্তরে ইলহাম করেছেন যে, পাহাড়ে তোমরা গৃহ निर्माप कव जावान शहप कव: اَنُ طِيْرِيُ अञ्चात أَنْ النَّخِيْرِيُّ हि क्रिकेट अर्थार विवत्तपम्लक वा क्रिकेट वा ক্রিয়ার উৎসমূল ব্যক্তক : কুক্ত গৃহ নির্মাণ কর <u>এবং</u> তারা অর্থাৎ মানুষ যে কুটির তৈরি করে তাতে অর্থাৎ ভোষাদের জন্য যে কৃটির নির্মাণ করে তাতেও আবাস গ্রহণ কর: আল্লাহ যদি ইলহাম না করতেন তবে সে ঐ সমন্ত স্থানে আবাস গ্রহণ করত না :

. ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الشَّمَرْتِ فَاسْلَكِي أُدْخُلِي سُبُلَ رَبُّكَ طُرُقَهُ فِي طَلَبِ الْمَرْعَى ذُكُلًا جَمْعُ ذَكُولٍ حَالُ مِنَ السُّهِلِ أَيْ مُسَخَّرةً لَكِ فَلَا تَعْسِرُ عَلَيكِ وَإِنْ تَوْعَرْتِ وَلَا تَتَضِيلُنَى عَنِ الْعَوْدِ مِنْهَا وَإِنَّ سُعُدْتِ وَقِيْلَ حَالًا مِنَ الصَّمِيْدِ فِي أُسُلُكِيْ أَيْ مُنْفَادَةً لِمَا يُرَادُ مِنْكَ يَخْرِجُ مِنْ بِطُونِهَا شَرَاكُ هُوَ الْعَسَلُ مُخْتَلِفُ ٱلْوَانَهُ فِيهِ كَمَا دَلُّ عَلَيْهِ تَنْكِيْرُ شِفَاءِ أَوْ لِكُلِّهَا بِضَمِيْمَةٍ إِلَى غَيْرِهِ أَقُولُ وَبِدُوْنِهِ بِنيَّتِهِ وَفَدُ أَمْرَ بِهِ ﷺ مَنِ اسْتَطُلُقَ بَطَنَهُ رَواهُ الشُّيْخَانِ إِنَّ فِي ذُلِكَ لَأَيْةً لِكَوْمِ يُتَفَكُّرُونَ فِي صَنْعِهِ تَعَالَى.

٧. وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ وَلَمْ تَكُونُوا شَيْنًا ثُمُّ يَتَوَفَّكُمْ عِنْدَ إِنْقِضَاءِ أَجُالِكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يَتَوَفَّكُمْ عِنْدَ إِنْقِضَاءِ أَجُالِكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يَرُدُ إِلَى اَخْتِهِ مِنَ الْهَرَمِ وَالْخَرَفِ لِكَى لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْنًا عَوَالْخَرِفِ لِكَى لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْنًا عَلَا يَعْدَرُ مِلْذِهِ قَالَ عِخْرِمَةٌ مَنْ قَراً الْفُذَانُ لَمْ يَصِرْ بِهٰذِهِ الْحَالَةِ إِنَّ اللهَ عَلِيْمٌ بِعَدْدِيثِرِ خَلْقِه قَدِيدً كَلْمَ مَا يُرْدُدُ.

৬৯. অতঃপর প্রত্যেক ফল হতে কিছু আহার কর । এর আহরণ-ক্ষেত্র অন্বেষণে তোমার প্রভুর পথসমূহে চ যা তোমার বাধ্যগত করে দেওয়া হয়েছে। তুমি প্রবেশ কর। 🚅 পথসমূহে। 👊 -এটা 📆 এর বহুবচন। المُبَيلُ -এর عَالُ অর্থাৎ সেই পর্থস্ফ যেগুলো বাধ্যগত করে দেওয়া হয়েছে। বহু দুরে পথ হলেও তোমার জন্য তা কষ্টকর হবে না যতদূরই যাও না কেন ফেরার পথ ভুল হবে না। কেই কেউ বলেন, এটা اَسُلُكِيْ । এর ضَمِيْر । সর্বনাম ضَالُ অর্থাৎ ভাব ও অবস্থাবাঁচর্ক পদ। অর্ধাৎ তুমি আল্লাহর নির্দেশের অনুগত হয়ে চলো। তা উদর হতে নির্গত হয় বিবিধ বর্ণের পানীয় মধু 🚾 মানুষের জন্য আছে ব্যাধির ব্যথা-বেদনার প্রতিকার অবশ্যই এতে অর্থাৎ আল্লাহর ক্রিয়াকর্মে যারা চিন্ত করে সেই সম্প্রদায়ের জন্য নিদর্শন রয়েছে 🖽 📆 মানুষের জন্য প্রতিষেধক। কেউ কেউ বলেন কঁতক অবস্থার জন্য এটা প্রতিষেধক। 🐔 🕮 শব্দটিং نکر، ব্যবহার এটার প্রমাণ। অথবা এটার অর্থ জন্য উপাদানের সাথে মিশ্রিত করলে সকল রোগের জন্য এটা প্রতিষেধক। আমি বলি, নিয়ত ঠিক থাকলে জন উপাদানের সাথে এটার মিশ্রণ না ঘটালেও এটা সকল রোগের প্রতিষেধক হতে পারে। শায়খাইন অর্থাং বুখারী ও মুসলিম বর্ণনা করেন, জনৈক সাহাবীর পেটের পীড়ায় রাসূল 🚃 তাকে মধু পান করতে নির্দেশ দিয়েছিলেন।

৭০. <u>আল্লাহই তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন</u> অথচ ভোষর কিছুই ছিলে না। <u>অতঃপর</u> তোমাদের মেয়াদ অন্ত হবে তিনি তোমাদের মৃত্যু ঘটাবেন এবং তোমাদের মধ্যে কাউকেও কাউকেও করা হবে জুরাগ্রন্ত। বার্ধক্যের শেষ পর্যায়ে উপনীত করা হবে, বৃদ্ধি-বিভ্রম অবস্থায় পৌছানো হবে। <u>ফলে, যা কিছু জানত সে সম্বদ্ধে তার</u> সজ্জান থাকবে না। ইকরিমা বলেন, যে ব্যক্তি কুরঅন পাঠ করে সে এই অবস্থায় উপনীত হবে না। <u>নিশ্য়</u> আল্লাহ তাঁর সৃষ্টি পরিচালনা সম্বদ্ধে <u>সর্বজ্ঞ</u> এবং তার ইচ্ছার বাস্তবায়নে <u>সূর্ব-শক্তিমান।</u>

## তাহকীক ও তারকীব

वसारह। تَبْعِضِهُ إِبْتِكَانِيُّهُ الْآمِنُ अर्गाल : قَوْلُهُ مِمَّا فِي بُطُونِهِ

উবর مونت নিয়েছেন ।। ক্রিকার আদি মুদ্দিন অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে مونت নিয়েছেন ।। ক্রিকার আদি মুদ্দিন অর্থের প্রতি লক্ষ্য করে। مونت নিয়েছেন। ইমাম সীবাওয়াইবি বলেন যে, اَنْسُالُ টি اَنْسُاءُ -এর ওজনে مَرْدَةُ হয়েছে।

रख़रह। كَالْ खरक كَالْ अरह) لَبُنَّا اللهُ: قَوْلُهُ وَهُوَ بَيْنَهُمَا

هه- وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ الخ হরেছে : আর مُنَعَلِّق হরেছে এর সাথে أَنْ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ الخ কিন্তু কুলি করে আভক্ত হয়েছে :

تَتَوْفُزُن بِنَهُ अर्थार . فَوْلُمُ سُرِّعَتِ للمُصَمِّينَ للمُصَمِّينَ للمُصَمِّينَ المُصَمِّينِ وَالمُصَمِّين عَدِّدُن بِنَا عَالِمَ مَا اللهِ مَعْدَر هُمَ مَعْدَر عَمَّا بِهِ مَا يَعْدَرُ عَلَى اللهِ عَدْرًا عَمَّا بِعَد

. এটা সেই প্রপ্লের জবাব যে, اَ يُشْوَلُونُ وَمِنْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ هَذَا فَلَمِلَ الْحَوْلِيهِ الْمَا بَعْقَ عقد الله عاله الله عالم الله عالم الله عالم الله عالم الله الله عالم الله الله عالم الله عالم الله عالم عالم ا

উত্তর, জবাবের সারমর্ম হলো এই যে, এই إَسْجَنَانُ বা অনুগ্রহ করা হরমত সাবান্ত হওয়ার পূর্বের, আরাভটি মাঝী, আর মনের হরমত মদিনায় অবতীর্ণ হয়েছে।

हाता छेस्नमा राला بَمْرِضُونَ अर्थाए مَ بَبَنَ النَّاسِ بُيُونًا لِلنَّمْظِ النَّتَى تَتَمَّشُّلُ فِينَهَا अर्थाए : قَنُولُهُ مِمَّا يَغْوِ هُنُونَ ( अरे दिख्। ता रात्रित कांठारमा या यानुव अधुवक्षिका लार्लनभालालद खना वानिरस थारक ।

राजा उर्जे हेंदि होने दें होंदे हेंदा के देंदी के स्वाद श्रिक्त कराव रप, إنك كُلُم جُمْعُ فُلُولُو عَلَيْهُ و المعملة عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَي

উত্তরের সারকথা হলো, ইটেই টা একবচন নর; বর্ষং المَّذِيَّة এব বহুধচন : কাজেই مَنْكُمُ مَفَّالِيَّتُكُ مَا مُعَلَّ يَ مُولِّمُ مُولِّمُ يَا مُعَلَّمُ عَلَيْكُ وَانْ مُتَوَعِّمُونِ : অ শন্দটি لَمُرَّعِرُ পাকে এসেছে : অর্থ হলো– সহজভার বিপরীত, কঠিন ।

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শুনি কৰ্মায়। أَنَّعَامُ - কে বুঝায়। أَنَّعَامُ أَنَّعَامُ لَعَبِّرُهُ الْخَ হওরার কার্র্যে পুনি বারাক্রণসম্মত ছিল। মেমন, সূরা মুমিনে এভাবেই المَّنِّيَا के विल् কুরতুবী এর কারণ বর্ণনা করে বলেন, সূরা মুমিনুনে বহুবচনের অর্থের দিকে লক্ষ্য করে সর্বনাম প্রীপিন্ধ ব্যবহার করা হয়েছে। এবং সূরা নাহলে বহুবচনের রেওয়ায়েত করে সর্বনাম পুণিন্ধ ব্যবহার করা হয়েছে। আরবদের বাচন পদ্ধতিতে এর ভূরিভূরি দুটার রয়েছে। ভারা বহুবচন শব্দের জন্য একবচন সর্বনাম ব্যবহার করে।

পোৰর ও বক্তের মাঝখান দিয়ে পরিকার দুধ বের করা সম্পর্কে ইযরত আদুদ্রাহ ইবনে আজাস (রা.) বাসেন, জত্ত্বর ভক্তিত ঘাস তার পাকস্থলীতে একরিত হলে পাকস্থলী তা সিদ্ধ করে। পাকস্থলীর এই ক্রিয়ার ফলে খাদোর বিষ্ঠা নিচে বসে যার এবং দুধ উপরে থেকে যায়। দুধের উপরে থাকে রক। এরপর যকৃত এই তিন একার বস্তুকে পৃথকভাবে তাদের স্থানে ভাগ করে দেখ, রক্ত পৃথক করে রপের মধ্যে চলায় এবং দুধ পৃথক করে রজ্বর জনে নৌছে দেয়। এখন পাকস্থলীতে তথু বিষ্ঠা থেকে যায়, যা গোৰর হয়ে বেহ হয়ে আসে।

মাসআলা : এ আয়াত থেকে জ্বানা গেল যে, সৃস্থাদু ও উপাদের খাদ্য ব্যবহার করা দীনদারির পরিপদ্ধি নয় তবে। শর্ত এই 'যে, হালাল পথে উপার্জন করতে হবে এবং অপব্যয় যাতে না হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখতে হবে। হযরত হাসান বসরী (র.) তাই বলেছেন। –াতাফসীরে কুরতুবী)

এরপর ইরশাদ করেছেন, থেজুর ও আসুরের ফলসমূহের মধ্য থেকেও মানুষ তার খাদ্য ও লাভজনক সামগ্রী তৈরি করে। এই বাক্যের দ্বারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, থেজুর ও আসুরের ফলসমূহ থেকে নিজেদের খদ্যোপকরণ ও লাভজনক দ্রব্যসামগ্রীর প্রস্তুতিতে মানবীর নৈপুণ্যেরও কিছুটা অবদান রয়েছে। আর এই নৈপুণ্যের ফলেই দু-ধরনের দ্রব্যসামগ্রী তৈরি করা সম্ভব হয়েছে। এর একটি হলো মাদক দ্রব্য, যাকে মদ্য ও শরাব বলে অভিহিত করা হয়ে থাকে। দ্বিতীয়টি হলো, উন্তম জীবনোপকরণ অর্থাৎ উন্তম রিজিক। যেমন, থেজুর ও আসুরকে তাজা খাবার হিসেবে ব্যবহার করা যায় অথবা ওকিয়ে তাকে মজুতও করে নেওয়া যায়। সূতরাং মর্মার্থ এই যে, আল্লাহ তা আলা তাঁর অপার শক্তিবলে থেজুর ও আসুর ফল মানুষকে দান করেছেন এবং তা দ্বারা খাদ্য ইত্যাদি প্রস্তুত করার ক্ষমতাও দিয়েছেন। এখন এটা তাদের নিজের অভিরুচি যে, কি প্রস্তুত করবেন মাদকন্রব্য তৈরি করে বুদ্ধি-বিবেক নষ্ট করবে, না খাদ্য তৈরি করে শক্তি অর্জন করবে?

এ ভাক্ষীর অনুযায়ী আলোচ্য আয়াত থেকে মাদকদ্রব্য অর্থাৎ মদ হালাল হওয়ার কোনো প্রমাণ পাওয়া যায় না। কেননা এখানে উদ্দেশ্য হচ্ছে সর্বশক্তিমানের দান এবং সেগুলো ব্যবহার করার বিভিন্ন প্রক্রিয়া বর্ণনা করা। এগুলো সর্বাবস্থায় আল্লাহর নিয়ামত। যেমন যাবতীয় খাদ্যসামগ্রী এবং উপাদেয় বন্ধুসমূহ। অনেক মানুষ এগুলোকে অবৈধ পস্থায়ও ব্যবহার করে। কিছু ভ্রান্ত ব্যবহারের ফলে আসল নিয়ামতের পর্যায় থেকে তা বিয়োজিত হয়ে যায় না। তবে এখানে কোন ব্যবহারটি হালাল ও কোনটি হারাম, তা বর্ণনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্ত্বেও এখানে ক্রিন্ত এব বিপরীত আনার কারণে জানা গেছে যে, তা বর্ণনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্ত্বেও এখানে ক্রিন্ত এব অর্থ মাদকদ্রব্য, যা নেশা সৃষ্টি করে।

-[তাফসীরে রহুল মা'আনী, কুরতুবী, জাসসাস]

[কোনো কোনো আলেমের মতে এর অর্থ সিকরা ও এমন নবীয, যা নেশা সৃষ্টি করে না। কিন্তু এখানে এ মতবিরোধ উল্লেখ করার প্রয়োজন নেই।]

আলোচ্য আয়াডটি সর্বসন্মতিক্রমে মক্কায় অবতীর্ণ। মদের নিষেধাজ্ঞা এর পরে মদিনায় অবতীর্ণ হয়েছে। আয়াডটি নাজিন হওয়ার সময় মদ হালাল ছিল এবং মুসলমানরা সাধারণভাবে তা পান করত। কিন্তু তথনও এ আয়াতে ইন্ধিত করা হয়েছে যে, মদ্যপান তালো নয়। পরবর্তীকালে স্পষ্টত শরাবকে কঠোরভাবে হারাম করার জন্য কুরআনে বিধিবিধান অবতীর্ণ হয়। —্জাস্সাস, কুরতুবী-সংক্ষেপিত

बंदी अधारत رَجُى : فَوَلُمُ الْوَحْلَى رَبُكَ الْسَى السَّحْدَل السَّحْ السَّعَ السَّعَ السَّعَ السَّعَ السَّع خرية अर्थार कार्डेर कार्डेर कार्डेर कार्टिक कारात विरम्ब कथा गांभरत এমনভাবে वृक्षिस्त प्तरुसा य, अम्म वार्डिक ज वृक्स्ट ना आरत।

-النَّمْولُ ह्हान, তীফ্ব বৃদ্ধি ও সুকৌশলের দিক দিয়ে মৌমাছি সমন্ত জন্তুর মধ্যে বিশেষ শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী। তাই আরাহ তা আলা তাকে সম্বোধনও স্বতন্ত্ব ভঙ্গিতে করেছেন। অন্য জন্তুদের ব্যাপারে সামগ্রিক নীতি হিসেবে أَنْ عُلُ كُلُّ تُمْوَ خُلُقَافُ ثُمَّ কলেছেন, কিন্তু এ ছোট্ট প্রাণীটির ক্ষেত্রে বিশেষভাবে أَوْمُى رُبُكُ বলেছেন, কিন্তু এ ছোট্ট প্রাণীটির ক্ষেত্রে বিশেষ মর্বাদার অধিকারী।
জন্তুদের তুলনায় জ্ঞানবৃদ্ধি, চেতনা ও বোধপান্তিতে একটি বিশেষ মর্বাদার অধিকারী।

মৌমাছিদের বোধশক্তি ও তীক্ষ্ণ বৃদ্ধি তাদের শাসন ব্যবস্থার মাধ্যমে সুন্দররূপে অনুমান করা যায়। এই দুর্বল প্রাণীর জীবন ব্যবস্থা মানুষের রাজনীতি ও শাসননীতির সাথে চমৎকার খাপ খায়। সমগ্র আইন-শৃঙ্খলা একটি বড় মৌমাছির হাতে থাকে এবং সে-ই হয় মৌমাছিকুলের শাসক। তার চমৎকার সংগঠন ও কর্মবন্টনের ফলে গোটা ব্যবস্থা বিশুদ্ধ সুৰু≠লক্তপে পরিচাদিত হয়ে থাকে। তার অভাবনীয় ব্যবস্থা ও অলব্দনীয় আইন ও বিধিমালা দেখে মানব-বৃদ্ধি বিশ্বয়ে অভিভূত হয়ে যায়। হয়ং এই 'রাণী মৌমাছি' তিন সপ্তাহ সময়ের মধ্যে ছয় হাজার থেকে বারো হাজার পর্যন্ত ডিম দেয়। দৈহিক গড়ন ও অঙ্গলৌষ্ঠবের দিকে দিয়ে 🚟 সে অন্য মৌমাছিদের চাইতে ভিনু ধরনের হয়ে থাকে। সে কর্মবন্টন পদ্ধতি অনুসারে প্রজাদেরকে বিভিন্ন দায়িত্বে নিযুক্ত করে : তাদের কেউ দ্বার রক্ষকের কর্তব্য পালন করে এবং অজ্ঞাত ও বাইরের জনকে ভেডরে প্রবেশ করতে দেয় না। কেউ কেউ ডিমের হেফাজত করে। কেউ কেউ অপ্রাপ্ত বয়স্ক শিশুদের লালন পালনে নিয়েক্সিত। কেউ স্থাপত্য ও ইঞ্জিনিয়ারিং বিষয়ক কর্ম সমাধা করে। তাদের নির্মিত অধিকাংশ চাকে বিশ হাজার পর্যন্ত ঘর থাকে। কেউ কেউ মোম সংগ্রহ করে স্থপতিদের কাছে পৌছাতে থাকে। তারা মোম দ্বারা নিজেদের গৃহ নির্মাণ করে। তারা বিভিন্ন উদ্ভিদের উপর জমে থাকা সাদা ধরনের ওঁড়া থেকে মোম সংগ্রহ করে। আখের গায়ে এই সাদা ওঁড়া প্রচূর পরিমাণে বিদ্যমান থাকে। কোনো কোনো মৌমাছি বিভিন্ন প্রকার ফুল ও ফলের উপর বসে রস চুষে। এই রস তাদের পেটে পৌছে মধ্তে রূপান্তরিত হয়ে যায়। মধু মৌমাছি ও তাদের সন্তানদের খাদ্য এবং এটি আমাদের সবার জন্য সুস্বাদ্ খাদ্যনির্যাস এবং নিরাময়ের ব্যবস্থাপত্র। মৌমাছিদের এই বিভিন্ন দল অত্যন্ত তৎপরতা সহকারে নিজ নিজ কর্তব্য পালন এবং সম্রাজীর প্রত্যেকটি আদেশ মনেপ্রাণে শিরোধার্য করে নেয়। যদি কোনো মৌমাছি আবর্জনার স্তুপে বসে যায়, তবে চাকের দারোয়ান তাকে তেতরে প্রবেশ করতে বাধা দান করে এবং সমাজ্ঞীর আদেশে তাকে হত্যা করা হয় । তাদের এই সুশৃঙ্খল ব্যবস্থাপনা ও কর্মকুশলতা দেখে মানুষ বিশ্বয়ে হতবাক হয়ে যায়। -[আল জাওয়াহের]

হৈলে দেসব নির্দেশ বোঝানো হয়েছে, তন্ত্রাধ্যে এটা হচ্ছে প্রথম নির্দেশ। এতে নির্মাণের কথা বলা হয়েছে। এখানে প্রণিধানযোগ্য বিষয় হলো, বসবাসের জন্য প্রত্যেক জত্ব অবশ্যই গৃহ নির্মাণ করে কিছু মৌমাছিদেরকে এমন ওক্রত্ব সহকারে নির্মাণের আদেশ দানের বৈশিষ্টা কিঃ এছাড়া এখানে শব্দ ও المنظق বাবহার করা হয়েছে, যা সাধারণত মানুষের বাবহার করা হয়েছে, যা সাধারণত মানুষের বানগৃহের অর্থে আসে। এতে প্রথমত ইন্সিত করা হয়েছে যে, মৌমাছিদেরকে মধু তৈরি করতে হবে। এর জন্য প্রথম বেকেই তারা একটি সুবন্ধিত গৃহ নির্মাণ করে নিক। দ্বিতীয়ত ইন্সিত করা হয়েছে যে, তারা যে গৃহ নির্মাণ করবে, তা সাধারণ জন্ত্ব-জানেয়ারের গৃহ কেনে তিন্ন ধরনের হয়ে থাকে, যা দেখে মানব-বুদ্ধি বিক্যাভিত্ত হয়ে যায়। তানের গৃহ হয়ে কোণাকৃতির হয়ে থাকে। তেন ও কলার দিয়ে পরিমাণ করনেও তাতে চুল বরাবরও পার্থক্য ধরা পড়ে না। কোণাকৃতি ছড়া অন্য কোনো আকৃতি থেমন চতুর্ভূক্ক ও পঞ্চতুক্ত ইত্যাদি আকৃতি অবলয়ন না করার কারণ এই যে, একলোর কোনো কোনো কালে বাছ অকেকো থেকে যায়।

আল্লাহ ডা'আলা মৌমাছিদেরকে ওধু গৃহ নির্মাণেরই নির্দেশ দেননি, বরং গৃহের অবস্থানত্বলও নির্দেশ করেছেন যে, তা কোনো উচ্চানে হওয়া উচিত। কারণ উচ্চানে মধু টাটকা ও বন্ধ বাতাস পায় এবং দৃষিত বায়ু থেকে মুক্ত থাকে। এছাড়া ভাঙনের আশল্কা থেকেও নিরাপদ থাকে। বলা হয়েছে। مَنْ الْمَهَالُو وَمِنْ السَّهُرُ وَرَبِّكًا بِمُرْسُونًا সুক্তক দালানকোঠায় নির্মিত হওয়া উচিত, যাতে সুরক্ষিত পদ্ধতিতে মধু তৈরি হতে পারে।

َ عَلَى مَنْ كُلُ السَّمَاتِ وَالْمَا وَالْهَا الْاَلْمَاتِ مِنْ كُلُ السَّمَاتِ اللَّهَ مُرِيًّا السَّمَاتِ القا ماتون بَالَمَ القام ا

ভিটি ইন্দির প্রাণ পাদনকর্তার প্রস্তুতকৃত পথে চলমান হ'ব। মৌমাছিকে প্রদন্ত ভৃতীয় নির্দেশ। অর্থাৎ হীয় পাদনকর্তার প্রস্তুতকৃত পথে চলমান হ'ব। মৌমাছিরা থবন রস চ্বে নেওয়ার জন্য গৃহ থেকে দূরদ্বান্তের কোথাও চলে যার, তখন বাহাত তার গৃহে ফিরে আসা সুক্তিন হওয়া উচিত ছিল। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা তার জন্য পথ সহজ করে দিয়েছেন। সেমতে কয়েক মাইল দূরে গিয়েও কোনোক্রপ ভূল না করে নিজ গৃহে ফিরে আসে। আল্লাহ তা'আলা শূন্য তার জন্য পথ করে দিয়েছেন। কেননা ভূপৃষ্ঠের আঁকাবাকা পথে বিপথগামী হওয়ার আশব্ধা থাকে। আল্লাহ তা'আলা শূন্যকে এই নগণ্য মাছির জন্য অনুবর্তী করে দিয়েছেন, যাতে সে বিনা বাধায়, অনায়াসে গৃহে আসা-যাওয়া করতে পারে।

এরপর ওব্রীর মাধ্যমে প্রদন্ত এই নির্দেশের যথাযথ ফলপ্রুতি বর্ণনা করা হয়েছে। এতে মানুষের জন্য রোগের প্রতিষেধক রয়েছে। আর্থাৎ তার পেট থেকে বিভিন্ন রঙের পানীয় বের হয়। এতে মানুষের জন্য রোগের প্রতিষেধক রয়েছে। থানা ও বতুর বিভিন্নভার কারণে মধুর রঙ বিভিন্ন হয়ে থাকে। এ কারণেই কোনো বিশেষ অঞ্চলে কোনো বিশেষ ফল-ফুলের প্রাক্তব কেই এলাকার মধুতে তার প্রতাব ও স্থাদ অবশাই পরিলক্ষিত হয়। মধু সাধারণত তরল আকারে থাকে, তাই একে পানীয় বলা হয়েছে। এ বাক্যেও আল্লাহর একত্ব ও অপার শক্তির অকাট্য প্রমাণ বিদ্যমান। একটি ছোট্ট প্রাণীর পেট থেকে কেমন উপাদের ও সুস্থাদু পানীয় বের হয়। অথচ প্রাণীটি স্বয়ং বিষাক্ত। বিষের মধ্যে এই বিষ-প্রতিষেধক বান্তবিকই আল্লাহ তা আলার অপার শক্তির অতাবনীয় নিদর্শন। এরপর সর্বশক্তিমানের আন্তর্যজনক কারিগরি দেখুন, অন্যান্য দুধের জম্বুর দুধ ঋতু ও খাদ্যের পরিবর্তনে লাল ও হলদে হয় না, কিন্তু মৌমাছির মধু বিভিন্ন রঙের হয়ে থাকে।

শ্রমণ বলকারক খাদ্য এবং রসনার জন্য আনন্দ ও তৃত্তিদায়ক, তেমনি রোগ-বাাধির জনাও ফলদায়ক ব্যবস্থাপির। কেন হবে না, স্রষ্টার ভ্রাম্যাগ মেশিন সর্বপ্রকার ফল-ফুল থেকে বলকারক রস ও পবিত্র নির্ধাসর করে সুরন্ধিত গৃহে সঞ্চিত রাখে। যদি গাছ-গাছড়ার মধ্যে আরোগালাতের উপাদান নিহিত থাকে, তবে এসব নির্ধাসের মধ্যে কেন থাকবে নাং কফজনিত রোগে সরাসরি এবং অন্যান্য রোগে অন্যান্য উপাদানের সাথে মিশ্রিত হয়ে মধু ব্যবহৃত হয়। চিকিৎসকরা মাজুন তৈরি করতে গিয়ে বিশেষতাবে একে অন্তর্ভুক্ত করেন! এর আরও একটি বৈশিষ্ট্য এই যে, নিজেও নই হয় না এবং অন্যান্য বন্ধকে করিত গিয়ে বিশেষতাবে একে অন্তর্ভুক্ত করেন! এর আরও একটি বৈশিষ্ট্য এই যে, নিজেও নই হয় না এবং অন্যান্য বন্ধকে বিশ্বিত করে আসছেন। মধু বিরেচক এবং পেট থেকে দৃষ্টিত পদার্থ অপসারক। রাসুলুরাহ ক্রাছে কোনো এক সাহারী তাঁর ভাইয়ের অসুথের বিবরণ দিলে তিনি তাকে মধু পান করানোর পরামর্শ দেন। দ্বিতীয় দিনও এবন সংবাদ এলো যে, অসুথে কোনো পার্থক্য হয়নি, তথন তিনি বললেন, এই যে, এম্বুথের নােষ নেই। রোগীর বিশেষ মেজাজের কারণে ওম্বুধ দ্রুত কাজ করেনি। এরপর রোগীকে আবার মধু পান করানো হয় এবং সে সৃস্থ হয়ে উঠে।

আলোচ্য আয়াতে بنكر تعن الأثبات শদি بنكر منك الأثبات এবুধ , তা বুঝা যায় না। কিছু بنكر এতে মধু যে প্রত্যেক রোগের এবুধ, তা বুঝা যায় না। কিছু بنكر تعني تالاثبات নার অর্থ দিচ্ছে, তা থেকে অবশাই বুঝা যায় যে, মধুর নিরাময়শক্তি বিরাট ও স্বতন্ত ধরনের কিছুসংখ্যক আরাহওয়ালা বুজুর্গ এমনও রয়েছেন, যারা মধু সর্বরোগের প্রতিষেধক হওয়ার ব্যাপারে নিঃসন্দেহ। তারা মহান পালনকর্তার উক্তির বাহ্যিক অর্থেই এমন প্রবল ও অটল বিশ্বাস রাখেন যে, তারা ফোঁড়া ও চোখের চিকিৎসাও মধুর মাধ্যমে করেন এবং দেহের অন্যান্য রোগেরও। হযরত ইবনে ওমর (রা.) সম্পর্কে বর্ণিত আছে যে, তার শরীরে ফোঁড়া বের হলেও তিনি তাতে মধুর প্রলেপ দিয়ে চিকিৎসা করতেন। এর কারণ জিজ্ঞাসিত হলে তিনি বলেন, আল্লাহ তা আলা কুরআনে কি মধু সম্পর্কে বলেননি যে,

বান্দার সাথে আল্লাহ তর্দ্রপ ব্যবহারই করেন, যেরূপ বান্দা আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস রাখে। হাদীসে কুদসীতে বলা হয়েছে এটি এই করেন বান্দা আমার প্রতি যে ধারণা পোষণ করে, আমি তার কাছেই থাকি অর্থাৎ ধারণার অনুরূপ করে দেই।

আল্লাহ তা আলা স্বীয় অপার শক্তির উল্লিখিত দৃষ্টান্তসমূহ বর্ণনা করার পর মানুষকে পুলরায় চিন্তাভাবনার আহ্বান জানিয়েছেন যে, তোমরা শক্তির এসব দৃষ্টান্ত নিয়ে চিন্তাভাবনা করে দেখ, আল্লাহ জমিনকে পানি বর্ধণের মাধ্যমে জীবিত করে দেন। তিনি ময়লা ও অপবিত্র বস্তুর মাঝখান দিয়ে তোমাদের জন্য পরিষার-

পরিক্ষন ও সুপেয় দুধের নালি প্রবাহিত করেন। তিনি আসুর ও খেজুর বৃক্ষে মিষ্ট ফল সৃষ্টি করেন, যা হারা তোমরা সুখানু 
শরবত ও মোরবারা তৈরি কর। তিনি একটি ছোট বিষাক প্রাণীর মাধ্যমে তোমানের জন্য মুখবেচেক খান্য ও নিরামারে 
ক্রমধার উপাদান সরবরাহ করেন। এবপারও কি তোমারা দেব-দেবীরই আরাধনা করবে। এরপারও কি তোমানের ইবাদত ও 
আনুগাতা সুষ্টা ও মালিকের পরিবর্তে পাধর ও কাঠের নিশ্রাণ মূর্তিদের জন্য নিবেদিত হবে। আনোভাবে বৃক্তে নাও, এ
বিষয়টিও কি তোমাদের বোধগামা হতে পারে যে, এতলো সব কোনো আছ, বিধির, চেতনাহীন বন্ধুর দীলাকেশা হবে।
ক্রমধার এই অসংখা উজ্জ্বন নিদর্শন, জ্ঞান ও কৌশলের এই বিষয়কর কীর্তি এবং বৃদ্ধি-বিবেকের এই চমধ্যের ক্রমেনান
উক্তরণরে যোগণা করছে, আমানের একজন সুষ্টা অবিভীয় ও প্রজ্ঞাময় সুষ্টা। তিনিই ইবাদত ও আনুগতোর যোগ্য। তিনিই 
বিপদ বিদ্যুবগারী এবং শোকর ও হামদ তাঁর জনাই শোভনীয়।

ত্র ইতঃপূর্বে আল্লাহ তা আলা পানি, উদ্ভিদ, জত্ব ও মৌমাছির বিভিন্ন অবস্থা বর্ণনা করে স্বীয় অপার শক্তি এবং সৃষ্ট জীবের প্রতি তাঁর নিয়ামতরাজির কথা মানুষকে অবহিত করেছেন। এবন আলাচা আয়াতে মানুষকে নিজের অতান্তরীণ অবস্থা সম্পর্কে চিত্রাতাবনা করার দাওয়াত দেওয়া হচ্ছে যে, মানুষ কিছুই ছিল ন। আলাহ তা আলা তাকে অতিত্বের সম্পদ ঘারা তৃষিত করেছেন। এবপর ঘখন ইছল তেন মৃত্যু প্রেবণ করে এ নিয়ামত বতম করে দেন। কোনো লোককে মৃত্যুর পূর্বেই বার্ধক্যের এমন ন্তরে পৌছে দেন যে, তাদের জ্ঞানকৃদ্ধি বিশৃষ্ঠ হয়ে যায়, হাত-পা হীনবল ও নির্মান্ত হয়ে পড়ে এবং তারা কোনো বিষয় বৃষতে পারে না, কিংবা বৃষ্কেও স্বরুগ বার্ধকে পারে না। বিশ্বজ্ঞান্ত এই পরিবর্তন থেকে বুঝা যায় যে, যিনি দ্রষ্টা ও প্রত্যু, তাঁর ভাগরেই যাবতীয় জ্ঞান ও শক্তি সংবিদ্যিত।

हें। पार्क बार्यरकात रत्न राज ब्रुयाला इरहारह, बार्ज आनुस्वर रिष्टिक ए आनिमक गिर्क निख्छ इरह भएए। त्रानुच्छार क्या वंदान (थरक आनुद्र आर्थना करत दनाफन- ....... في مَن أَنَّ ارد السي اللَّهُمُ إِنِّنَ اَعْرُوْبُولُ مِن أَنَّ ارد السي अर्थार (इ आहार) आणि अस वदान (थरक जाभनात आनुद्र आर्थना कित्र व उत्पार क्या (अर्थना कित्र क्या (थरक आनुद्र) व्यक्ति कित्र क्या (यहक व्यक्ति कित्र क्या विकार क्या विकार

এর নির্দিষ্ট কোনো সংজ্ঞা নেই। তবে উচ্চিবিত সংজ্ঞাটি অগ্রগণ্য মনে হয়। কুরআনও এর প্রতি لِلْكُمْرُ وَلَّ الْكُمْ বলে ইসিত করেছে। অর্থাৎ যে বয়সে হঁশ-জ্ঞান অরণিষ্ট না থাকে। ফলে সে সব জানা বিষয়ও ভূলে যায়। এর সংজ্ঞা সম্পর্কে আরও অনেক উন্ধি বর্গিত রয়েছে। কেউ ৮০ বছর বয়সকে এবং কেউ ৯০ বছর বয়সকে اَرُذُلُ الْمُمُمُّمُ وَلَا الْمُعْمُونَ مِنْ الْمُعْمُونِ وَالْمُعْمُونِ الْمُعْمُونِ وَالْمُعْمُونِ الْمُعْمُ

বার্ধকোর সর্বশেষ বারে পৌছার পর মানুষের মধ্যে দৈহিক ও মানসিক শক্তি অবশিষ্ট থাকে না। তদে পর্ব এক বিবারে জ্ঞাত হর্তমার পর পুনরায় অজ্ঞ হয়ে যায়। সে আন্যোপন্ত শৃতিক্রমে পতিত হয়ে প্রায় সদ্যধ্যত শিত্তম মতে। হয়ে যায়, আর কোনো কিছুর ধবর থাকে না। হয়রত ইকরিমা (রা.) বলেন, বে ব্যক্তি নিয়মিত কুরআন ডেলাওরাত করে সে এরপ অবস্থায় পতিত হবে না।

়ি লিচর আল্লাহ মহাজ্ঞানী, মহাশক্তিশালী। তিনি জ্ঞান ঘারা প্রত্যেকের বরস জানেন এবং শার্ড ঘারা যা চান, করেন। তিনি ইচ্ছা করলে শক্তিশালী যুবকের উপর অকর্মণ্য বরসের লক্ষণালি চাপিরে দেন এবং ইচ্ছা করলে একশ বছরের বর্ম্নাবৃদ্ধ ব্যক্তিকেও শক্তি-সমর্থ্য যুবক করে রাখেন। এস্বই লা-শরীক সন্তার ক্ষমতাধীন।

الرَّزْق ۽ فَمِنْكُمْ غَنِيُّ وَفَقِيرٌ وَمَالِكُ وَمُمْلُوكً فَمَا الَّذِيْنَ فُضِّلُوا أَى الْمَوَالِيُّ برَّأَدِيْ رِزْقِهِمْ عَلْي مَا مَلَكَتْ اَيْمَانُهُمْ اَيْ بجَاعِلِي مَا رُزَقْنَاهُمْ مِنَ الْأَمُوالُ وُغَيْهِ هَا شِرْكَةً بِيَنْهُمْ وَبَيْنَ مُمَالِيْكِيهِمْ فَهُمْ أَي الْمُمَالِيكُ وَالْمُوالِي فِيهِ سَوّاء شُركاء الْمُعْنَى لَيْسَ لَهُمْ شُرِكًا أُمِنْ مَمَالِيكِهُم فِي أَمُوالهُم فَكُيفٌ يَجْعَلُونَ بَعْضَ مَمَالِيكِ اللَّهِ شُرَكَاءً لَهُ ٱفْبِينِعْمَة اللُّه يَجْحَدُونَ يَكُفُرُونَ حَبُّ بِجَعَدُنَ لَهُ شُدککاءً ۔

অনুবাদ

٧١ والـ .٧١ والـ .٧١ والـ কতকের উপর প্রাধান্য দিয়েছেন সূতরাং তোমাদের মধ্যে রয়েছে ধনী ও নির্ধন, মালিক ও দাস। অন্তর যাদেরকে শ্রেষ্ঠত দান করা হয়েছে। অর্থাৎ মালিক সম্প্রদায় তাদের মালিকানাস্থ ব্যক্তিদের নিজেদের জীবনোপকরণ হতে কিছু দেয় না অর্থাৎ ধনসম্পদ ইত্যাদি যে সমস্ত জিনিস আমি এদেরকে প্রদান করেছি তাতে এরা নিজেরা ও এদের দাস-দাসীরা সমঅংশী হবে তেমন ভাবে কিছু দেয় না যাতে তারা অর্থাৎ দাস-দাসীও এক সমান শরিক হবো। অর্থাৎ এদের মা লিকানাস্থ দাস-দাসীরা এদের শরিক হয় না, সুতরাং এরা আল্লাহর মালিকানাভুক্ত কতক দাস-দাসীকে কেমন করে তাঁর শরিক রূপে নির্ধারণ করে? তবে কি তারা আল্লাহর অনুগ্রহ অস্বীকার করে? তাই তারা আল্লাহর সাথে শরিক করে। 📆 🏎 অস্বীকার করে কফরি করে।

৭২. <u>আর আল্লাহ তোমাদের হতেই তোমাদের জোড়া সৃষ্টি</u>
করেছেন। হযরত হাওয়া (আ.)-কে তিনি হয়রত
আদম (আ.)-এর পাঁজরাত্বি হতে আর সকল মানুষকে
পুরুষ ও নারীর শক্রকীট হতে সৃষ্টি করেন। <u>তোমাদের
য়ুগল হতে তোমাদের জন্য পুত্র-পৌত্রাদি সৃষ্টি
করেছেন এবং তোমাদেরকে নানা প্রকার ফল-ফলাদি,
শাস্য ও জীব-জল্প ছারা সুপবিত্র জীবনোপকরণ দান
করেছেন। তুবও কি তারা মিথ্যাতে প্রতিমাতে বিশ্বাস
করবে এবং শিরক করত তারা কি আল্লাহর অনুগ্রহ
অধীকার করবে? হার্কি অর্থ পৌত্র-পৌত্রী।</u>

٧٣ ٩٥. يعَبُره مَالاً अभूतृता करत प्राङ्गाद राईंट अलहरूत يَعْلِكُ لَهُمْ دِزْقًا مِنَ السَّمُوتِ بِالْمَطَرِ وَالْأَرْضِ بِالنَّبَاتِ شَيْتًا بَدْلُ مِن رِزْقًا وُلاَ يَسْتَ طِيهُ وَنَ يَكَ دِرُونَ عَلْي شُنَيْ وَهُو الأصنام

অর্থাৎ প্রতিমাসমূহের যারা আকাশমঙলী হতে বৃষ্টির মাধ্যমে এবং পৃথিবী হতে গাছপালা জন্মবার মাধ্যমে তাদেরকে জীবনোপকরণ সরবরাহের মালিক নয় এবং তারা সক্ষমও নয়। কোনো কিছুরই তারা শক্তি রাখে না : بَدُنُ वा স্থলাভিষ্ঠিক পদ أَنُّ वा अंगाভিষ্ঠিক পদ أَنُّ

٧٤. فَلَا تَضْرِبُوا لِلْهِ الْأَمْثَالَ مَ لَا تَجْعَلُوا ৭৪. সুতরাং আল্লাহর কোনো সদৃশ স্থির করোনা। অর্থাৎ لِلَّهِ اَشْبَاهًا تُشْرِكُونَهُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ أَنْ لا مِثْلُ لُهُ وَأَنْتُمَ لا تَعْلَمُونَ ذَٰلِكَ

আল্লাহর কোনো সদৃশ নির্ধারণ করে তাকে তাঁর সাথে শরিক করো না: আল্লাহ অবশ্য জানেন যে তার

٧٥. ضَرَبُ اللَّهُ مَثَلًا وَيُبِدَلُ مِنْهُ عَبِدًا مُعلُوكًا صِفَةً تُمُيُزُهُ مِنَ الْحُرِ فَإِنَّهُ عَبْدَ اللُّهِ تَعَالُى لَّا يَقْدِدُ عَلَى شَنَّ لِعَدُم مِلْكِهِ وَهُنْ نُكِرَةٌ مُوصُوفَةً أَى خُرًّا رُزِقْنُهُ مِنًا رزِّقًا حَسَنًا فَهُو يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجُهُرا م أَيْ يَتَصَرَفُ فِيبِهِ كَيْفَ يَضَاءُ وَأَلاُّولُ مَثَلُ الْاصْنَام وَالثَّانِي مَثَلُهُ تَعَالَى هَلْ يُسْتَوْنُ أَي الْعَبِيدُ الْعَجِزَةُ وَالْحُرُ الْمُتَكَصَرَفُ لا النَّحَمَدُ لِللَّهِ وحده بل أَكْثُرُهُمْ أَي أَهُلُ مَكَّةً لَا يَعْلُمُونَ مَا يَصِيْرُونَ الَّذِهِ مِنَ الْعَدَابِ فَيُشْرِكُونَ .

কোনো সদশ নেই এবং তোমার তা জান না। ৭৫. আল্লাহ উপমা দিচ্ছেন মালিকানাভুক্ত এক দাসের মালিকানা অধিকার না থাকায় যে কোনো কিছুর উপর শক্তি রাখে না এবং এমন এক স্বাধীন বাক্তির যাকে তিনি নিজ হতে উত্তম জীবনোপকরণ দান করেছেন এবং সে তা হতে গোপন ও প্রকাশ্যে ব্যয় করে অর্থাৎ যথেচ্ছা তার ব্যবহার করতে পারে : তারা কি অর্থাৎ ক্ষমতাহীন দাস ও স্বাধীকার সম্পন্ন স্বাধীন ব্যক্তি কি একে অপরের সমান? না, সমান নয়। সকল প্রশংসা এক আল্লাহরই প্রাপা। তবে তাদের মঞ্চাবাসীদের অধিকাংশজনই জানে না কি শান্তির দিকে তারা চলেছে, তাই তারা শিরক করে। এ আয়াতটিতে প্রথমটি মালিকানাহীন দাসা হলো প্রতিমাসমহের উদাহরণ, আর দিতীয়টি হলো আল্লাহ তা'আলার উদাহরণ। عُنْدُ এটা كُنُو এর كُنُ বা স্থলাভিষিক পদ : ১৯৯৯ এটা ১৯৯৯ এর বিশেষণ : এটার মাধ্যমে স্বাধীন ব্যক্তি হতে তার পার্থক্য বিধান করা হয়েছে। কেননা 🚅 বা দাস বলতে সকলেই তো আল্লাহর। ৯৯ এটা এল্লানে مَرْضُوفَة বা বিশেষণযক্ত অনির্দিষ্ট বাচক শব্দ।

ठमकीस **सन्दर्भाग व्यवधि-वान्त** (०४ थ्या-०२ (क

. ٧٦ ٩७. <u>षाद्वार षात्र</u>७ উদा<u>रत्न بَدَّ مَثَلًا وَيُسِدَلُ مِنْهُ وَجُلَيْن</u> أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ ولِدَ أَخْرَسَ لاَ يَقْدرُ عَلَى شَى ۚ لِأَنَّهُ لَا يَفْهَمُ وَلَا يَنْفَهُمُ وَلَا يَنْفُهُمُ وَهُوَ كُلُّ ثَيْقِيْلٌ عَلَى مَوْلِيهُ وَلِيِّي اَمْرِهِ اَيْنَعَا رُرُورُ وَرَدِيرُهُ لَايَاتِ مِنْهُ بِخَيْرٍ طِينُجُع وَهُذَا مَثَلُ الْكَافِرِ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ أَي الْاَبْكُمُ الْمَذَكُورُ وَمَنْ يَّامُرُ بِالْعَدْلِ اَيُ وَمَنْ هُوَ نَاطِقٌ نَافِعُ لِلنَّاسِ حَيثُ يَأْمُرُ بِهِ وَيَحِثُ عَلَبُ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ طَرِيْقِ مُسْتَقِيمٌ وَهُوَ الثَّانِي الْمُؤْمِنُ لَا وَقَيْلُ هٰذَا مَشَلُ اللُّع تعَالَى وَالْإَبْكُمُ لِلْأَصْنَامِ وَالَّذِي قُبُلُهُ فِي الْكَافِرِ وَالْمِوْمِنِ.

একজন মৃক, কোনো কিছুরই শক্তি রাখে না কেনন সে নিজেও বুঝে না এবং তাকে বুঝাতেও পারা যায় না । সে তার অভিভাবকের উপর তার বিষয়াদির তত্ত্রবধায়কের উপর ভারস্বরূপ। তাকে যে দিকেই ঘুরানো হোক না কেন তার তরফ হতে ভালো কিছু আসে না সে উদ্দেশ্যে সফলকাম হয়ে আসে না। এটা হলো কাফেরের উদাহারণ। সে কি অর্থাৎ উল্লিখিত মুক ব্যক্তি কি সমান হবে ঐ কাফের ব্যক্তির যে ন্যায়ের নির্দেশ দেয় অর্থাৎ যে স্বাক ও মানুষের উপকারকারী। কারণ সে ন্যায়ের নির্দেশ দেয় ও মানষকে এটার জন্য উৎসাহিত করে এবং সে আছে সরল পথে? না তার সমান নয়। এই দ্বিতীয়টি হলো মু'মিনের উদারহণ। কেউ কেউ বলেন, এটা হলো আল্লাহর উদাহরণ আর মৃক ব্যক্তিটি হলো প্রতিমাসমূহের উদাহরণ। পূর্ববর্তী আয়াত (৭৫ নং) -এ যা উল্লেখ করা হয়েছে তা হচ্ছে কাফের ও মু'মিনের উদারহরণ।

## তাহকীক ও তারকীব

षात्रल । इरला ﴿. د . د ) प्रनवर्ण ﴿ رَادِينَ वात्रल । इरला حَرْف جَارَ हरला بَا . अथात : قـولــه بـرَأْدَي প্রত্যর্পর্ণকারী, দাতা, ইযাফতের কারণে 👸 টা পড়ে গেছে।

এব বাক্যটি - بَوَاب نَغْي প্র স্থানে পতিত হয়েছে এবং এটা মুশরিকদের উপর أَدُمُ عُنْي لَيْسَ لَهُمْ شُركاء ্র্য, হয়েছে। তার স্বীয় দাসদেরকে নিজেদের মালিকানায় সম অধিকারের ভিত্তিতে শরিক করার জন্য তৈরি নয় আর আল্লাহর কতিপয় দাসকে তাঁর উল্থিয়্যাতের মধ্যে শরিক করে।

এর তাফুসীর بَكُفُرُونَ اللَّهِ করে ইঙ্গিত করেছেন যে, بَجْحُدُونَ টা بَكُفُرُونَ এর তাফুসীর بَكُفُرُونَ विध तरतारह। अनाशाप्त بَجَحُدُونَ हो بَجَحُدُونَ अवर्ष्क करत कार्रक्ष कात مَتَعَدِي بِالْبَاءِ अवर्ष्क करत कार्रक्ष

वनाल (विन ভाला হতा। بَدُلُ ना वेतन بَدُلُ वनाल (विन ভाला হতा। مَنْ فَعُولُهُ بَدُلُ مِنْ رَزَقًا हार्दे भार्मात हारू वा بَنَ (दारु ) إِنَّم مَضَدَرُ कार्दे भार्मात हारू वा بَدُل المِجْمَةِ (दारु । هَجَارُ ال অথবা کُند -এর জন্য। এখানে এ উভয়টিই বৈধ নয়।

थत्र. এशात वहवठतात गम वावशात कता शराह आत أَ يُسْلِكُ अत्र. عَوْلَهُ وَلاَ يَسْتَنظِيفُونَ شُرُكًا ، विकवहत्तर्त्र । अथह उँ उमीरतत مُرْجِعَ अकदा वात जा दला المُرككاء विकवहत्त्र्य ।

উত্তর كَمُمُلِكُ -এর মধ্যে لهُ-এর শর্কের প্রতি লক্ষ্য করা হয়েছে, আর بُمُمُلِكُ -এর মধ্যে لهُ-এর অর্থের প্রতি লক্ষ্য কর ইথেছে।

ठाक्रमेख कालालाहैस खातवि-वाश्ला (०३ ४९)-०२ (४)

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ইতঃপূর্বেকার আরাতেসমূহে আল্লাহ তা'আলা ইয় জান ও শক্তির বিশেষ প্রতীক এবং মানুবাক প্রদান করিছেন এনৰ হুমণ দেখে সামান্য জ্ঞানবৃদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিও কোনো সৃষ্ট বন্ধুকে আল্লাহ তা'আলার সাথে তার জ্ঞান ও শক্তি ইত্যানি তপাবলৈতে অংশীনার খেনে নিতে পারে না। আলোচ্য আয়াতে তাওহীদের এ বিষয়ববন্ধই একটি পারশাবিক আসনম-প্রদানের নৃষ্টার বারা শাই করে তোলা বংগাহে। দৃষ্টারটি এই যে, আল্লাহ তা'আলা বিশেষ তাওপরিপাতই মানুবার উপরারার জীবিকার ক্ষান্তে সংক্ষান করেননি; বরং একজনকে অপরজনের চাইতে প্রেষ্ঠত্ব দিয়ে বিভিন্ন বরং স্বান্ত করেনেন। বাইতে করেন বাইতে করেছেন বিশ্বে করার সমান করেনেনি; বরং একজনকে অপরজনের চাইতে প্রেষ্ঠত্ব দিয়ে বিভিন্ন বর পৃষ্টি করেছেন । নাউকে এবং পোলান ও তাকজনকর সমান করেনেনি; বরং একজনকৈ অপরজনের তাইতে প্রেষ্ঠত্ব দিয়ে বিভিন্ন বরং প্রক্রিক এবং পোলান ও তাকজনকরের তা বাইতে করেছেন । সে বেনুর করা বাইতে বিশ্বে বিভিন্ন সালসবঞ্জাম, তাকজন নতকর ও দাস্বান্তার তা আলা নাউকে পালাম ও বাদেন করেছেন । সে বন্ধের করা করা দ্বের কথা, নিজের বয়ও আন্যের হাত থেকে পায়। শুকারের আল্লাহ তা আলা কাউকে মধ্যবিত করেছেন। সে অপরের জনা ব্যয় করা হাত্ত ধানীও নয় এবং নিজ প্রয়োজনের ব্যাপারে অপরের মুখাপেন্সী হত্তাার মতো নিঃপত নয়। এই প্রাকৃতিক বন্ধনের ফলেন্ড স্বান্তার তা বিশ্বত নথা। এই প্রাকৃতিক বন্ধনের ফলেন্ড স্বান্তার তা বিশ্বত নথা। এই প্রাকৃতিক বন্ধনের ফলেন্ড সমান বাংলা বে বিলিন বন্ধন করে ধন-সম্পত্তি গোলাম ও খাদেমের মধ্যে বিলি-বন্ধন করে দেবে, যার ফলে তারাও ধনসম্পত্তিতে তার সমান যায় যাবে।

এ দৃষ্টান্ত থেকে বুঝা দরকার যে, মুশরিকদের স্বীকারোকি মতেই যথন প্রতিমা ও অন্যান্য উপাস্য সৃষ্টানীর আল্লাহ তা আলার সৃষ্ঠিত ও মালিকানাধীন , জখন তারা এটা কিরপে পছন্দ করে যে, এসব সৃষ্ট ও মালিকানাধীন বন্ধু সুষ্টা ও মালিকের সমান হয়ে যাবে? তারা কি এসব নিদর্শন দেখে এবং বিশ্বয়বন্ধ তথেও আল্লাহর সাথে কাউকে শরিক ও সমতুল্য সাবান্ত কয়ে? এরপ করার অনিবার্থ পরিপতি এই যে, তারা আল্লাহ তা আলার নিয়ামতরান্ধি অস্বীকার করে। কেননা তারা যদি স্বীকার করত যে, এসব নিয়ামত একমাত্র আল্লাহ তা আলার দান, স্বকল্পত প্রতিমা অথবা কোনো মানুষ ও জিনের কোনো হাত নেই, তবে এগুলোকে আল্লাহ তা আলার সমতুল্য কিরপে সাবান্ত করত?

শ্বীৰিকাৰ শ্ৰেণি-বিভেচন মানুৰের জন্য বহুমত বন্ধা । কানো শক্ত বে তার গুল্পত ও মান্যকালায়ন বন্ধুন্দুৰ তার সমান বহু বাবে। ধনায়াতা এবং জীবিকায় মানুৰের বিভিন্ন শ্রেণিতে বিভক্ত হওয়া যেমন, কারো দরিদ্র হওয়া কিংবা ধনী ও মধ্যবিত্ত হওয়া কোনো আকর্ষিক ঘটনা নয়; বহুং এটা অল্যাহর অপার বহুমা ও মানবিক উপকারিতার তাগিদ এবং মানব জাতির জন্য বহুমতবন্ধন। বদি একাপ না হয় এবং ধননৌগতে সব মানুষ সমান হয়ে যার, তবে বিশ্ব-ব্যবস্থায় ক্রটি ও অনর্থ দেনো বাবে। তাই বেদিন খেকে পৃথিবীতে জনবমতি ক্লাপিত হয়েছে, মেদিন থেকে কোনো দুগে ও কোনো সময়ে সব মানুষ ধনসম্পান্দর দিন মেরে মধ্য স্থান হয়ে স্থানীয় কাল কাল্য না হার্দি কোথাও জারজবর্ষনার মূলকভাবে একণ সাম্যা প্রতিষ্ঠিত করা হয়, তবে বিশ্ব না বাবি কোথাও জারজবর্ষনার মূলকভাবে একণ সমায় প্রতিষ্ঠিত করা হয়, তবে বিশ্ব দিনে মধ্যে মানবিক কাল্য-কারবারে ক্রটি ও অনর্থ দৃষ্টিগোচর হবে। আল্লাহ তাআলা সম্মা মানবজাতিকে বৃদ্ধি, মেধা, বল, গান্তি ও কর্মসক্ষতায় বিভিন্ন শ্রেণিতে বিভক্ত করেছেন এবং তাদের মধ্য উক্ত, বীচ ও মধ্যবিত্ত শ্রেণি বিদ্যামান হয়েছে। কোনো বৃদ্ধিমান ব্যক্তি একণা অস্থীকার করতে পারে না। এবই অপরিহার্থ পরিপতি হিসেবে ধনসম্পদেও বিভিন্ন শ্রেণি কালা মন্ত্রীয়, যাতে প্রত্যেক বৃদ্ধি নিজ প্রতিত্ত ও যোগ্যতার মবোশমুক প্রতিদান। পেতে পারে। যদি প্রতিত্তাবান বোগা ব্যক্তিকে আহোগ্যের সমান করে দেওলা হয়, তবে বোগ্য ব্যক্তির মনোকল তেকে বাবে। যদি প্রতিবিক্তার করেছাগানের সমপর্বারেই শহুতে হয়, তবে কিংস তাকে অধ্যবাস্থা, গরেকবা। ও মর্থ উদ্ধুক্ত করার বিশ্বত বছার বিশ্বতে ক্রমান্তর বিশ্বতি করেছেন, বেশন প্রতিত করার বিশ্বত এব স্থানির বিশ্বত ও ধনসম্পদ্দে তারতমা করেছেন, বেখানে এই কর্টক অপ্রীনিতিক ব্যক্তিক করেছেনে, বেখানে এই কর্টক অপ্রীনিতিক ব্যক্তিক করেছেনে, বেখানে এই কর্টক অধিকাত বংগ্রাম্বার বিশ্বত্ব বেং সম্পানিক উপরার্জনিক উপার্জনিক বিশ্বতিক ক্রমান্দর বিশ্বতিক ব্যক্তির করেছেনে, বেখানে এই কর্টক অধিকাত বংগ্রাম্বার বিশ্বতিক করেছেনে, বেখানে এই কর্টক অধিকাত বংগ্রাম্বার বিশ্বতিক ব্যক্তিক বরহেছেনে, বেখানে এই কর্টক অধিকাত বিশ্বতিক বর্তিক ব্যক্তিক বর্তিক ব্যক্তিক বর্তিক বর্তিক বর্তিক বর্ত

অধিকারভুক্ত না হয়ে পড়ে, ফলে অন্যান্য যোগ্যতা সম্পন্ন ব্যক্তির কান্ত করার ক্ষেত্রই অবশিষ্ট না থাকে। অধাচ সুযোগ পেলে তারা দৈহিক শক্তি ও জ্ঞান-বৃদ্ধি বাটিয়ে অর্থনৈতিক উন্নতি অর্জন করতে পারে। কুরআন পাক সূরা হাশরে বলেন- كَـٰـٰ كَانَ الْاَفْسِاءَ وَسَكُمْ وَالْمُوْلِيَّا الْمُؤْمِنَّ وَسِكُمْ وَالْمُوْلِيَّ مِنْ الْالْفُسِاءَ وَسَكُمْ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُوْلِيَّ مِنْ الْاَفْسِاءَ وَسَكُمْ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُوْلِيَّةِ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُولِيَّةُ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَالْمُواْمِينَ وَالْمُؤْمِنَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاعِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاعِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاعِينَ وَاللَّهُ وَاللَّاعِينَا اللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا وَاللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّاعِينَا اللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَلِي وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقِ وَاللَّهُ وَ

আজ্ঞকাল বিশ্বের অর্থনৈতিক ব্যবস্থায় যে হাহাকারপূর্ণ অবস্থা বিরাজমান, তা এই আল্লাহর আইন উপেক্ষা করারই ফলপ্রতি।
একদিকে রয়েছে পুঁজিবাদী অর্থনৈতিক ব্যবস্থা। এতে সূদ ও জুয়ার সাথে ধনসম্পদের কেন্দ্রসমূহের উপর কতিপয় ব্যক্তি
অথবা গোষ্ঠী একচেটিয়া অধিকার প্রতিষ্ঠিত করে অরশিষ্ট জনগণকে তাদের অর্থনৈতিক দাসত্ব স্বীকারে বাধ্য করে। তাদের
জন্য নিজেদের অভাব মেটানোর জন্য দাসত্ব ও মজুরি ছাড়া অন্য কোনো পথ খোলা থাকে না। তারা যোগাতা সত্ত্বেও শিল্প ও
বাণিজ্ঞা ক্ষেত্রে পা রাখতে পারে না।

পুঁজিপতিদের এই অত্যাচার ও উৎপীড়নের প্রতিক্রিয়া হিসেবে একটি পরশ্বর বিরোধী সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থা কম্যুনিজ্ঞম বা সোশ্যালিজম নামে আত্মপ্রকাশ করেছে। এ প্রোগান হচ্ছে ধনী ও দরিদ্রের পার্থক্য মেটানো এবং সর্বন্ধরে সাম্য প্রতিষ্ঠা করা। পুঁজিবাদের অত্যাচারে অতিষ্ঠা জনগণ এ প্রোগানের পেছনে ধাবিত হয়েছে। কিন্তু কিছু দিন যেতে না যেতেই তারা উপলব্ধি করেছে যে, এ প্রোগানটি নিছক একটি প্রতারণা। অর্থনৈতিক সাম্যের স্বপু কোনোদিনই বান্তরায়িত হর্মনি। দরিদ্র নিজ দায়িত্র আনাহার ও উপবাস সন্ত্বেও একটি মানবিক সন্মানের অধিকারী ছিল, অর্থাৎ সে নিজ ইচ্ছার মালিক ছিল। কম্যুনিজমে এ মানবিক সন্মানও হাতহাড়া হয়ে গেল। এ ব্যবহায় মেশিনের কলকজার চাইতে অধিক মানুষের কোনো মূল্য নেই। এতে কোনো সম্পত্তির মালিকানা কল্পনাও করা যায় না। একজন শ্রমিকের অবস্থা এই যে, সে কোনো কিন্তুর মালিক নয়। তা কা সন্তান ও গ্রীও তার নিজের নয়; বরং সবই রাষ্ট্ররূপী মেশিনের কলকজার। মেশিন চালু হওয়ার সাথে সাথে এদের কাছে জাগে যাওয়া ছাড়া গত্যন্তর নেই। কল্পিত রাষ্ট্রের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য ছাড়া তার না আছে কোনো বিবেক আর না আছে কোনো বাক্সম্বাধিক। রাষ্ট্রযুব্রের জোর-জুনুম ও অসম্বনীয় পরিশ্রমে কাতর হয়ে উহঃ আহঃ করাও প্রাণদন্তযোগ্য বিদ্রোহ বঙ্গে পরিগাণিত হয়। আল্লাহ তা আলা ও ধর্মের বিরোধিতা এবং খাটি জড়বাদী ব্যবহা সমাজতন্ত্রের মৌলিক ভিত্তিক্ত।

কোনো সমাজতন্ত্রী এসব সত্য অস্বীকার করতে পারবে না। সমাজতন্ত্রের কর্ণধারদের গ্রন্থাবলি এবং আমলনামা এর পক্ষে সাক্ষা দেয়। তাদের এসব বরাত একত্রিত করার জন্য একটি স্বতন্ত্র গ্রন্থ রচনার প্রয়োজন হবে।

কুরআন পাক উৎপীড়নমূলক পুঁজিবাদ এবং নির্বোধসুলভ সমাজতন্ত্রের মাঝা-মাঝি, স্বল্পতা ও বহুল্য বিবর্জিত একটি অর্থনৈতিক ব্যবহা প্রদান করেছে। এতে রিজিক ও অর্থসম্পদের প্রাকৃতিক পার্থক্য সত্ত্বেও কোনো ব্যক্তি অথবা গোষ্ঠী সাধারণ জনগণকে গোলামে পরিণত করতে পারে না এবং কৃত্রিম দুর্মূল্য ও দুর্ভিক্ষে নিক্ষেপ করতে পারে না। সৃদ ও জুয়াকে হারাম সাব্যস্ত করে অবৈধ পুঁজি সঞ্চয়ের ভিত্তি ভূমিসাৎ করে দেওয়া হয়েছে। অতঃপর প্রত্যেক মুসলমানের ধনসম্পদে দরিদ্রুদ্বের প্রাণ্ডি করে জারের তালেরকে তাতে অংশীদার করা হয়েছে। এটা দরিদ্রুদ্বের প্রতি দয়া। য়, বরং কর্তব্য সম্পাদন মাত্র। বিশ্বনিত্ত করে তালেরকে তাতে অংশীদার করা হয়েছে। এটা দরিদ্রুদ্বের প্রতি দয়া। য়, বরং কর্তব্য সম্পাদন মাত্র। বিশ্বনিত্তর বাসজনের মানের বর্তীন করে সম্পদি পুঞ্জীভূত হওয়ার মুলোৎপাটন করা হয়েছে। প্রাকৃতিক নদ-নদী, সমুদ্র, পাহাড় ও বনজঙ্গরের নিজে নিজে গজিয়ে উঠা সম্পদকে সময় জাতির যৌথ সম্পত্তি সাবাস্ত করা হয়েছে। এগুলোতে কোনো ব্যক্তি অথবা গোষ্ঠীয় মালিকসুলত অধিকার প্রতিষ্ঠা করা বৈধ নয়। কিয়ু পুঁজিবাদী ব্যবস্থায় এবং জীবিকা উপার্জন বেশাপ্যতার বিভিন্নতা একটি স্বভাবিক ব্যাপার এবং জীবিকা উপার্জন অধিকারী ব্যক্তিও একথা অষীকার করতে পারে না। সাম্যের ধ্বজাধারীরাও কয়েক পা এগুতে না এগুতেই সাম্যের দ্বিবি পারিতাগ করতে এবং জীবিকায় তারতমা ও পারম্পনির প্রতিষ্ঠা প্রতিত্ব বিভিন্নতা বাধ্য হয়েছে।

তদানীস্তন রুশ প্রধানমন্ত্রী ১৯৬০ সনের ৫ই মে তারিখে সুপ্রীম সোভিয়েটের সামনে ভাষণ দিতে গিয়ে বলেছিলেন–

"আমরা মজুরির পার্থক্য বিলুপ্ত করার আন্দোলনের গোর বিরোধী। আমরা মজুরির ক্ষেত্রে সাম্য প্রতিষ্ঠা করার এবং সবার মজুরি এক পর্যায়ে আনার প্রকাশ্যে বিরোধিতা করি। এটা লেনিনের শিক্ষা। তার শিক্ষা ছিল এই যে, সমাজে সমাজবাদী বৈষয়িক কারণাদির প্রতি পুরোপুরি লক্ষ্য রাখা হবে।" –[সোভিয়েঁ ওয়ার্জ, ৩৪৬ পু.]

অর্থনৈতিক সাত্যের বাস্তবায়ন যে অসাম্যের মাধ্যমে হয়েছিল, তা প্রথম থেকেই সবার চোখে ধরা পড়েছিল। কিছু দেখতে দেখতে এ অসামা এবং ধনী ও দরিদ্রের ব্যবধান সমাজতান্ত্রিক দেশ রাশিয়াতে সাধারণ পুঁজিবাদী দেশের চাইতেও অধিত প্রকট হয়ে পড়ে। লিউন শিড়ো লিখেন–

आग्नारू একটি প্রধান নিয়ামত বর্ণিত হয়েছে যে, আল্লাহ তাঁআলা তোমাদেরই স্বর্জাতি থেকে তোমাদের স্ত্রী নির্ধারণ করেছেন, যাতে পরস্পর তালোবাসাও পূর্ণরূপে হয় এবং মানব জাতির আভিজ্ঞাতা এবং মাহাত্মাও অব্যাহত থাকে।

জাতে আতজাতা এবং মাহাবাত অব্যাহত আবে। - قُولُهُ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَزُواجِجَةَ بَنْنِينَ وَحَفَدَهُ : अवीर তোমাদের প্রান্ত থেকে তোমাদের পুরা ও পৌর প্রানা করেছে।

এখানে প্রণিধানযোগ্য এই যে, সন্ত্যানসন্ততি পিতামাতা উতয়ের সহযোগে জন্মহণ করে। আলোচ্য আয়তে তা তথু জননী থাকে পদান করার কথা করা হয়েছে। এতে ইন্দিত রয়েছে যে, সন্তান প্রসর ও সন্তান প্রজননে পিতার তৃদ্দায় মাতার দখল বিল। পিতা থেকে ওপু নিস্মাণ একটি বীর্ষবিদ্ধ নিতে হয়। এ বিন্দুর উপর দিয়ে বিভিন্ন অবস্থা অতিক্রান্ত হয়ে মানবাকৃতিতে পরিগত হওয়া, তাতে প্রাণ সঞ্চার হওয়া, সর্বশক্তিমানের এসব সৃষ্টিজনিত ক্রিয়াকর্মের স্থান মাতার উদরেই। এজনাই হানীসে মাতার হককে পিতার হক থেকে অত্যা রাখা হয়েছে।

এ বাকো পুত্রদের সাথে পৌত্রদের কথা উল্লেখ করার মধ্যে এদিকেও ইন্সিত পাওয়া যায় যে, এ দম্পতি সৃষ্টির আসন লক্ষ্য হচ্ছে মানব বংশের স্থায়িত্ব, যাতে সন্তান ও সন্তানের সন্তান হয়ে মানব জাতির স্থায়িত্বের ব্যবস্থা হয় ।

অতঃপর الرَّبُوَّ عَلَى الطَّبَانِينِ বলে মানুষের ব্যক্তিগত স্থায়িত্বের ব্যবস্থার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। জনোর পর মানুষের ব্যক্তিগত স্থায়িত্বের জন্ম খানোর প্রয়োজন রয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তাও সরবরাহ করছেন। আয়াতে ব্যবহৃত শব্দের আসন অর্থ সাহায্যকারী, সেবক। সন্তানদের জন্যে এ শব্দটি ব্যবহার করার মধ্যে ইন্সিত রয়েছে যে, পিতামাতার সেবক হওয়া সন্তানের কর্তবা –[তাফসীরে কুবতুবী]

শ্রিক বিদ্যালয় বাবি তাছিলা বাবে তালা হয়েছে। এ সতোর প্রতি তাছিলা প্রদর্শনই কাফেরপুলত সন্দেহ ও প্রশ্নের জনা দেয়। সত্যটি এই যে, সাধারণভাবে মানুষ আল্লাহ তা আলাকে মানবজাতির অনুরূপ মনে করে ভাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ মানব, যেমন রাজা-বাদশাহকে আল্লাহর সদৃশরূপে পেশ করে। অতঃপর এই ভ্রান্ত দৃষ্টান্তের উপর ভিত্তি করে আল্লাহর কুদরতের বাবহাকেও রাজা-বাদশাহদের বাবহার সাথে বাপ বাইরে বলতে থাকে যে, কোনা রাষ্ট্রে একা বাদশাহ যেমন সময় দেশের আইন-পুভালা পরিচালন করতে পারে না, অধীনস্থ মন্ত্রী ও কর্মকর্তাদেরকে ক্ষয়তা অর্পণ করে তাদের সাহায়ে শাসনকর্য পরিচালনা করতে হয়, তেমনিভাবে আল্লাহ আলার অর্থাজনিক কিছুসংখাক উপাস্যও থাকা প্রয়োজন, যারা আল্লাহর কাজে তাঁকে সাহায্য করেবে। মূর্ত্তি পুজারী ও মুশরিকদের মধ্যে প্রচলিত ধারণা তাই। আলোচা বাকাটি তাদের সন্দেহের মূল কেটে দিয়ে বলেহে যে, আল্লাহ আখলার জ্বন্য সৃষ্টজীবের দৃষ্টান্ত , উনাহরণ এবং আমাদের ধারণা-কন্ধনার অনেক উর্ম্পেণ্ড। তিনি দৃষ্টান্ত, উনাহরণ এবং আমাদের ধারণা-কন্ধনার অনেক উর্ম্পেণ্ড।

পেরের দু আয়াতে মানুষের দৃটি দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। প্রথম আয়াতে প্রভূ ও পোলাম অর্থাৎ মালিক ও মালিকানাধীনের দৃষ্টান্ত দিয়ে বলা হয়েছে যে, তারা উভয়েই যখন একই জ্বাতি ও একই শ্রেণিজুক্ত হওয়া সন্ত্বেও সমান হতে পারে না, তখন কোনো সৃষ্টজীবকে আয়াহর সমান কিরূপে সাব্যক্ত কর?

ছিতীয় উদাহরণে একদিকে এমন লোক রয়েছে, যে লোকদেরকে ন্যায়, সুবিচার ও তালো কথা শিক্ষা দেয়। এটা তার জ্ঞানশন্তির পরাকাষ্টা। সে নিজেও সৃষ্ম ও সরল পথে চলে। এটা তার কর্মশন্তির পরাকাষ্টা। এহেন কর্মশত ও জ্ঞানশত পরাকাষ্টা অহিন কর্মশত ও ব্যাবিক্তার করিব করিব সক্ষম নয় এবং অন্যের কাজও বিক্তমতো করতে পারে না। এই উভয় প্রকার মানুষ একই জাতি, একই শ্রেণি এবং একই সমাজভূক হওরা সন্তেও পরশ্বর সমান হতে পারে না। অতএব সৃষ্ট জ্ঞাতের স্ত্রষ্টা ও প্রত্ বিনি সর্বজ্ঞানী ও সর্বশক্তিমান, তার সাথে কোনো সৃষ্টবন্ধ কিরপে সমান হতে পারে।

१९४ २٩. قِلِلَّهِ غَيْبُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ مَا أَيْ عِلْمِ (٧٧ وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ مَا أَيْ عِلْم مَا غَابَ فِينِهِ مَا وَمَا اَمْرُ السَّاعَةِ الَّا كَلَمْح الْبِيَصُر أَوْ هُوَ أَقْرُبُ مِنْهُ لِآنَّهُ بِلَفْظِ كُنْ فَيَكُونُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيٍّ قَدِيُّرُ.

٧٨ . وَاللَّهُ اَخْرَجُكُمْ مِنْ بُكُونَ اُمَّا لِمَا ٧٨ . وَاللَّهُ اَخْرَجُكُمْ مِنْ بُكُونَ اُمَّا لِمَا يَك تَعَلَّمُونَ شَيِئًا الْجُمِلَةِ حَالُ وَجَعَلُ لَكُم السَّمْعَ بِمَعْنَى الْأَسْمَاعِ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةُ الْقُلُوبَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ عَلْمِ ذُلِكَ فَتُوْمِنُونَ.

٧. أَلُمْ يُرَواْ إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتِ مُذَكِلاتِ لِلطُّيْرَانِ فِي جَو السَّمَّاءِ أي الْهَوَاءِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ مَا يُمُسكُهُنَّ عِنْدَ قَيْض اجَنبِحَتِهِنَّ وَبُسُطِهَا أَنْ يُقَعَنْ إِلَّا اللَّهُ بِقُدْرَتِهِ إِنَّ فِنْ ذٰلِكَ لَأَيْتٍ لِلْقَوْمِ يُتُؤْمِنُونَ هِيَ خَلْقُهَا بِحَيْثُ يُمَكِّنُهَا الطَّيْرَانَ وَخَلَقَ الْجَوَّ بِحَيْثِ يُمْكِنُ الطَّيْرَانُ فِيْهِ وَامْسَاكُهَا .

٨. وَّاللُّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَبُيْوتِكُمْ سَكَنَّا مَوْضِعًا تُسُكُنُونَ فِيْهِ وَجَعَلَ لَكُمْ مَنْ جُلُوْدِ الْآنْعَامِ بُيُوتَا كَالْخِيَامِ وَالْقُبَابِ تَسْتَخِفُونَهَا لِلْحَمْلِ يَوْمَ ظَعْنِكُمْ سَفَرِكُمْ.

এতদুভয়ের মধ্যে যা অদৃশ্য সেই সব কিছুর জ্ঞান আল্লাহরই ৷ কিয়ামতের বিষয়টি তো চক্ষুর পলকে মতো বা তা অপেক্ষাও নিকটতর কেননা তা 'কুম' শব্দ উচ্চারণের সাথে সাথেই সংঘটিত হবে। আল্রাঃ অবশ্যই সর্ব বিষয়ে সর্বশক্তিমান।

মাতৃগর্ভ হতে এমন অবস্থায় যে তোমরা কিছুই জানতে না। তিনি তোমাদেরকে দিয়েছেন শ্রবণেন্দ্রীয় ও হৃদয়, যাতে তোমরা এগুলোর জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর এবং ঈমান আনয়ন কর ا .... ﴿ يَعْلُمُونَ الْمُ السَّعَ - حَالُ السَّعَ - حَالُ السَّعَ - حَالُ السَّعَ السَّعَ السَّعَ - حَالُ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। الأفندة অর্থ হুদয়সমূহ।

৭৯. আকাশের শূন্য গর্ভে আকাশ ও পৃথিবীর মাঝে বায়ুমণ্ডলে নির্দেশাবদ্ধ উড্ডয়নের জন্য বাধ্যগত পক্ষীকৃলকে কি তারা লক্ষ্য করে না? আল্লাহই অর্থাং তাঁর কুদরতেই তিনি তাদেরকে ডানা সংকোচন ও বিস্তারের সময় পতন হতে স্থির রাখেন। অবশ্যই এতে অর্থাৎ উড্ডয়নের সামর্থ্য দিয়ে এদেরকে সৃষ্টি করা এবং উড্ডয়ন ও স্থির থাকার উপযোগী করে বায়মঞ সৃষ্টি করার মধ্যে নিদর্শন রয়েছে বিশ্বাসী সম্প্রদায়ের

৮০. এবং আল্লাহ তোমাদের গৃহকে করেন তোমাদের আবাসস্থল এবং তিনি তোমাদেরকে পণ্ড-চর্মের ঘরেরও যেমন বড় ছোট তাঁবু ইত্যাদিরও ব্যবস্থ করেছেন। তোমরা তোমাদের ভ্রমণকালে বহনের জন্য এবং অবস্থানকালেও তা খুবই হালকাবোধ কর।

وَيَسُومُ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا أِي الْغَنَيمِ وَأُوبُ ارِهَا أَى الْإِسِلِ وَأَشْعَارِهَا ۖ أَى الْمَعْدِ: أثَاثًا مُتَاعًا لِبُيُوتِكُمْ كَيُسْطِ وَأَكْسِيَة وُمْتَاعًا تَتَمَتُّعُونَ بِهِ إِلَى حِيْنَ تُتَلَى فِيتِهِ. وَالشُّجُرِ وَالْغَمَامِ ظِلْلَّا جَمْعُ ظِلُ تَقِيكُمُ حُدُّ الشَّمْسِ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ أَكْنَانًا جَمْعُ كِنَ وَهُوَ مَا يَسْتَكِنُّ فِيْهِ كَالْغَارِ وَالسَّنْرَدَابِ وَّجُعَلُ لَكُمُ سَرَابِيلُ قُعُصًا تُقَدِّكُهُ الْحُرُّ أَيْ وَالْبُرْدَ وَسُرابِيلُ وَالبَشِّ بُ فِينِهَا كَالنُّدُرُوعِ وَالْجَواشِين كَنْلِكَ كُمَّا خَلَقَ هٰذِهِ الْأَشْبَاءُ يُعَيُّمُ نَعْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا عَلَيْكُمْ بِخَلْقَ مَا تُحْتَاجُونَ إِلَيْهِ لَعَلَّكُمْ بِا أَهْلَ مَكُّةً تُسلمونَ تُوْجَدُونَهُ.

عَكَنَكَ يَا مُحَمَّدُ الْبُلُغُ الْمُبُدِّنُ الْإِبْلُاغُ الْبَيِّنُ وَهُذَا قَبِلَ الْأَمْرِ بِالْقِتَالِ -

ে এবাং তারা আন্তাহর অনুধাহ জ্ঞাত আছে। অর্থাৎ তারা আন্তাহর অনুধাহ জ্ঞাত আছে। অর্থাৎ তারা من عِندِهِ ثُمَّ يُسَكِّرُونَهَا بِإِشْرَاكِمِ وَاكِثُ مِهِ الْكِفِرُونَ

তিনি তোমাদের জন্য ব্যবস্থা করেন তাদেরকে যেমন মেষের পশম উষ্টের লোম ও ছাগলের কেশ হতে গহ-সামগ্রী। যেমন বিছানা, বস্তু ইত্যাদি নির্দিষ্টকালের জন্য ভোগ্য সামগ্রীর। পরাতন না হয়ে যাওয়া পর্যন্ত ভোগ কর । 🖽 🗀 অর্থ-আবাসস্থল। کننگ অর্থ তোমাদের যাত্রাকালে।

र्टिर्छ। **जर्थ-** गृंद-शाम्बी। ে ১١ ৮১. वुदः आज्ञार शृश्वान, तृक ও प्रच या किছू সृष्टि. وَاللُّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ مِنَ الْسِدِت করেছেন তা হতে তোমাদের জন্য ছায়ার ব্যবস্থা করেন ৷ যাতে তোমরা সূর্য-তাপ হতে আত্মরক্ষা করতে পার এবং পাহাড়ে আশ্রয়স্থলের ব্যবস্থা করেছেন আরও ব্যবস্থা করেছেন পরিধ্যে বক্সের জামা ইত্যাদি তা তোমাদেরকে তাপ ও শীত হতে রক্ষা করে এবং এমন বস্তের যা তোমাদেরকে যুদ্ধে খোঁচার আঘাত হতে রক্ষা করে যেমন লৌহবর্ম ইত্যাদি। এভাবে অর্থাৎ যেভাবে তিনি তোমাদের জন্য এ সমস্ত বস্ত সষ্টি করেছেন তিনি তোমাদের প্রয়োজনীয় জিনিসপত্র সষ্টি করত দুনিয়ায় তোমাদের প্রতি তাঁর অনুগ্রহ পূর্ণ করেন <u>যাতে তোমরা</u> হে মক্কাবাসীরা আত্মসমর্পণ কর় তাওহীদ অবলম্বন কর ا غُلُلُ এটা غِلْلًا -এর বহুবচন; ছায়া ي এই। এটা اُکناگ -এর বহুবচন। অর্থাৎ যাতে একজন আত্মগোপন করে । كُنْكُمُ অর্থ – তোমাদের যুদ্ধে।

अर ७२. <u>قبان تَوَلَّوا</u> أَعْرَضُوا عَبن الإسْلام فَإِنَّ مَوَلَوا أَعْرَضُوا عَبن الإسْلام فَإِنَّسَا করে তবে হে মুহাম্মদ, তোমার কর্তব্য তো কেবল স্পষ্টভাবে বাণী পৌঁছিয়ে দেওয়া। এটা কাফেরদের বিরুদ্ধে যুদ্ধের আদেশ সংবলিত আয়াত নাজিল হওয়ার পূর্বের ছিল। الْسَلَّمَ الْسَالَةُ الْسُلِيْنَ अপুরবির ছিল।

> জ্ঞানত স্বীকার করে যে তা আল্লাহর পক্ষ হতে ক্রিভু শিরক করত মূলত আবার এগুলো অস্বীকার করে এবং তারা অধিকাংশই সত্য প্রত্যাব্যানকারী।

## তাহকীক ও তারকীব

مَا غَالُ عَنِ الْمِبَادِ زِ قُلُولُكُمْ عِلْهِ مَا غَالُ كَرَجْعِ الطَّرْفِ مِنْ اَعَلَى الْحَدِيْقَةِ الى اَسْفَلِهَا ؟ ١٩٩٣ : قُلُكُ كُلَّمْحَ الْمِيصُو او لِلتَّخْمِيْرُ أَوْ بَمَعْلَى هَلُ : قُلُولُكُ أَوْ فَعُولُكُ أَوْ هُمُّ أَقُلُ كُ

منعُول به राला شَيْقًا विशाल عَالَ रामात كُمْ प्रमीत (व्यादक) : قَوْلُهُ ٱلجُمْلَةُ حَالًا

े बत आजक इत्ला إُخْرُجُكُمُ वत आजक इत्ला وَعُولُهُ جُعُلُ الْكُمُ

بِسَاطُ अर्थ- विश्वान, रुतान । এकवंघतन : فَنُولُـهُ بَسُطِ يَسَاطُ उच्दाठन; अकवंघतन : فَنُولُـهُ أَكْسِيَـةً

অর্থ– সফর, যাত্রা, স্থানান্তর। বাবে كُنتَح থেকে মাসদার طُغِنُ : قَـوْلُـهُ طُغُنِكُمُ

े এর বছবচন। खुर्थ ट्रला- शबूक, मिनात : قَنُولُهُ قَنْدَاتُ - عُبُدُ اللَّهُ عَنْدُاتُ قَنْدُاتُ

জামা, কোতা। এটা أَرَبُ এর বহুবচন। مَجَازً কিসেবে মূতলাক পোশাক অর্থেও ব্যবহৃত হয়। এই কুটুটি এই এটা مَرْبُكُ عَلَيْ اللّهِ এর বহুবচন। অর্থ– লৌহবর্ম, যুদ্ধের পোশাক বিশেষ, বর্ম, সাঁজোয়া, যুদ্ধের পোশাক লৌহ নির্মিত হোক বা অন্য কিছুর। অথবা এখানে শিরপ্রাণ উদ্দেশ্য।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ত্র কৈ ত্র বিশেষ সেই-মুমতা সৃষ্টি করে দেন। শিতর আওয়াজ তনতেই তাঁরা তার কাই বুখতে ও তা দূর করতেই সচ্টেই য়ে যায়। যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে সরামরি করে যায়। ত্র বিশ্বর করতেই সচ্টেই বিশ্বর করে বিশ্বর বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর করে বিশ্বর বিশ

তাই আয়াতে হৈন্দ্র ১০র পরে বলা হয়েছে হিন্দ্র বিশিক্ষান তার অবিধ্ করের তরুতে যদিও কেনের তরুতে যদিও কোনের কিছুর জ্ঞান মানুষের মধ্যে ছিল না, কিছু সর্বশক্তিয়ান তার অন্তিত্বের মধ্যে জ্ঞান অর্জনের অভিনব উপকরণ স্থাপন করে দিয়েছেন। এসর উপকরণের মধ্যে সর্বপ্রথম করে দিয়েছেন। এসর উপকরণের মধ্যে সর্বপ্রথম করে অর্থি শ্রবণ-শক্তির উল্লেখ করা হয়েছে। একে অগ্রে আনার কারণ সম্ভবত এই যে, মানুষের সর্বপ্রথম জ্ঞান এবং সর্বাধিক জ্ঞান কানের পথেই আগমন করে। সূচনাভাগে চক্ষু বন্ধ থাকে, কিছু কান প্রবণ করে। এরপরও চিন্তা করলে দেখা যায় যে, মানুষ সারা জীবনে যত জ্ঞান অর্জন করে, তন্মধ্যে কানে শ্রুত জ্ঞান সর্বাধিক। চোখে দেখা জ্ঞান তুলনামূলকভাবে কম।

এতদুভয়ের পর ঐসব জ্ঞানের পালা আসে, যেগুলো মানুষ শোনা ও দেখা বিষয়সমূহ নিয়ে চিন্তাভাবনা করে অর্জন করে। কুরআনের উক্তি জনুযায়ী একাজ মানুষের অন্তরের। তাই তৃতীয় পর্যায়ে أَنْتِنَا বলা হয়েছে। এটা نُونُدُ তিন করেছেন। অইন অন্তর । দার্শনিকরা সাধারণভাবে মানুষের মন্তিঙ্ককে জ্ঞানবৃদ্ধি ও বোধশক্তির কেন্দ্র সাব্যন্ত করেছেন। কিন্তু কুরআনের বক্তব্য থেকে জ্ঞান বুদ্ধি যে, কোনো কিছু বুঝার ব্যাপারে যদিও মন্তিঙ্কের প্রভাব রয়েছে, কিন্তু জ্ঞানবৃদ্ধির আসল কেন্দ্র হচ্ছে অন্তর।

্র কুলে আন্তাহ তা'আলা শ্রবণশক্তি, দর্শনশক্তিও বোধশক্তির উল্লেখ করেছেন। বাকশক্তি ও জিহবার কথা উল্লেখ করেননি কেননা জ্ঞান অর্জনের ক্ষেত্রে বাকশক্তির প্রভাব নেই বাকশক্তি বরং জ্ঞান প্রকাশের উপায়। এছাড়া ইমাম কুরতুর্বী (র.) সংলন্দ্র শ্রবণশক্তির সাথে বাকশক্তির উল্লেখ প্রসঙ্গত হয়ে গেছে। কেননা অভিজ্ঞাতা সাক্ষ্য শেষ, যে ব্যক্তি কানে শোনে দে মুগ্ধ কথাও বলে। বোবা কথা বলতে অক্ষম, সে কানের দিক থেকেও বধির। সম্ভবত তার কথা না বলার কারণই হক্ষে কানে ক্ষান্ত করে কথাও বলে। বোবা কথা বলতে অক্ষম, সে কানের দিক থেকেও বধির। সম্ভবত তার কথা না বলার কারণই হক্ষে কানে ক্ষান্ত করে কথাও বিশ্বত।

काता नम ना (नाता । मम उनल इस्टां) त्र उा जनुम्बन कर दलाउ निषठ । ﴿ وَاللّٰهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُلُووْ مُمْ سَكُنَّ । अवार وَهُوَ اللّٰهُ عَلَى الْكُمْ مِنْ بُلُووْ مُمْ سَكُنَّا مِنْ اللّٰهُ عَلَى الْكُمْ مِنْ بُلُووْ مُمْ سَكُنَّا وَلَا اللّٰهُ عَلَى الْكُمْ مِنْ بُلُووْ مُكَالِّلًا اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ وَهُوَ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى الْكُمْ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰ الللّٰ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْمُ اللّٰلِلْمُلْمُ الللّ

গৃহ নির্মাণের আসল লক্ষ্য অপ্তর ও দেহের শান্তি: আয়াতে আল্লাহ তা আলা মানবগৃহকে শান্তির জায়গা বলে অভিহিত করে গৃহ নির্মাণের দর্শন ও রহসা ফুটিয়ে তুলেছেন। অর্থাৎ এর আসল লক্ষ্য হচ্ছে দেহ ও অন্তরের শান্তি। মানুষ অভ্যাসগতভাবে গৃহের বাইরে পরিশ্রমলক্ক উপার্জন ও কাজকর্ম করে। তখন পরিশ্রান্ত হয়ে গৃহে শৌছে বিশ্রাম ও শান্তি অর্জন করাই গৃহের আসল উদ্দেশ্য। যদিও মাঝে মাঝে মানুষ গৃহেও কাজকর্মে মশগুল থাকে, কিন্তু এটা সাধারণত খুব কমই হয়।

এ ছাড়া আসল শান্তি হল্ছে মন ও মন্তিৰেক শান্তি। এটা মানুষ গৃহেক মধ্যেই পায়। এ থেকে আরও জানা গেল যে, গৃহের প্রধান ৩৭ হল্ছে ভাতে শান্তি পাওয়া। বর্তমান বিশ্বের গৃহনির্মাণ কাজ চরম উন্নতির পথে ব্যয়েছে। এতে বাহ্যিক সাজসজ্জার জন্য বিহিনার বর্বচও করা হয়, কিছু দেহ ও মনের শান্তি পাওয়া যায়, এরুপ গৃহের সংখ্যা খুবই কম। কোনা কেতে বরং কৃত্রিম পৌকিকভাই আরাম ও শান্তির মূলে কূঠারাঘাত হানে। এটা না হলে গৃহে যালের দাখে উঠাবসা করতে হয়, ভারা শান্তি বরবাদ করে দেয়। এবেন সুরুষ্য অইলিকার চাইতে অমন কুড়ে ঘরও উত্তম, যার বাসিন্দারা দেহ ও মনের শান্তি পায়। কুরআন পাক প্রত্যেক বন্ধুর প্রাণ ও মূল বর্ণনা করে। শান্তিকে মানব গৃহের প্রকৃত লক্ষ্য এবং সর্বপ্রধান উদ্দেশ্য সাব্যক্ত করা হয়েছে। এমনিভাবে কুরআন লাম্পতা জীবনের প্রকৃত লক্ষ্যও শান্তি সাব্যক্ত করে বলেছে, ক্রিট্রান্ত শান্তি পায় লাম্পতার কিট গিয়ে শান্তি পাছ করতে পার।" যে দাম্পতা জীবন থেকে এ লক্ষ্য অর্জিত হয় না, ভা প্রকৃত উপকরিতা থেকে বিন্ধত। মাম্পতিক বিশ্বে এসব বিষয়ে আনুষ্ঠানিকতা ও অনানুষ্ঠানিক শৌকিকতা এবং বাহ্যিক সাজসজ্জার অন্ত নেই এবং পাশ্চাত্য সভাতা এসব বিষয়ে বাহ্যিক সাজসজ্জার যাবতীয় উপকরণ উপস্থিত করে দিয়েছে, কিছু দেহ ও মনের শান্তি সম্পূর্ণরূপে ছিনিয়ে নিয়েছে।

আৰে প্ৰহাৰ্থ কৰা بن اَصَوَائِهَا وَاَنْهُمْ مَعْ وَالْفَكُمْ مَا يَعْ وَالْفَكُمْ مَا يَعْ وَالْفَكُمْ الْفَكُم মানুষের জন্য হালাল: এতে জম্বুটি জবাইকৃত হওয়া অথবা মৃত হওয়ারও কোনো শর্ত নেই। এমনিভাবে যে জম্বুর পশম বা চামড়া আহরণ করা হবে, সেটির গোশৃত হালাল কি হারাম সেটা বিচার করারও কোনো শর্ত নেই। সব রকম জম্বুর চামড়াই লবণ লিয়ে তকানোর পর বাবহার করা হালাল। লোম ও পশমের উপর জম্বুর মৃত্যুর কোনো প্রভাবই পড়ে না। তাই সেটি বথারীতি তকিয়ে বাবহারোপযোগী করে নিলেই তা পাক হয়ে যায় এবং সেটি বাবহার করা হালাল ও জারেজ হরে যায়। ইমাম আখম আবৃ হানীড়া (র.)-এর মাহহাব ডাই। তবে শৃকরের চামড়া ও যাবতীর অঙ্গপ্রতাঙ্গ লোম-পশম অপরির ও বাবহারের জ্যোগা।

অধান গ্রীছের উল্লাপ থেকে রক্ষা করাকে মানুষের জামার উদ্দেশ্য বলা হয়েছে : 
অধ্য জামা মানুষকে শীর্ত ও গ্রীছ উত্যা গড়র প্রভাব থেকেই রক্ষা করে । ইমাম কুরতুবী (র.) ও অন্যান্য তাকশীরবিদ এ
প্রশ্নের জবচাবে বলেন বে, কুরআন পাক আরবি ভাষায় অবতীর্ণ হয়েছে । সর্বপ্রথম এতে আরবদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে ।
তাই এতে আরবদের অভ্যান ও প্রয়োজনের প্রতি লক্ষা রেবে বক্তব্য রাখা হয়েছে । আরব গ্রীছ প্রধান দেশ । সেবানে বরক
জমা ও পীতের কল্পনা করা কঠিন । তাই ওখু গ্রীছ থেকে রক্ষা করার কথা বলা হয়েছে । ব্যবহুত ছানকী (র.) বরানুল কুরআনে
বলেন, কুরআন পাক এ স্বার ককতে المنافقة ال

٨٤. وَ اذْكُر يَوْمَ نَبْعَثُ مِنْ كُلُ أُمَّةٍ شَهِيدًا هُوَ نَبِيُّهَا يُشْهَدُ لَهَا وَعُلَيْهَا وَهُوَ يَوْمُ الْقِينْمَةِ ثُمَّ لاَ يُوذُنُ لِلَّذِينَنَ كَفُرُوا في الْإعْتِذَرا وَلَا هُمْ يُسْتَعَتَبُونَ لَا تُطلَبُ مِنْهُمُ الْعُتَبِيٰ أِي الرُّجُوعُ إِلَى مَا يَرْضَى اللَّهُ .

٨٥. وَإِذَا رَآ الَّذِينَ ظَلَمُوا كَفُرُوا الْعَذَابَ النَّارَ فَلَا يُخَفُّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنظُرُونَ يُمهَلُونَ عَنْهُ إِذَا رَأُوهُ.

هُ ﴿ وَإِذَا رَا الَّذِينَ اشْرَكُوا شُركَّا مُهُمِّ مِنَ ١٨٠ . وَإِذَا رَا الَّذِينَ اشْرَكُوا شُركّا مُهُم مِن الشُّيَاطِينِ وَغَيْرِهَا قَالُوا رَبُّنَا هُوُلَّاءِ شُركًا وَنُنَا الَّذِينَ كُنَّا نَدْعُوا نَعَبُدُهُمْ مِنْ دُونِكَ مِ فَالْقَوْا إِلَيْهِمُ الْقَوْلَ أَيْ قَالُوا لَهُمُ إِنَّكُمْ لَـكٰذِبُونَ فِي قَـوْلِكُمْ إِنَّكُمْ عَبَدْتُ مُونَا كُمَا فِي أَيْةِ أُخْرُى مَا كُأْنُوا رايًانا يَعْبُدُونَ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ .

استسلموا الجكمة وَضلٌ غاب عنهم ما كَانُوا يَفْتُرُونَ مِنْ أَنَّ أَلِهَتَهُمْ تَشْفُعُ لَهُمَّ ـ

৮৪. এবং শ্বরণ কর যেদিন আমি প্রত্যেক সম্প্রদায় হতে এক একজন সাক্ষী উথিত করব অর্থাৎ প্রত্যেক সম্প্রদায়ের নবী তাদের পক্ষে বা বিপক্ষে সাচ্চ্য দেবেন। আর এ ঘটনা ঘটবে কিয়ামতের দিন। সেদিন সত্য প্রত্যাখ্যানকারীকে অজুহাত পেশ করারও অনুমতি দেওয়া হবে না এবং তাদেরকে ফিরার সুযোগও দেওয়া হবে না অর্থাৎ আল্লাহর সন্তুষ্টির দিকে ফিরে আসারও ব্যবস্থা হবে না :

৮৫ যখন সীমালজ্ঞানকারীগণ কাফেরগণ শাস্তি জাহানাম প্রত্যক্ষ করবে তাদের হতে তা লঘুও করা হবে ন এবং তাদেরকে কোনো বিরামও দেওয়া হবে না। তা প্রত্যক্ষ করার পর তাদেরকে কোনোরূপ অবকাশও প্রদান করা হবে না।

আলাহর শরিক করেছিল তাদেরকে যথন দেখবে তখন তারা বলবে, হে আমাদের প্রতিপালক! এরাই তারা যাদেরকে আমরা তোমার শরিক করেছিলাম এবং তোমার পরিবর্তে আহবান করতাম অর্থাৎ উপাসন করতাম। এ বক্তব্য তাদের প্রতিই তারা ছুডে দেবে অর্থাৎ প্রত্যুত্তরে তাদেরকে তারা যাদেরকে শরিক কর হয়েছিল তারা বলবে অবশ্যই তোমরা আমাদেরকে উপাসনা করতে বলে যে বক্তব্য প্রকাশ করেছে তাতে মিথ্যাবাদী। অপর একটি আয়াতে উল্লেখ হয়েছে যে, مَا كَانُوْلِ إِيَّانَا يَعْبُدُونَ - छाता वनरव আমাদের উপাসনা করত না।' [সূরা কাসাস : ৬৩] অর্থাৎ তারা তাদেরকে উপাসনা করার কথা অস্বীকার কববে ।

۸۷ ৮٩. <u>সেদিন তারা আল্লাহর নিকট আছ্সমর্পণ করবে</u> أَلْفَوْا الِكَي اللَّهِ يَـوْمَـنْـِذِي السَّـلَـمَ أَي অর্থাৎ তাঁর হুকুমের তাবেদার হবে এবং তারা হে মিথ্যা-উদ্ভাবন করত যে , তাদের দেবতারা তাদের জন্য সুপারিশ করবে তা তাদের হতে হারিয়ে যাবে: গায়েব হয়ে যাবে :

১٨ ৮৮. যারা সত্য-প্রত্যাব্যান করে এবং মান্দরকে সক্তর্ত الله وينبه زدناهم عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَاب ٱلَّذِي اسْتَحَفُّوهُ بِكُفُرِهِم قَالَ ابْنُ مَسعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ عَقَارِبُ أَنْبَابُهَا كَالنَّخْلِ الطِّوَالِ بِمَا كَانُوًا يُفْسِدُونَ

بصَدِهِم النَّاسَ عَنِ الْإِنْمَانِ -

১٩ هم ، ٨٩ هم قَمْ بَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ ال عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ هُوَ نَبِيُّهُمْ وَجَنْنَا بِكَ يَا مُحَمَّدُ شَهِيدًا عَلَى هَوُلًا وَ أَيْ قَرُمِكَ وَنَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ الْفُرَانَ تبيانًا بيَانًا لِكُلُ شَيْ يِحَتَاجُ النَّاسُ رِالَيْدِ مِنْ اَمْرِ الشُّورِنعَةِ وُهَدَّى مِنَ الضُّلَالَةِ وَّرْخَمَةُ وَّيُشَرِّي بِالْجَنَّةِ لِلْمُسْلِمِينَ الموجدين.

পথ হতে তাঁর দীন হতে বাধা প্রদান করে কুফরির দরুন তারা যে শান্তির অধিকারী হয়েছিল সেই শান্তির উপর তাদেরকে আমি আরও শান্তি বৃদ্ধি করব। কারণ তারা ঈমান হতে মানুষকে বাঁধা প্রদান করে অশান্তি <u>সৃষ্টি করত। হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) এ সম্পর্কে</u> বলেছেন যে, এদের শান্তির জন্য এমন এমন বন্দিক হবে যেগুলোর দাঁত হবে সুদীর্ঘ খর্জুর বৃক্ষের ন্যায়।

সম্প্রদায়ে তাদের মধ্য হতে এক একজন সাক্ষী। তাদের প্রতি প্রেরিত নবী-ই হবেন এই সাক্ষী (এবং) হে মুহাম্মদ! তোমাকে আমি এদের বিষয় অর্থাৎ তোমার সম্প্রদায়ের বিষয়ে আনব সাক্ষীরূপে। আমি তোমার নিকট কিতাব আল-কুরআন অবতীর্ণ করেছি মানুষের জন্য শরিয়ত সম্পর্কিত যে সমস্ত বিষয়ের প্রয়োজন সেই সমস্ত প্রত্যেক বিষয়ের সুস্পষ্ট বিবরণ দিয়ে বিদ্রান্তি হতে পথ-নির্দেশ, রহমত ও জান্লাতের সুসংবাদ স্বরূপ আত্মসমর্পণকারী সম্প্রদায়ের জন্য: তাওহীদ অবলম্বী সম্প্রদায়ের জন্য ৷ 🕮 অর্থাৎ সুস্পষ্ট বিববণস্বরূপ া

#### তাহকীক ও তারকীব

ea- جَمْع مُذَكَّرَ غَانِبْ ea- مُشَارِعُ शात्रमात करा إَسْتِعْتَابُ ea- إِسْتِفْعَالُ वात । فَوَلُمْ يُسْتَعْتُبُونَ পীগাহ, অর্থ- আনন্দ অর্জন করার জন্য বলা, সন্তুষ্টি অর্জন করার ইচ্ছা করা। কতিপয় মুফাসসির ্র্র্র্র্রেই র্থ-এর অনুবাদ করেছেন, তাদের ওজর কবুল করা হবে না, আল্লামা মহল্লী (র.) এই শব্দের ব্যাখ্যায় লিবেছেন– أَنْ يُرْضُونَ عَمْ عِلْمُ عَلَى عَلَيْكُ وَالطَّاعَةِ لِأَنْهَا لَا تُنْفُعُ بِرَمُنِيْ وَالطَّاعَةِ لِأَنْهَا لَا تُنْفُعُ بِرَمُنِيْ হীয় প্রতিপালকের সন্ত্রষ্টি অর্জন করে নার্ও। কেননা সেদিন এ সকল বন্তু কোনোই কান্তে আসবে না।

الَّذِينَ , बर्जा जाव ववव : जावाद এটाও হতে পাदে वि. تُغَوِّلُهُ हर्जा जाव ववव : जावाद এটाও হতে পादে वि. النخ - جُنبَدَ مُستَنابِكُ हर्जा إِذْنَاكُمُ "अब काएक जवर إِذْنَاكُمُ" कर काएक जवर بُنْتُرُونَ وَرَقَالُ وَالْحَ

مَسَبَ كَرَبُهِمْ مُنْسِينَ 'क्षेत مُسَدِّينَ प्रात نَبِيَّةِ कि राजा ﴿ وَاللَّهُ مِنْسَانِكُ وَالْمُفْسِدُونَ ﴿ ﴿ وَمِنْ مِنْسِينَ مُفْسِينًا وَمِنْ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ أَنِّ فُلُوسِكَ খীর্ম উন্নতের ব্যাপারে সাক্ষ্য দিবেন। বাহ্যযাবী এরূপই বলেছেন আবার কতিপয় মুফাসসির বলেন যে, 🎉 দ্বারা নবীলন উদ্দেশ্য অৰ্থাৎ নবী কৰীয় 🚎 নবীগণের ব্যাপারে সাক্ষা দিবেন। কেননা প্রত্যেক নবীর স্বীয় উদ্বাতর ব্যাপার সাক্ষা দেবল

यात्त ताजून ত जजर्ज ताराहन من أَنْفُونِ مَلِي مُنْ أَنَّهُ شَهِيدًا عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْفُونِهِمْ وَهَا عَلَيْ نَهَادَهُ عَلَى الله عَلَى خُوْلِا ، का ताशात्त विठीश्वतात উत्त्वच कताणा जर्द्रक् مَنْ أَنْفُونِهُ ، कात्ता م عَلَى خُوْلاً الْأَمْمِ وَشُهَمَانِهِمْ عَلَى خُوْلاً الْأَمْمِ وَشُهَمَانِهِمْ عَرْبَا الْمُعْرِقِمْ وَسُهَمَانِهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهِمْ عَلَيْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهِمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهِمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهِمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهُمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهُمْ وَسُهُمَانِهُمْ عَلَيْهُمْ وَسُهُمَانِهُمْ عَلَيْهِمْ وَسُهُمَانِهُمْ وَسُهُمُونِهُمْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَسُهُمُونِهُمْ وَسُهُمُونُونِهُمْ وَسُهُمُنْهُمْ وَاللّهُمُونِهُمُ وَاللّهُمُونُونِهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَسُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُونُونُ وَاللّهُمُونُونُهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللّ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ং পূর্ববর্তী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আরাতসমূহে আরাহ পাকের অনন্ত অসীম নির্বামতের কথা উল্লিখিত হয়েছে। এরপর একথাও ইরশাদ হয়েছে যে, অনেক লোক আন্তাহ পাকের নিরামত দেখেও তা অস্বীকার করে। আর এ আরাতে কিরামতের কঠিন দিনের তয়াবহ অবস্থার কথা বর্ণিত হয়েছে, সেই কাফেরদের সম্পর্কে যারা বুঝেন্ডনেও আন্তাহর নিরামতকে অস্বীকার করেছে, তাদের শোচনীয় পরিণামের কথা আলোচ্য আরাতসমূহে ইরশাদ হয়েছে। —তাফসীরে মাআরেফুল কুরআন, কৃত আন্তামা ইদরীস কাম্বলতী (র.), খ. ৪, পৃ. ২৪০

আরাজসন্থর ব্রলাদ ধরেরে । লাজবিলার মানারেপুণ পুরুষণা, বুল কানের কানার বারা বারা আরাহর নিয়ামতের পরিচয় ইমাম রাজী (র.) এ সম্পর্কে লিখেছেন, পূর্ববর্তী আরাতে সেসব লোকদের কথা দের আধিকাংশই হলো কাফের। আর আলোচ্য পাওয়ার পরও তা অধীকার করেছে। আরাহ পাক ঘোষণা করেছেন যে, তাদের অধিকাংশই হলো কাফের। আর আলোচ্য আরাতে ঐ দূরাত্মা কাফেরদের উদ্দেশ্যে কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। –তাফসীরে কবীর, খ. ২০, পৃ. ৯৫] অরান্নাম ইবনে কাসীর (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, কিয়ামতের দিন কাফেরদের যে দুর্গতি হবে, আলোচ্য আয়াতে

তারই উল্লেখ রয়েছে।

এ আয়াতে الم দিন দ্বারা পরগম্বরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে যিনি তাঁর উত্থতের ঈমান ও কুফরের ব্যাপারে সাক্ষ্য প্রদান করবেন। প্রত্যেক নবী তাঁর উত্থতের ব্যাপারে সাক্ষ্য দেবেন যে তিনি তাদের নিকট আল্লাহ পাকের বাণী পৌছিয়ে দিয়েছিলেন। এরপর কাফেরদেরকে তাদের পক্ষে কোনো ওজর-আপত্তি পেশ করার অনুমতি দেওয়া হবে না অথবা এর অর্থ হলো তাদেরকে সেদিন কথা বলার অনুমতি দেওয়া হবে না।

কোনো কোনো ব্যাখ্যাকার বলেছেন, জয়াবহ আজাব প্রত্যক্ষ করার পর তারা দুনিয়াতে ফিরে যাবার অনুমতি প্রার্থনা করবে। কিন্তু ভাদেরকে দে অনুমতিও দেওয়া হবে না।

বস্তুত কিয়ামতের দিন সমাগত, স্থির-নিশ্চিত। যেদিন প্রত্যেককে তার সারা জীবনের হিসাবপ্র পেশ করার জন্যে আল্লাহ পাকের দরবারে হাজির হতে হবে। প্রত্যেক উমতের পয়গম্বর সেই উমতের সান্ধী হিসেবে পেশ হবেন এবং নিজের উমতের নেককার, বনকার, অসং এবং পাপী লোকদের সম্পর্কে সান্ধা প্রদান করবেন। –িতাফদীরে মাযহারী, খ. –৬, পু., –৪২২-২৩] আল্লাহর প্রেরিত নবী-রাসূলগণের সঙ্গে তাঁদের উমতে বা জাতি কি ব্যবহার করেছে তার বিবরণ পেশ করবেন, সে মুহুর্তে এত ভয়াবহ হবে যে মূশারিক তথা পৌত্তলিক এবং নান্তিকরা তাদের প্রকৃত্য কর ওবং ভয়াবহ পরিগাম দেখে এমন অসহায় হয়ে পড়বে যে কোনো কথা বলার অবস্থায় তারা থাকবে না, তারা এত অপমাণিত এবং লাঞ্ছিত হবে যে, কোনো প্রকার ওজর-আপত্তি পেশ করার কোনো সুযোগই তারা পাবে না। এমনকি ঈমান আনার এবং কৃত অন্যায়ের জন্যে তওবা করারও কোনো সুযোগ থাকবে না। তারা সেদিন এ সত্য উপলব্ধি করবে যে, পৃথিবী ছিল কর্মস্থল আর আবেরাত হলো কর্মফল লাভের স্থান। অভএব, কথা বলার চেষ্টা হবে বৃথা। আম্বিয়ায়ে কেরাম তাদের উমত সম্পর্কে যে স্বান্ধা করবেন, সে অনুযায়ীই ফয়সালা হবে। যারা শিরক কুফর এবং নাফরমানীর মাধ্যমে নিজেদের প্রতি জুলুম করেছে, সান্ধীগণের সাক্ষ্য প্রদানের পর তাদের সম্পর্কে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হবে।

হিমাম রাজী (র.) এ বাকোর ব্যাখ্যায় লিখেছেন, এর কয়েকটি ব্যাখ্যা হতে পারেন ১. কাছেরেকের কোনো প্রকার ওজর-আপত্তি পেশ করার অনুমতি দেওয়া হবে। ২. তাদেরকে অধিক কথা বলার অনুমতি দেওয়া হবে না। ৩. তাদেরকে দূনিয়াতে ফিরে যাওয়ার অনুমতি দেওয়া হবে না। ৪. সাক্ষীর সাক্ষ্য প্রদানের সময় কাউকে কথা বলার অনুমতি দেওয়া হবে না, সকলে তখন থাকবে নীরব।

ভথাৎ তাদেরকে একথাও বলা হবে না যে, তোমরা তোমাদের প্রতিপালককে রাজী করে নাও তথা তওবার মাধামে তার সন্তুষ্টির অরেষণ কর। এক কথায় কাফেররা সেদিন কোনোভাবেই আল্লাহ পাককে রাজী করে দরে ন। এক কথায় কাফেররা সেদিন কোনোভাবেই আল্লাহ পাককে রাজী করে দরে ন। এই এটা দুর্টি ট্রাটিন দুর্টি টুর্টিটিন দুর্টিন দুর্টিন দর্শিক ভালিকারা যখন আল্লাহর আল্লাব দেখতে পাবে তখন তাদের প্রতি আল্লাব লঘু হবে না এবং তারা অবকাশও পাবে না। তারা আল্লাব থেকে কোনো অবস্থাতেই রেহাই পাবে না, এমনকৈ তাদের প্রতি আল্লাব কিছুমাত্র লঘুও করা হবে না এবং মুহুর্তের জন্যেও তাদের প্রতি আল্লাবে বিরতি হবে না।

ভাক্ষীরকারণণ শিখেছেন, আলোচা আয়াতে কাক্ষেরদেরকে জালেন বলা হয়েছে। কেননা, কাক্ষেরবা কৃষ্ণরৈ এবং নাক্ষমানির মাধ্যমে নিজেদের প্রতিই জুলুম করেছে। আর যধন তারা আজাবের সম্মুখীন হবে, তথন যত কানুাকাটিই তরে কঞ্চক না কেন, কোনো অবস্থাতেই আজার থেকে তারা রেহাই পাবে না এবং তাদের প্রতি আজাবকে লঘু করা হবে না এবং আজাব প্রদানে বিরতি করে ক্ষণিকের জানোও তাদেরকে অবকাশ দেওয়া হবে না।

আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) এ প্রসঙ্গে আজাবের কিছু বিবরণ পেশ করেছেন। কাফেরদেরকে সেদিন হঠাং পাকড়াও করা হবে। দোজক তাদের সম্মুখে বর্তমান থাকবে, যার সত্তর হাজার লাগাম থাকবে এবং প্রত্যেক পাগামে সত্তর হাজার দেশুলেশতা মোতায়েন থাকবে। তথন দোজক থাকে একটি আড়ু বের হবে, যার বিভৎস আকৃতি দেখে কেয়ামতের ময়দানের লোকেরা নতজানু হয়ে পড়বে। তথন লোজক তাদের নিজের ভাষায় উকৈঃস্বরে ঘোষণা করবে যে, আমি সেই জেদী, বিদ্রাহী ব্যক্তির জনা নিযুক্ত আছি যে আল্লায় পাকের সাথে শিরক করেছে।

এরপর কয়েক প্রকার পাপিষ্ঠ লোকদের নাম উল্লেখ করবে। যেতাবে পাখি একটি খাদা-দানাকে ছোঁ মেরে নিয়ে যায়, ঠিক এমনিতাবে কাফের মুশরেক এবং পাপিষ্ঠ লোকদেরকে দোজখ ছোঁ মেরে নিয়ে যাবে। তারা মহা বিপদ ও চরম শান্তির কারণে মৃত্যুকে আহ্বাম করবে, কিছু মৃত্যু আর হবে না। মৃত্যুর মাধায়ে আহ্বাক্ষার কোনো পথ হবে না। তবন তারা কোনো নাহায্যকারী পাবে না এবং আজাব খেকে রেহাই পাবার কোনো বাবহাও হবে না। —িতাফনীরে ইবনে কাছীর, পারা ১৪ পূ. ৫০। নাহায্যকারী পাবে না এবং আজাব খেকে রেহাই পাবার কোনো বাবহাও হবে না। —িতাফনীরে ইবনে কাছীর, পারা ১৪ পূ. ৫০। নাহায্যকারী পাবে না এবং আজাব থেকে রেহাই পাবার কোনো বাবহাও হবে না। —িতাফনীরে ইবনে কাছীর, পারা ১৪ পূ. ৫০। নাহায্যকার ভিলাসা; দিখতে পাবে তখন তার কাবে, বিলাবে ভিলাসা; দিখতে পাবে তখন তার কাবে, হে আমানের প্রবিত্তা যাদের ভাকতাম, আজীবন আমরা তাদেরই পুজা অর্চনা করেছি, তাদের লাকেই নজর-নিয়াজ মেনেছি। কাফেররা তাদের উপাস্যাদেরকে দেখিয়ে বলবে যে, এরা হলো আমাদের ধ্বংসের মূল কারণ। অত্এব, এদের ছিতণ শান্তি হওয়া উচিত।

. डेशाসाता उपन जापत पुकातीएत उपत कथा एकल वनात : فَوَلُّهُ فَالْقُوا النَّهُمُ الْقُولُ إِنَّكُمْ لَكُذِبُونَ নিক্য়ই তোমরাই মিথ্যাবাদী : অল্লিমা ছানাউল্লাহ পানিপথী (র.) লিখেছেন, আল্লাহ পাক তখন মৃতিগুলোকে বাকশক্তি দান করবেন, তখন মূর্তিগুলো তাদের পূজারীদের সম্বোধন করে বলবে, তোমরা তোমাদের দাবিতে মিথ্যাবাদী। তোমরা মূলত আমাদের পূজা করতে না; বরং নিজেদের প্রবৃত্তির তাড়ানার পূজা করতে। আমরা কখন তোমাদেরকে বলেছিলাম যে তোমরা আমাদের পূজা কর, আল্লাহর সাথে শরিক কর্ তখন তোমাদের যা ইচ্ছা করেছ আর এখন তোমাদের পাপের বোঝা আমাদের উপর চাপিয়ে দিতে চাও। অথবা এর অর্থ হলো, তোমরা তোমাদের এ দাবিতে মিথ্যাবাদী যে আমরা তোমাদেরকে মূর্তি পূজায় উদ্বন্ধ করেছি এবং তোমাদেরকে আল্লাহর সাথে শিরক করতে বাধ্য করেছি। তাফসীরকারগণ বলেছেন, কাম্ফেররা হয়তো এ আশায় তাদের দেব-দেবীর উল্লেখ করবে যে, এ সুযোগে তাদের আজাব কিছু লঘু হবে, অথবা আজাব পূজারী এবং পৃজনীয়ের মাঝে ভাগ হয়ে যাবে : কিন্তু এ পন্থা তাদের জন্য কার্যকর হবে না। তাদের কথার প্রতিবাদ করা হবে সঙ্গে সঙ্গে। তখন কাফেররা আরও অপমানিত ও লাঞ্ছিত হবে : এরপর আর কোনো উপায় না দেখে তারা আল্লাহ পাকের মহান দরবারে সোজসমর্পণ করবে। তাই ইরশাদ হয়েছে- وَالْسُلُمُ وَضُلُّ عَنْهُمْ شَا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴿সদিন তারা আল্লাহ পাকের মহান দরবারে বিনীত হয়ে হাজির হবে এবং নিজেদের যাবতীয় মির্থ্যা রচনা ভূলে যাবে ৷ দুরাম্বা কান্টের মুশরিকরা সেদিন সবদিক থেকে নিরাশ হয়ে আল্লাহ পাকের মহান দরবারে সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ করবে: ধারা দুনিয়াতে অহংকার করত, আল্পাহ পাকের বিধি-নিম্নেধকে অমান্য করত তারা মনে করত তাদের দেব-দেবীরা আল্পাহ পাকের দরবারে সুপারিশ করবে। কিন্তু যখন দেখবে এ াবই ছিল মিথ্যা ধোঁকা, প্রতারণা তখন আল্লাহ পাকের দরবারে তারা পূর্ব আক্ষমর্পণ করতে বাধ্য হবে। কিন্তু তা তা তাদের কোনো কাঞ্জে আসবে না। তাদের অপরাধ জন্মনা, তাই তাদের শান্তি অবধ্যবিত।

খতোক বন্ধু বাদ্ৰাধানত শীনের যাবতীয় বিষয় বুখনো হয়েছে। কননা, ওহী ও নরুয়তের লক্ষ্য একলোর সাথেই সম্পৃত। থাকোক বন্ধু বাদ্ৰাধানত শীনের যাবতীয় বিষয় বুখনো হয়েছে। কেননা, ওহী ও নরুয়তের লক্ষ্য একলোর সাথেই সম্পৃত। তাই মানুবের আয়াসসাধা অন্যানা কিন্তান ও উত্ত দৈনন্দিন সমস্যাদির তৈরি সমাধান কুবআন পাকে অনুসন্ধান কুল। প্রস্কত এসক সমস্যাদির সমাধানের ব্যাপারে যেসব ইন্ধিত রয়েছে, আনবীয় মেধার সংযোগে সেসব থেকেই সম্যাধান বুঁজে বের করা সক্ষ। এখন প্রশু থাকে যে, কুবআন পাকে অনেক দীনি বুঁটিনাটি বিষয়েও সবিতারে বর্ণিত হয়নি। এমতাবন্ধার কুবআনকে, কুন্তান বুটিনাট বিষয়েও সবিতারে বর্ণিত হয়নি। এমতাবন্ধার কুবআনকে, কুন্তান বুটিনাট বিষয়েও সবিতারে বর্ণিত হয়নি। এমতাবন্ধার কুবআনকে, কুন্তানিক কুন্তানিক

উন্তর এই যে, কুরঝান পাকে সব বিষয়েরই মূলনীতি বিদামান রয়েছে। বেসব মূলনীতির আলোকেই রাস্গুলুাহ ==== - এর হাদীস মাসআলা বর্ণনা করে। কিছু কিছু বিবরণ ইজমা ও কিয়াসের আওতার ছেড়ে দেওরা হয়েছে। এতে বুকা বার বে, হাদীস, ইজমা ও কিয়াস থেকে যেসব মাসআলা নির্গত হয়েছে, দেওলোও পরোক্ষতাবে কুরআনেরই বর্ণিত মাসআলা ।

এ ১৯০. নিকয় আরাহ আদল অর্থাৎ তাওহীদ ও الله يَامُرُ بِالْعَدْلِ السَّوْحِيْدِ أَوْ ন্যায়পরায়ণতা সদাচরণ ও আত্মীয়স্বজনকে দানের নির্দেশ দেন গুরুত্ব প্রদানের জন্য এ স্থানে নিকট আত্মীয়দের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এবং নিষেধ করেন অশ্লীলতা ব্যভিচার, শরিয়তের দৃষ্টিতে যা অসংকর্ম যেমন কুফরি ও অবাধ্যাচরণ ও সীমালজ্বন। মানুষের উপর জুলুম করা। పేయే ব ব্যভিচারে কথা যেমন গুরুত্বের জন্য গুরুতে উল্লেখ করা হয়েছে তেমনিভাবে সে জন্য এ স্থানে জুলুমের কথাও বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। তিনি তোমাদেরকে আদেশ ও নিষেধ করার মাধ্যমে উপদেশ দেন যাতে তোমরা শিক্ষাগ্রহণ কর উপদেশ গ্রহণ কর। হযরত ইবনে মাসঊদ (রা.) প্রমুখাৎ মুস্তাদরাক -এ বর্ণিত আছে যে, তিনি বলেন, ভালো ও মন্দ সকল কিছু সম্পর্কে এ আয়াভটি আল কুরআনের সর্বাপেক্ষা পরিপূর্ণ একটি আয়াত। এতে সকল কিছুই সন্নিবিষ্ট রয়েছে। الإخسان অর্থাৎ ফরজ কাজসমূহ পালন করা। একটি হাদীসে এটার ভাষ্যে উল্লেখ হয়েছে যে, 'এমনভাবে আল্লাহর ইবাদত করবে যেন তুমি তাঁকে সমুথে প্রত্যক্ষ করছ।' إنْتَأَر অর্থ এ স্থানে إغْطَاء ব দান করা ، ذي الْقَرَابَرُ अर्था९ ذي الْقُرْبِي नान कता ، وي الْقُرْبِي অধিকারী স্বজন। تَذَكَّرُونَ এতে মূলত نو একটি ্র وَغُمَّا বা সন্ধি হয়েছে।

৯১. তোমরা আল্লাহর অঙ্গীকার অর্থাৎ শপথ, বায়'আত ইত্যাদি বিষয়ের অঙ্গীকার পুরণ কর যখন তোমরা অঙ্গীকার কর এবং প্রতিজ্ঞা দৃঢ় করার পর তা ভঙ্গ করো না অথচ তোমরা তা পূরণ করবে বলে আল্লাহকে তার উপর জামিন করেছ্ তাই তো তোমরা তাঁর নামে হলফ করেছ। তোমরা যা কর আল্লাহ অবশ্যই তা জানেন। এ বাক্যটি তাদের প্রতি হুমকিস্বরূপ। 🕰 বা ভাব حَالُ छा সুদৃঢ় করার পর। تَوْكِيْدِهَا ও অবস্থাবাচক বাকা।

الْإِنْصَافِ وَالْإِحْسَانِ أَدًاءِ الْفَرَائِيضِ أَوْ أَنْ تَعْبُدُ اللُّهُ كَانُّكَ تَرَاهُ كَمَا فِي الْحَدِيثِ وَايْتَاكِي إِعْطَاءِ ذِي الْقُرْيِلِي الْقَرَابَةِ خَصَّهُ بِالدِّخُورِ الْمُسْتِسَامًا بِهِ وَيَنْهُبِي عَن النفحشاء الزّنا والمنتكر شرعًا مِن الْـكُفْر وَالْمَعَـاصِيْ وَالْبُغْسَ ۽ النظُكْم لِلنَّاسِ خَصَّهُ بِالذِّكْبِرِ إِهْتِمَامًا كُمَا بَدَأَ بِالْفَحْشَاءِ كَذٰلِكَ يَعِظُكُمْ بِالْأَمْرِ وَالنَّهْيِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ تَتَّعِظُونَ وَفِيْهِ رادْغَامُ التَّاءِ فِي الْأَصْبِلِ فِي اللَّالِ وَفِي الْمُسْتَذَرَكِ عَن ابْنِ مَسْعُوّدِ (رض) هَٰذِهِ أَجْمَعُ أَيَةٍ فِي الْقُرَأْنِ لِلْخَيْرِ وَالشَّرِ . . . وَأُوفُوا بِعَهٰدِ اللَّهِ مِنَ الْبَيْعَةِ وَالْإِيْمَانِ وَغَيرهِ مَا إِذَا عُهَدْتُهُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْإِيمَانَ بغندتوكيدها عتوثبتها وقذجعلتم اللُّهُ عَلَيْكُمْ كَيِفِيلاً ﴿ بِالْوَقَاءِ حَيْثُ حَلَفْتُمْ بِهِ وَالْجُمْلَةُ حَالًا إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا

www.eelm.weebly.com

تَفْعَلُونَ تَهَدِيْدٌ لَهُمَّ.

٩٢. وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَفَضَتْ أَفُسَدُنْ غَزْلَهَا مَا غَزَلَتُهُ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً أَخَكَام لَهُ وَبَرْم أَنْكَانًا وَحَالٌ جَمَعُ نِكِينٍ وَهُوَ مَا يَسْكُثُ أَيْ يُبِحِلُّ أَحْكَامَهُ وَهِمَ .. امْدُأَةُ حَمْقَاءُ مِنْ مَكَّةَ كَانَتْ تَغْزِلُ طُولَ يَوْمِهَا رُهُ مَنْ قُصْمُ تَتَجُدُونَ حَالًا مِنْ ضَعِيْر تَكُونُوا أَي لَا تَكُونُوا مِثْلُهَا فِي اتِّخَاذِكُمْ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا هُوَ مَا يَدْخُلُ فِي الشُّنِيُّ وَلَيْسَ مِنْهُ أَيُّ فَسَادٌ أَوْ خَدِيْعَةً بَيْنَكُمْ بِأَنْ تَنْقُضُوهَا أَنَّ أَيُ لِأَنْ تَكُونَ أُمَّةً جَمَاعَةً فِي أَرْسِي أَكُثُرُ مِن أُمَّةٍ ﴿ وَكَانُوا يِحَالِفُونَ الْحُلُفَاءَ فَإِذَا وَجُدُواْ اكْثَرُ مِنْهُمْ وَأَعَزُّ نَقَضُوا حَلْفَ أُولَٰئِكَ وَحَالَ فُوهُمْ إِنَّمَا يَبِلُوكُمُ يَخْتَبِرُكُمُ اللَّهُ يِهِ أَيْ بِسَا أَمْرَ بِهِ مِنَ الْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ ليَنْظُرَ النُّطِيعَ مِنْكُمْ وَالْعَاصِي أَوْ تَكُونَ أُمَّةُ أَنْ لَى لِينَ ظُرَا تَعُونَ أُمْ لَا وَلَيْبِيِّنَنَّ لَكُمْ يُومَ الْقِينُمَةِ مَا كُنْتُمْ فِيْهِ

تُخَتَّلِفُونَ فِي الدُّنْسِكَا مِنْ أَمْرِ الْعَهُ وِ

وَغَيْسِرِهِ بِالْنُ يُعَذِّبُ النَّاكِثُ وَيُشِيبَ

৯২, অন্য সম্প্রদায় অপেক্ষা লাভবান হওয়রে উদ্দেশে তোমাদের পরস্পরে প্রবঞ্জনারূপে শপথকে ব্যবহার করে অর্থাৎ পূর্ব শপথ বিনষ্ট করে সেই নারীর মতো হয়োনা যে শক্তিশালী অর্থাৎ মজবুত ও সুদৃঢ় করার পর সূতা খুলে ফেলে তার সূতাকাটা নষ্ট করে দেয়। মঞ্জায় এক নির্বোধ রমণী ছিল সারাদিন সূতাকাটার পর আবার তা নষ্ট করে ফেলত। কাফেররা কোনো গোত্রের সাথে বন্ধতহুক্তি করার পর যদি অপর কোনো গোত্রকে অধিক সংখ্যাগরিষ্ঠ ও শক্তিশালী পেত তবে পর্বের চুক্তি ভঙ্গ করে এদের সাথে চুক্তি আবদ্ধ হতো। এ স্থানে তা হতে তাদেরকে নিষেধ করা হচ্ছে। আল্লাহ তো তোমাদেরকে এটা দ্বারা অর্থাৎ অঙ্গীকার পুরণের নির্দেশ দানের মাধামে তোমাদের মধ্যে কে বাধাগত আর কে অবাধ্য তা পরীক্ষা করেন। অথবা এটার অর্থ অধিক সংখ্যাগরিষ্ঠ দলের মাধ্যমে তোমাদেরকে পরীক্ষা করেন ভোমরা অঙ্গীকার পুরণ কর কিনা তা লক্ষ্য করার জন্য। এবং দুনিয়ায় অঙ্গীকার ইত্যাদির বিষয়ে তোমরা যে মতভেদ কর কিয়ামতের দিন তিনি অবশ্য তা সুস্পষ্টভাবে প্রকাশ করে দেবেন: অঙ্গীকারভঙ্গকারীকে শান্তি দেবেন আর তা পালনকারীকে পণাফল দান করবেন : ১৯৯৯ নষ্ট করে দেওয়া। 🛍 🕳 অর্থাৎ সে যে সতা কাটে তা। 🖞 🖒 এটা نکئ এর বহুবচন। যার মজবুত বাধন খুলে যায়। এটা عُولًا বা ভাব ও অবস্থাবাচক বাক্য। অর্থাৎ শপথকে প্রভারণারূপে বাবহার করাব মধ্যে ঐ বমণীর মতো হয়ো না ، کُنگُر অর্থ কোনো বস্তুতে বিজ্ঞাতীয় কিছুর অনুধ্বেশ ঘটানো: এ স্থানে অর্থ প্রতারণামূলকভাবে বিনষ্ট করতে: 👸 এটার পূর্বে একটি হেতুবোধক 🕽 উহ্য রয়েছে : এটা মূলত ছিল 💃 অর্থ দল। النَّلُوُ عَلَيْ مَعْ অর্থ – তোমাদেরকে পরীক্ষা

# www.eelm.weebly.com

وَالْوَافِيِّ .

করতে করতে আল্লাহ তোমাদেরকে এক জাতি করতে ﴿ وَلُو شُاَّ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةٌ وَأَحِدَةً آهَلَ ِدِيْنِ وَاحِدٍ وَلَكِنْ يُنْضِلُ مَنْ يُشَاءُ وَيَهَدِيْ مَنْ يُشَاءُ وَلَتَسْتُكُنَّ يَوْمَ الْقِيْمَةِ سُؤَالُ تُبْكِينَةٍ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ لِتُجَازُوا عَلَيْهِ ـ

. وَلَا تَتَّخِذُوا اَيْمَانَكُودُخُلًا اِينِنَكُمْ كُورُهُ تَىاكِيدًا فَسَرِلًا قَدَمُ أَى اَفَدَامُ كُمْ عَسَ مُحِجَّةِ الْإِسْلَامِ بَغَدُ تُبُوتِهَا إِسْتِقَامَتِهَا عَكَيْهَا وَتَذُوقُوا السُّوْءَ الْعَذَابِ بِمَا صَدَدَتُمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ أَيَّ بِصَدِّكُمْ عَنِ الْوَفَاءِ بِالْعَهِٰ إِوْ بِصَدِّكُمْ غَيْرَكُمْ عَنْهُ لِانَّهُ يَسْتِنُ بِكُمْ وَلَكُم عَذَابُ عَظِيْمٌ فِي الْأَخِرَةِ. الدُّنْيَا بِأَنَّ تَنْقُضُوهُ لِأَجْلِهِ إِنَّمَا عِنْدَ اللُّهِ مِنَ الثَّوَابِ هُوَ خَيْرٌ لُكُمْ مِمَّا فِي الدُّنْيَا إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ذَٰلِكَ فَلاَ تَنَقُضُوا -

٩٦. مَا عِنْدَكُمْ مِنَ الدُّنْبَا بِنَنْفُذُ بَفْنِى وَمَا عِندَ اللَّهِ بَاقٍ م دَائِمُ وَلَنَحْزِيَنَّ بِالْبَاءِ وَالسَنُدُونِ السَّذِينَ صَبَعُرُوا عَسَلَى الْوَفَّاءِ بِالْعُنَهُ وُواجَرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمُلُونَ أَحْسَنِ بِمُعْنَى حَسَنٍ -

পারতেন একই ধর্মের অনুসারী করতে পারতেন কিছু তিনি যাকে ইচ্ছা সংপথে পরিচালিত করেন। তোমরা <u>যা কর সে</u> বিষয়ে কিয়ামতের দিন <u>অবশাই</u> তোমাদেরকে প্রশ্ন করা হবে। তোমাদেরকে তার প্রতিফল প্রদান করা হবে। 🖆 কর্মা অর্থাৎ নিশ্চুপ বা লা জওয়াব করার জন্য এ প্রশ্ন করা হবে।

৯৪. প্রস্পর প্রতারণা করার উদ্দেশ্যে তোমরা তোমাদের শৃপথ ব্যবহার করো না; করলে তোমাদের পা ইসলামে <u>স্থির হওয়ার পর</u> সুদৃঢ় হওয়ার পর ইসলামের সুস্পষ্ট পথ হতে পিছলে যাবে এবং আল্লাহর পথে বাধা দেওয়ার কারণে অর্থাৎ অঙ্গীকার পূরণ করা হতে বা অন্যকে তা হতে বাধা দানের কারণে; কেননা অন্যরা এ বিষয়ে তোমাদের অনুসরণ করবে <u>তোমরা মন্দের</u> <u>আস্বাদ</u> শাস্তির আস্বাদ নিবে। পরকালে <u>তোমাদের</u> تَاكِيْد व्रिटा وَلا تَتَعَذُوا ا जना तरह़ाह مَاكِيْد অর্থাৎ জোর সৃষ্টির উদ্দেশ্যে পুনরাবৃত্তি করা হয়েছে। অথে ব্যবহৃত হয়েছে। أنَدُمُ अটা এস্থানে বহুবচন 🗪 . ٩٥ ه. وَلاَ تَشُتُرُوا بِعَهَدِ اللَّهِ ثُمَنَّا قَلِيلًا مِن মূল্যে বিক্রয় করো না । অর্থাৎ এই তুচ্ছ জিনিসের লোভে তা ভঙ্গ করো না। আল্লাহর নিকট যা আছে অর্থাৎ কাজের পুণ্যফল অবশ্যই তা তোমাদের জন্য এ দনিয়ায় যা কিছু আছে তা হতে উত্তম যদি তোমরা তা জানতে তবে আর তা ভঙ্গ করতে না।

৯৬. তোমাদের নিকট যা আছে অর্থাৎ এ দুনিয়া অ অস্তায়ী। যারা অঙ্গীকার পূরণে ধৈর্যশীল আল্লাহ নিশ্চয়ই তাদেরকে তাদের কর্মের শ্রেষ্ঠ পুরস্কার দান कत्त्न। يُنفُد अरश्म रहा यात् الله صواد अर्था अर्था ত্রি তুলিম পুরুষ ও উত্তম পুরুষ वहर्वकर्म। मर अठिल तरसरह। أحسن विष्ठा अंदें क দৃষ্ট বা ততোধিক শব্দের মধ্যে উৎকর্ষ বা ু অপকর্ষবোধক শব্দ হলেও এ স্থানে সাধারণভাবে ্ত্ৰাও আৰ্থে ব্যবহত হয়েছে।

अश. केश. केश. वृह्प व नाजीत सर्पा त्य तकडे. केश. केश. केश. केश. केश करत शुक्रव व नाजीत सर्पा त्य مُؤْمِنُ فَلَنُحْبِبَنَّهُ حَيَاةً طَيُبَةً د قِبِلَ هِيَ حَيَاةُ الْجُنَّةِ وَقِيلُ فِي الدُّنْيَا بِالْقَنَاعَةِ وَالرَزْقِ الْحَلَالِ وَلَنَجْزِينَنُّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن ما كأنّا بعملون.

ه المراعة على المراعة المراع فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشُّيْطُنِ الرَّحِيْمِ أَيْ قُلْ أَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطَانِ الرَّجيُّم -

.٩٩ هه. जात कासिशका त्नरे जातन केशन याता अभिशका त्नरे जातन केशन याता أُمنوا وَعَلَى رَبُهِمْ يَتُوكُلُونَ.

بطاعته وَالَّذِينَ هُم بِهِ أَى اللَّهِ تَعَالَى

শুংকর্ম করবে তাকে আমি অবশ্যই পবিত্রময় জীবন দান করবে এবং তাদেরকে তাদের কর্মের শ্রেষ্ঠ পবিত্র জীবন। অর্থাৎ حَيَاةً طَيْبَةً জান্নাতের জীবন। কেউ কেউ বলেন, এটার অর্থ হলো হালাল উপজীবিকা ও অল্পতৃষ্টির মাধ্যমে দুনিয়াতেই তা দান করব :

ইচ্ছা করবে তথন অভিশপ্ত শয়তান হতে আল্লাহর أعُوذُ بِاللُّهِ مِنَ الشُّيطُنِ -अवर - वनरव مِنَ الشُّيطُنِ । অভিশপ্ত শয়তান হতে আল্লাহর স্বরণ নিচ্ছি

বিশ্বাস করে এবং তাদের প্রতিপালকের উপরই নির্ভর করে। ্রিটির্ট আধিপতা।

الله على الَّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ اللهِ ١٠٠٠ وَيَّمَا سُلَطِّنُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ ، প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করত তাকে অভিভাবকরূপে গ্রহণ করে এবং যারা তাঁর সাথে অর্থাৎ আল্লাহ তা আলার সাথে শরিক করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

अर्थ आश्रीय्राजात तकन। إسم مُصَدرُ الله : قَنُولُـةُ اللَّقَرالِي

था अधिप्रकातत সाथে ভালো ব্যবহার कता وَحَسَانُ अक अखर्ड्छ । किन्नु जात : هَنُولُهُ تَخْصِينُكُ بَعَدُ النَّف র্তক্রত্বের প্রতি লক্ষ্য রেখে তাকে পুনরায় উল্লেখ করা হয়েছে।

क्षा वािष्ठादित विवत्रण निरित्रहरून । فَنَعْشَاء प्रविधिय : فَنُولُنُهُ كُمَا بُدَأَ بِالْفُحُشَاءِ لِذَالِكَ কেননা ব্যতিচারের কার্নেণ বংশধারা সংবক্ষিত থাকে না। আর তা আল্লাহর ক্রোধকে আবশ্যক করে।

अरुल्ल मा । कनना ७ मृता माकी । بُنِعَةُ الرِّمُنَاوَانِ अप शता بُنِعَةِ الرُّسُولِ عَلَى الأَسُولِ عَلَى الإَس ( अत वाग्रा चारण द्वरपद्मान विकट्टदे तुर्तत वरप्रकिन ।

كندًا ١٩٩٧ : قَدْلُهُ كَفَيْلًا

स्मा مَعَطُرُن इरहारह مَالً प्रत प्रमीत त्थर تَنْتُضُوا हो खूमला स्टार أَ فُولُهُ وَ الْجُلُمَلُهُ حَالًا

र अवर पे تَنْقُصُوا مَعْطُوف عَلَيْهُ बाब إِنَّ اللَّهُ مَا تَغْمُلُونَ ,अ वृक्तिकवण त्नहै क्षानुब कवाव त्य أَفُولُهُ تَهْوِينَدُ لِهُمّْ रास्टर रे के . أَ بِالْأَجْنَبِي अरथा تَكُونُواْ

न्त اَجْنَيِسُ यरला عَيْدِيْد करला وَأَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَغْعُلُونَ (यर्) उँखतत आत राला अर्हे

তথা ভাঙার নিসবত कরा रे४ غَرْلُ , यो) राला সেই প্রশ্নের জবাব यে فَوَلُهُ مَا غَرُلُتُهُ নয়। মুফাসসির (র.) غَزُلُتُهُ এর ডাফসীর غُزُلُتُهُ বলে ইঙ্গিড করে দিয়েছেন যে, মাসদার টা মাফউল অর্থে হয়েছে। অর্থাৎ সে যে সুতা কেটেছে তা ডে<del>ঙ্গে</del> দিয়েছে।

নের অর্থ নিয়েছেন মজবুত করার পর। মুফাসসির (র.)ও এ অর্থই উদ্দেশ্যে وَ مُعَدُ مُرَّزٍ के के وَالْمُ بَعْدُ فُوقٍ

নিয়েছেন। আবার অন্যান্য কতিপয় মুঁফাসসির এর অর্থ নিয়েছেন– "কষ্ট করে কাটার পরে"।

अर्थ إسم مُغُمُّول अमननत या 💪 यभीत्तत अि भूयाक रहारह। এत अर्थ रहान- সূতा कांगे। এथात أَهُولُهُ غُوْلُهُا ব্যবহার হয়েছে। অর্থাৎ কর্তিত সূতা। মক্কায় একজন নির্বোধ নারী ছিল। যে সকাল থেকে সন্ধ্যা পর্যন্ত স্বীয় বাদিদের সাথে সূতা কাটত, আর সন্ধ্যায় সকল কর্তিত সূতা বিনষ্ট করে দিত। সেই মহিলার নাম ছিল রাবতা বিনতে ওমর। এই মহিলা আসাদ ইবনে আন্দুল উযযা -এর মাতা এবং সা'দের মেয়ে ছিল। কেউ কেউ বলেন যে, তার নাম ছিল রাবতা বিনদে সা'দ ইবনে তাইম আল কুরাশিয়্যাহ। অর্থ হলো এই যে, তোমরা আল্লাহর সাথে যে অঙ্গীকার করে রেখেছে তা বিনষ্ট করে না অন্যথায় তোমাদের কৃত কষ্ট অহেতুক হয়ে পড়বে।

এর অর্থ হলো সবল ও মজবুত করা, সুতা কর্তন করার পর পুনরায় কাটা।

। स्दाय्रहः विछीय मारुछल नय حَالٌ क्यां حَالٌ مِن ضَمِيْر تَكُونُوا اللَّهُ خَالُ مِن ضَمِيْر تَكُونُواً रकनना تُكُونُوا हेश ना । তবে विष्ठा यिन تَكُونُوا हेश ना । उद्य

্রিটিট : এটা ইটি-এর বহুবচন। অর্থ- পুরাতন তুলাকে নতুন করে কাটার জন্য ভেঙ্গে ফেলা।

-مُنَفُرَشُ अर्थ रहाहः। आत مُنكُرَكُ अर्थ रहाहः। आत مُنكُرَكُ हो كُنكُ अर्थ रहाहः। के وَهُوَ مَا يُنكك

لاَ تَكُونُوا مُشَابِهِبُنَ إِمْرَأَةً شَانَهُا مُذَا चरस़रह खर्शा حَالُ अत यभीत (शरक) يَكُونُوا 👸 : فَيُولُمَهُ دَخَلًا

এর অর্থ- বাহানা, ধোঁকা, দাগাবাজি, বিশৃঙ্খলা, অপরিচিত।

। এत नीशार । ﴿ وَهُولُمُ أَرَبُى (शरक رَضَيْلُ अर्थ निर्धेंठ, छर्पब्रंठ इंखा। وَقَلَ اللّهُ عَلَيْكُ أَرَبُى ا - جَمْعَ مُذَكِّرَ خَاضِرٌ ٩٩ه-مُضَارِعٌ ١٩٣٥ رَفَى اللّه تَغْنِنَ ا अत्र का) - اللّه اللّهُ وَقَلْهُ أَنْهُونَ সীঁগাহ। অর্থ- তোমরা পরণ কর।

चाता करत देनिত करतिहन या, यथन এक পায়ের পদচ্যতিই लब्जा नेत्र । فَذَامُ वाता करत देनिত करतिहन या, यथन এक পায়ের পদচ্যতিই लब्जा नेत्र उ শান্তিকে আবশ্যককারী তখন উভয় পা পিছলে গেলে অবস্থা কিরপ হবে?

🚣 🚄 🕳 : অর্থ- মধ্যবর্তী রাস্তা, রাজপথ, ভি.আইপি. রোড :

: बर्ल इत्राट्ह एर, عَنْد हरना नारयम : فَنُولُهُ بِصَدِّدُكُمْ عَنِ الْكُوفَاءِ

ं बाल देशिक तासरह ए। مُتَكَفِّنَ वाल देशिक तासरह एए ضَدَ हो। नित्यापत वर्षाक वर्षक देशात कातरा وَمُتَكَفِّمُ عُلِيْرُهُ إن مُرْطِيَّة ( खों : فَلُولُهُ فَلا تَنْفَصُلُوا - बत कवाव :

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

: वालाठ आय़ाठि कूत्रवान शास्क वकि वा। ﴿ فَوَلَهُ أَنَّ اللَّهَ يَامُرُ بِالْعَدَلِ اللَّهُ اللَّهِ و কয়েকটি শব্দের মধ্যেই ইসলামি শিক্ষার যাবতীয় বিষয় ঢুকিয়ে দেওয়া হয়েছে। এ কারণেই পূর্ববর্তী বুজুর্গগণের আমন থেকে আজ পর্যন্ত জুমা ও দুই ঈদের খুতবার শেষ দিকে এ আয়াতটি পাঠ করা হয়। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, সুরা নাহলের اَنَّ اللَّهُ بَالْسُرُ بِالْعَدُل আয়াতটি হচ্ছে কুরআন পাকের ব্যাপকতার অর্থবোধক আয়াত। –[তাফসীরে ইবনে কাছীর] হ্যরত আক্সাম ইবনে সায়ফী (রা.) এ আয়াতের কারণেই মুসলমান হয়েছিলেন। ইমাম ইবনে কাছীর হাফেযে হাদীস আব ইয়ালার গ্রন্থ মারেফাতুস সাহাবা থেকে সনদসহ এ ঘটনা বর্ণনা করেন যে, আকসাম ইবনে সায়ফী স্বীয় গোত্রের সর্দার

ছিলেন। রাস্পুরাহ 🚟 -এর নবুয়ত দাবি ও ইসলাম প্রচারের সংবাদ পেয়ে তিনি রাস্পুল্লাহ 🚌 -এর কাছে আগমন করার ইচ্ছা করলেন। কিন্তু গোত্রের লোকেরা বলল, আপনি সবার প্রধান। আপনার স্বয়ং যাওয়া সমীচীন নয়। আকসাম বললেন, তবে গোত্র থেকে দু ব্যক্তিকে মনোনীত কর। তারা সেখানে যাবে এবং অবস্থা পর্যবেক্ষণ করে আমাকে জানাবে। মনোনীত দু ব্যক্তি রাসুলুল্লাহ 🚐 এর কাছে উপস্থিত হয়ে আরজ করল, আমারা আকসাম ইবনে সায়ফীর পক্ষ থেকে দৃটি বিষয় জানতে এসেছি। আকসামের প্রশু দৃটি এই- র্ক্রা র্ক্রে, র্ক্রা ক্রি আপনি কে এবং কি?

তাঞ্চপিত্রে জালালাইন জন্মবি-জালা (৩ম খণ্ড)-৩৩ (ই)

দুভব্য আকসাম ইবনে সায়কীর কাছে ফিরে এসে উল্লিখিত আয়াত ভনিয়ে দিল। আয়াতণি তদেই এপ্রসাধানিক এতে বৃথা যায় যে, তিনি উত্তম চরিত্রের আদেশ দেন এবং মন্দ্র ও অপকৃষ্ট চরিত্র অবলম্বন করতে নিষেধ করেন তোমরা সবাই তার ধর্মের অন্তর্ভুক্ত হয়ে যাও, যাতে তোমরা অন্যদের অয়ে থাক এবং পেছনে অনুসারী হয়ে না পাক না চালালাকৈ ইবনে কাসীর। এমনিভাবে হয়রত উসমান ইবনে মার্যটন (রা.) বলেন, ওফাতে আমি বোকমুখে তানে ফোঁকের খালাই ইসলাম গ্রহণ করেছিলাম, আমার অন্তরে ইসলাম বহুদা ছিল না। একদিন আমি রাস্কুলার আন এব পেনমতে উপ্লিস্তত ছিলাম হঠাৎ তার উপর ওই অবতর্বের লক্ষণ প্রকাশ পেল। কতিপয় বিচিত্র অবহার পর তিনি বললেন, আল্লাহর দৃতে এসেছিল এবং এই অন্তর্তার ভালাক বানালাক করেছিল। আলাত আমার প্রতি নাজিল হয়েছে। হয়রত উসমান ইবনে মায়উন (রা.) বলেন, এ ঘটনা দেখে এবং খায়াত তানে আমার অন্তরে ইমান বন্ধান্দ ও অটল হয়ে পোল এবং রাস্কুল্রাহ আলা এবং মাহরত আমার মনে আসন পেতে বনল । ইবনে কাছীর এ ঘটনা হর্ননা করে এর সনদকে হাসান ও নির্ভুল বাহাছেছে।

রাস্কুরাহ 🚃 এ আয়াও ওগীদ ইবনে মুণীরার সামনে তেলাওয়াত করলে সেও প্রভাবান্থিত হয় এবং কুরাইশদের সামনে ভাষণ দের যে, কুরাইশদের সামনে একটি বিশেষ নার্থ বিশেষ নার্থ বিশেষ নার্থ কুরাইশদের শাখা ও পাতা গজাবে এবং শাখা ফলঙ হবে। এই ফুল কোনো মানুবের বাক্য হতে পারে না।

তিনটি বিষয়ের আদেশ ও তিনটি বিষয়ের নিষেধা**জা** : আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা তিনটি বিষয়ের আদেশ নিয়েছেন– সুবিচার, অনুগ্রহ ও আত্মীয়াদের প্রতি অনুগ্রহ। পক্ষান্তরে তিন প্রকার কান্ধ করতে নিষেধ করেছেন– নির্লক্ষ কান্ধ, প্রত্যেক মন্দকান্ধ এবং কুনুম ও উৎপীড়ন। আয়াতে ব্যবহৃত ছয়টি পারিভাষিক অর্থ ও সংজ্ঞার ব্যাখ্যা নিয়ন্ত্রপ :

শদ্দর আসল ও আডিথানিক অর্থ সমান করা। এর সাথে সম্বন্ধ রেষেই বিচারকদের জনগণের বিরোধ সংক্রান্ত মোকদমায় সুবিচারমূলক ফয়সালা করাকে এটি বলা হয়। এটি বলা হয়। আরাতে এ অর্থই বিধৃত হয়েছে। এ অর্থর দিকে দিয়েই বছাতা ও বাহুলোর মাঝামাঝি সমতাকেও এটি বলা হয়। কোনো কোনো তাফসীরবিদ এ অর্থের সাথে সম্বন্ধ রেষেই আলোচা আয়াতে বাইরে ও ভিত্তের সমান হওয়া বারা এটি শদ্দর তাফসীর করেছেন। অর্থাৎ এটি এমন উক্তি অথবা কর্ম, যা মানুবের বাহিত্রক অঙ্গরপ্রতাল থেকে প্রকাল পায়ে এবং অন্তরেও জ্বনুপ বিশ্বাস থাকে। বারুর সত্য এই যে, এখানে এটি বাপক অর্থ বাবরত হয়েছে এবং এতে উপরিউক্ত সব অর্থই অন্তর্কুক রয়েছে। তাফসীরবিদ্যানর কাছ থেকে বর্ণিত এসর অর্থের মধ্যে কোনো পরশার বিরোধিতা নেই।

ইবনে আরাবী বলেন, 'আদল' শব্দের আসল অর্থ সমান করা। এরপর বিভিন্ন সম্পর্কের কারণে এর অর্থ বিভিন্ন হয়ে যায়। উদাহরণত প্রথম আদল হচ্ছে মানুষ ও আল্লাহর মধ্যে আদল করা। এর অর্থ এই যে, আল্লাহ তা আলার হককে নিজের ডোগ-বিলানের উপর এবং তাঁর সন্তুষ্টিকে নিজের কামনা-বাসনার উপর অগ্রাধিকার দেওয়া, আল্লাহর বিধানার্বলি পালন করা এবং নিদিদ্ধ ও হারাম বিষয়াদি থেকে বেঁচে থাকা।

ছিতীয় আদল হচ্ছে মানুষের নিজের সাথে আদল করা। তা এই যে, দৈহিক ও আঘিক ধ্বংসের কারণাদি থেকে নিজেকে বাঁচানো, নিজের এমন কামনা পূর্ব না করা যা পরিণামে ক্ষতিকর হয় এবং সবর ও অল্পে ভূটি অবলম্বন করা, নিজের উপর অহেতুক বেশি বোঝা না চাপানো।

ভূতীয় আদল হচ্ছে নিজের এবং সময় সৃষ্টজীবের সাথে অভেচ্ছা ও সহানুভূতিমূলক বাবহার করা. ছোটবড় বাাণারে বিশ্বাসঘাতকতা না করা, সবার জন্য নিজের মনের কাছে সুবিচার দাবি করা এবং কোনো মানুঘকে কথা অথবা কার্য হারা থকাশ্যে অথবা অথকাশ্যে কোনোরূপ কট না দেওয়া।

এমনিভাবে বিচাবে বায় দেওয়ার সময় পক্ষপাতিত্ব না করে সত্যের অনুকৃষ্ণে হায় দেওয়া একপ্রকার আদল এবং প্রত্যেক কাজ বস্কুতা ও বাছল্যের পথ বর্জন করে মধ্যবর্তিতা অবলঘন করাও একপ্রকার আদল। আবু আযুক্তাহ রাষী এ অর্থ এহপ করেই বলেছেন যে, আদল শব্দের মধ্যে বিশ্বাদের সমতা, কর্মের সমতা, চরিক্রের সমতা সবই অন্তর্পুক্ত রয়েছে। নাকলীরে বায়ে মুইচ। ইমাম কুরতুবী আদলের অর্থ প্রসঙ্গে উপরিউক্ত বিবরণ উল্লেখ করে বলেছেন যে, এ বিবরণ খুবই চমৎকার। এ থেকে আরও জানা গেল যে, আয়াতের আদল শব্দটিই যাবতীয় উত্তম কর্ম ও চরিত্র অনুসরণ এবং মন্দর্কর্ম ও চরিত্র থেকে বেঁচে থাকার অর্থ পরিব্যাপ্ত রয়েছে।

এর আভিধানিক অর্থ সুন্দর করা। তা দু প্রকার। ১. কর্ম, চরিত্র ও অভাসকে সুন্দর ও ভালো করা। ২. কোনে ব্যক্তির সাথে ভালো বাবহার ও উত্তম আচরণ করা। দিতীয় অর্থের জন্য আরবি ভাষায় ৃশন্দের সাথে الله إسْسَانُ অবায় ব্যবহুত হয়; যেমন এক আয়াতে الله إلَيْكَ ভালা হয়েছে। ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, আলোচ্য আয়াতে এ শব্দী ব্যাপক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। তাই উপরিউক্ত উভয় প্রকার অর্থই এতে শামিল রয়েছে। প্রথম প্রকার ইহসান অর্থাৎ কোনে কাজকে সুন্দর করা– এটাও ব্যাপক অর্থাৎ ইবাদত, কর্ম, চরিত্র, পারম্পরিক লেনদেন ইত্যাদিকে সুন্দর করা।

প্রসিদ্ধ হাদীসে জিবরাঈলে' ষয়ং রাস্নুল্লাহ 
ইহসানের যে অর্থ বর্ণনা করেছেন, তা হচ্ছে ইবাদতের ইহসান। এর সারমর্ম এই যে, আল্লাহর ইবাদত এভাবে করা দরকার, যেন ভূমি তাঁকে দেখতে পাছে। যদি আল্লাহর উপস্থিতির এমন স্তঃ অর্জন করতে না পার, তবে এভটুকু বিশ্বাস তো প্রত্যেক ইবাদতকারীরই থাকা উচিত যে, আল্লাহ তা আলা তার কাছ দেখছেন। কেননা আল্লাহর জ্ঞান ও দৃষ্টির বাইরে কোনো কিছু থাকতে পারে না— এটা ইসলামি বিশ্বাসের একটি ওক্সত্বপূর্ণ অষ। মোটকথা, আলোচ্য আয়াতে দ্বিতীয় নির্দেশ ইহসান সম্পর্কে বর্ণিত হয়েছে। হাদীসের ব্যাখ্যা অনুযায়ী এতে ইবাদতের ইহসান এবং যাবতীয় কর্ম, চরিত্র ও অভ্যাসের ইহসান অর্থাৎ এগুলোকে প্রার্থিত উপায়ে বিশুদ্ধ ও সর্বাঙ্গ সুন্দর করা বুঝানো হয়েছে। এছাড়া মুসলমান, কাফের মানুষ ও জন্তু নির্বিশেষে সকলের সাথে উন্তম ব্যবহার করার বিষয়টিও এ আদেশের অন্তর্ভুক্ত।

ইমাম কুরত্বী (র.) বলেন, যে ব্যক্তির গৃহে তার বিড়াল খোরাক ও অন্যান্য দরকারি বস্তু না পায় এবং যার পিঞ্জরায় আবদ পাথির পুরোপুরি দেখাশোনা করা না হয়, সে যত ইবাদতই করুক, ইহসানকারী গণ্য হবে না। আয়াতে প্রথমে আদল ও পরে ইহসানের আদেশ প্রদান করা হয়েছে— কোনো কোনো তাফসীরবিদ বলেন, আদল হচ্ছে অন্যের অধিকার পুরোপুরি দেওয়া এবং নিজের অধিকার পুরোপুরি নেওয়া— কমও নম, বেশিও নয়। তোমাকে কেউ কষ্ট দিলে তুমি তাকে ততটুকু কষ্ট দাও, যতটুকু সে দিয়েছে। পক্ষান্তরে ইহসান হচ্ছে অপরকে তার প্রাপ্য অধিকারের চাইতে বেশি দেওয়া এবং নিজের অধিকার নেওয়ার ব্যাপারে কড়াকড়ি না করা এবং কিছু কম হলেও কবুল করে নেওয়া এমনিভাবে কেউ তোমাকে হাতে কিংবা মুখে কট দিলে তুমি তার কাছ থেকে সমান প্রতিশোধ নেওয়ার পরিবর্তে ক্ষমা করে দাও; বরং সংকাজের মাধ্যমে মন্দকাজের প্রতিদাদ দাও। এমনিভাবে আদলের আদেশ হলো ফরেজ ও ওয়াজিবের স্তরে এবং ইহসানের আদেশ হলো কর্মের স্তরে।

শদের অর্থ আছিন্ত : এ হচ্ছে তৃতীয় আদেশ إِنَّنَا بِهُوَلِهُ الْفَوْنَ وَيُ الْفُوْنِيُ وَالْفُوْنِيُ الْفُوْنِي -এর অর্থ হলো আত্মীয়ন্তজনকে কিছু দেওয়া। কি বুলে আত্মীয়ন্তজনকে কিছু দেওয়া। কি বুলে কেওয়া। কি বুলের করা হয়ে। কিছু অন্য এক আয়াতে তা উল্লেখ করে বলা হয়েছে— وَنَافُونِي অর্থাং আত্মিয়ক তার প্রাপ্য দান করা। বাহাত আলোচ্য আয়াতেও তাই বুঝানো হয়েছে অর্থাং আত্মীয়কে তার পাপ্য দিতে হবে। অর্থ দিয়ে, আর্থিক সেবা করা, দৈহিক সেবা করা, অসুস্থ হলে দেখাশোনা করা, মৌথিক সাল্বনা ও সহানুভৃতি প্রকাশ করা ইত্যাদি সবই উপরিউক্ত প্রাপ্যের অন্তর্ভুক্ত। ইহসান শব্দের মধ্যে আত্মীয়ের প্রাপ্য দেওয়ার কথাও অন্তর্ভুক্ত ছিল; কিছু অধিক গুরুতু বুঝাবার জন্য একে পৃথকভাবে উল্লেখ করা হয়েছে।

এ তিনটি ছিল ইতিবাচক নির্দেশ; অতঃপর তিনটি নিষেধাজ্ঞা বর্ণিত হচ্ছে :

জর্থাৎ আল্লাহ তা আলা অশ্লীলতা, অসংকর্ম ও সীমালঙ্কন করিতে নিষেধ করেছেন। প্রকাশ্য মনকর্ম অথবা কথাকে অশ্লীলতা বলা হয়, যাকে প্রত্যোকেই মন্দ মনে করে। মুনকার তথা অসংকর্ম এমন কথা অথবা কাজ যা হারাম ও অবৈধ হওয়ার ব্যাপারে শরিয়ত বিশেষজ্ঞগণ একমত। তাই ইজতেহাদী মতবিরোধের কারণে কোনো পক্ষকে মুনকার বলা যায় না। প্রকাশ্য, অপ্রকাশ্য, কর্মণত ও চরিত্রগত যাবতীয় তনাই মুনকারের অন্তর্ভুক। মুন্দ শন্দের আসল অর্থ সীমালজ্ঞন করা। এখানে জ্লুম ও উৎপীড়ন বুঝানো হয়েছে। মুনকার শন্দের যে অর্থ বর্ণিত হয়েছে, তাতে وَنَشَى وَ وَنَشَانُ ও অনুষ্ঠ কুনুছ কুনুছ মন্দ হওয়ার কারণে হয়েছে। মুনকার শন্দের অর্থ বর্ণিত হয়েছে। মুনকার শন্দের অর্থ করা হয়েছে। মুনকার শন্দের অর্থ বর্ণিত হয়েছে। মুনকার শন্দের এই যে, এর প্রভাব অপরাপর লোক পর্যন্ত সংক্রমিত হয়। মাঝে এ সীমালজ্ঞন পারম্পরিক যুদ্ধ পর্যন্ত অথবা আরও অধিক সারা বিশ্বেও অশান্তি সৃষ্টির পর্যায়ে।

রাস্পুল্লাই 🚌 বালেন, জুলুম বাতীত এমন কোনো গুনাই নেই, যার বিনিময় ও শান্তি দ্রুত দেওয়া হবে। এতে বুঝা যায় যে, জুলুমের কারণে পরকাদীন কঠোর শান্তি তো হবেই এর আগে দুনিয়াতেও আল্লাই তা আলা জালেমকে শান্তি দেন যদিও সে বৃঞ্জে পারে না যে, এটা অমুক জুলুমের শান্তি। আল্লাই তা আলা মজলুমের সাহায্য করার অঙ্গীকার করেছেন।

অলোচ্য আয়াত যে ছয়টি ইভিবাচক ও নেতিবাচক নির্দেশ দান করেছে, চিন্তা করলে দেখা যায় যে, এগুণো মানুষের ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত জীবনের সাফল্যের আমোঘ প্রতিকার। ثَرُتَكَ اللَّهُ تَعَالَىٰ إِنْبُكَا اللَّهُ تَعَالَىٰ إِنْبُكَاعَا

জনীকার জদ করা হারাম : যেসব লেনদেন ও চুক্তি মুখে জন্সরি করে নেওয়া হয় অর্থাং দায়িত্ব নেওয়া হয় কসম খাওয়া হোক বা না হোক, কাজ করার সাথে সম্পর্কযুক্ত হোক বা না করার সাথে সম্পর্কযুক্ত হোক, সকলোহাই بالم শব্দের অন্তর্জক । এ আয়াতসমূহ প্রকৃতপক্ষে পূর্ববতী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্বতা প্রদান । পূর্ববতী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্বতা প্রদান । পূর্ববতী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্বতা প্রদান । পূর্ববতী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্বতা প্রদান অন্তর্জক । এ আলোচসমূহ বিশ্বতী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্বতা প্রবাধ অন্তর্জক ।

—তিক্ষেসীরের কর্তবাধী ।

—তিক্ষেসীরের কর্তবাধী ।

কারো সাথে অস্বীকার করার পর অস্বীকার ভঙ্গ করা ধূব বড় গুনাহ। কিছু এ ভঙ্গ করার কারণে কোনো নির্দিষ্ট কাফদারা দিতে হয় না: বরং পরকালে শান্তি হবে। রাসূনুল্লাহ 🌐 বলেন, কিয়ামতের দিন অস্বীকার ভঙ্গকারীর পিঠে একটি পতাকা খাড়া করা হবে, যা হাশরের মাঠে তার অপমানের কারণ হবে।

এমনিভাবে যে কাজের কসম খাওয়া হয়, তার বিপরীত করাও কবীরা গুনাহ। পরকালে বিরাট শাস্তি হবে এবং দুনিয়াতেও কোনো কোনো অবস্থায় কাফফরা জরুরি হয়। –তিচম্পীরে কুরতুবী|

े এ আয়াতে মুগলমানদেরকে নির্দেশ পেওয়া হয়েছে যে, কোনো দলের সাথে তোমাদের চুক্তি হয়ে গেলে জাগতিক সাথঁ ও উপকারের জন্য সে চুক্তি ভঙ্গ করো না। উদাহরণত তোমরা অনুভব কর যে, যে দল অথবা পার্টির সাথে চুক্তি হয়েছে, তারা দুর্বদ ও সংখ্যায় কম কিংবা আর্থিক দিক দিয়ে নিঃস্থ । তাদের বিপরীতে অপর দল সংখ্যাগরিষ্ঠ, শক্তিশালী অথবা ধনাত। এমতাবস্থায় তথু এই লোভে যে, শক্তিশালী ও ধনাতা দলের অবর্ভুক্ত হয়ে গেলে মুনাতা অধিক হরে, এথম পার্টির সাথে কৃত্ত অঙ্গীকার ভঙ্গ করা জায়েজ নয়; ববং তোমরা অঙ্গীকারে অটল ধারনে আভি ও কতি আল্লাহর কাছে লোপন করবে। তবে যে দল অথবা পার্টির সাথে অঙ্গীকার করা হয়, তারা ঘার্টি শরিষতবিয়োধী কাজকর্ম করে বা করায় তবে তাদের সাথে চুক্তি ভঙ্গ করা কায়েজ নয়; তারা ঘার্টি শরিষতবিয়োধী কাজকর্ম করে বা করায় তবে তাদের সাথে চুক্তি ভঙ্গ করা জায়েজ না; করি যে কায়াত তাই বলা হয়েছে।

আয়াতের শেষে উপরিউক্ত পরিস্থিতিকে মুসলমানদের পরীক্ষার উপায় বলা হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা'আলা এ বিষয়ে পরীক্ষা নেন যে, তারা মানসিক স্বার্থ ও বাসনার বলবর্তী হয়ে অঙ্গীকার ভঙ্গ করে, না আল্লাহর আদেশ পালনার্থে মানসিক গ্রেরণাকে বিসর্জন দেয়?

ধোকা দেওয়াৰ উদ্দেশ্যে কসম খেলে ঈমান থেকে বঞ্চিত হওয়াৰ আশব্ধা রয়েছে : শুনুনি নির্দিশ করেছে। আই যে, যদি কেউ কসম খাওয়ার সময়ই কসমের খেলাফ করার ইছা রাখে এবং গুধু অপরকে ধোঁকা দেওয়ার জন্য কসম খাও, তবে এটা সাধারণ কসম ভঙ্গ করার চাইতে অধিক বিপদ্ধনক গুনাহ। এর পরিণতিতে ঈমান থেকেই বঞ্চিত হওয়ার আশব্ধা রয়েছে। أَرْ زُرُا فَيْمَ بِعَدْ نُبُونِهَا । এর পরিণতিতে ঈমান থেকেই বঞ্চিত হওয়ার আশব্ধা রয়েছে। وَالْ مُنْ يُونِهَا وَالْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ وَالْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالَمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِم

ইবনে আতিয়া বদেন, যে কাজ সম্পন্ন করা কারো দায়িত্বে ওয়াজিব, সেটাই তার জনা আল্লাহর অঙ্গীকার। এরূপ কাজ সম্পন্ন করার জন্য কারো কাছ থেকে বিনিময় গ্রহণ করা এবং বিনিময় না নিয়ে কাজ না করার অর্থই আল্লাহর অঙ্গীকার ডঙ্গ করা। এমনিভাবে যে কাজ না করা ওয়াজিব, কারো কাছ থেকে বিনিময় নিয়ে তা সম্পাদন করার অর্থও আল্লাহর অঙ্গীকার ডঙ্গ করা।
এতে বোঝা গেল, প্রচলিত সবরকম ঘৃষই হারাম। উদাহরণত সরকারি কর্মচারী কোনো কাজের বেতন সরকার থেকে পায়,
সে বেতনের বিনিময়ে অর্পিত দায়িত্ব পালন করার ব্যাপারে আল্লাহর কাছে অঙ্গীকারবন্ধ। এখন যদি সে একাজ করার জন্য
কারো কাছে বিনিময় চায় এবং বিনিময় ছাড়া কাজ করতে টালবাহানা করে, তবে সে আল্লাহর অঙ্গীকার ডঙ্গ করছে।
এমনিভাবে কর্তৃপক্ষ তাকে যে কাজ করার ক্ষমতা দেয়নি, ঘৃষ নিয়ে তা করাও আল্লাহর অঙ্গীকার ভঙ্গ করার শামিদ।
—(তাফ্নীরে বাহরে মুইাত)

चुरस्त সংজ্ঞা : ইবনে আতিয়ার এ আলোচনায় ঘূষের সংজ্ঞাও এসে গেছে। তাফসীরে বাহরে মুহীতের ভাষায় তা এই- أَنْذُ وَ فَكَالَمُ اَوْ فَمَلَ مَا يَحِبُ عَلَيْهُ تُرْكُنُ पे वर्षाश रय काज कता তার দায়িত্বে ওয়াজিব, তা করার জন্য বিনিময় গ্রহণ করা অথবা যে কাজ না করা তার জন্য ওয়াজিব, তা করার জন্য বিনিময় গ্রহণ করাকে ঘূষ বলে।
–(তাফসীরে বাহরে মুহীত, ৫৩৩ পৃ. ৫ম খ.)

সমগ্র বিশ্বের সমগ্র নিয়ামত যে অল্প, তা পরবর্তী আয়াডেত এভাবে বর্ণিত হয়েছে وَمَا عِنْدُ أَرَمًا عِنْدُ اللّٰهِ بَاق অর্থাৎ যা কিছু তোমাদের কাছে রয়েছে (এতে পার্থিব মুনাফা বুঝানো হয়েছে) তা সবই নিঃশেষ ও ধ্বংস হবে। পক্ষাত্তরে আল্লাহর কাছে যা রয়েছে (এতে পরকালের ছওয়াব ও আজাব বুঝানো হয়েছে) তা চিরকাল অক্ষয় হয়ে থাকবে।

দুনিয়ার সুধ-দুঃখ বন্ধুত্ব-শক্ষতা সবই ধাংসশীল এবং এতলোর ফলাফল ও পরিণতি, যা আল্লাহর কাছে রয়েছে, যা চিরকাল বান্ধি থাকবে। এই ইইট শব্দ বলতে সাধারণত ধনসম্পদের দিকে মন যায়। প্রছেয় ওপ্তাদ মাওলানা সৈয়দ আসগর হুসাইন সাহেব মরহদ বলেন, ই শব্দতি আভিধানিকভাবে ব্যাপক অর্থবহ। এখানে ব্যাপক অর্থ বুঝার ক্ষেত্রে কোনো শরিয়তসম্বত বাধা নেই। তাই এতে পার্থিব ধনসম্পদ তো অন্তর্ভুক্ত আছেই, এছাড়া দুনিয়াতে মানুষ আনন্দ-বিষাদ, সুধ-দুঃধ, সুস্থতা-অসুস্থতা, লাভ-লোকসান, বন্ধুত্ব-শক্ষতা ইত্যাদি যেসব অবস্থার সম্মুখীন হয়, সেগুলোও এতে শামিল রয়েছে। এগুলো সবই ধাংসশীল। তবে এসব অবস্থা ও ব্যাপারে যে প্রতিক্রিয়া রয়েছে এবং কিয়ামতের দিন যেগুলোর কারণে ছওয়াব ও আজাব হবে, সেগুলো স্ব অক্ষয় হয়ে থাকা এবং জীবন ও জীবনের কর্মক্ষয়ত। এতেই নিয়োজিত করে চিরস্থায়ী আজাব ও ছওয়াবের প্রতি উদাসীন্য প্রদর্শন করা কোনো বুদ্ধিমানের কাজ নয়:

হায়াতে তাইয়ের' ক? সংখ্যাগরিষ্ঠ তাফসীরবিদগণের মতে এখানে হায়াতে তাইয়ের' কি? সংখ্যাগরিষ্ঠ তাফসীরবিদগণের মতে এখানে হায়াতে তাইরেরে' বলে দুনিয়ার পরিত্র ও আনন্দময় জীবন বুঝানো হয়েছে। কোনো কোনো তাফসীরবিদের মতে পারলৌকিক জীবন বুঝানো হয়েছে। প্রথমোক তাফসীর অনুযায়ীও এরপ অর্থ নয় যে, সে কখনো অনাহার-উপবাস ও অসুখ-বিসুখের সন্মুখন হরে না। বরং অর্থ এই যে, মুমিন ব্যক্তি কোনো সময় আর্থিক অভাব-অনটন কিংবা কষ্টে পতিত হলেও দৃটি বিষয় তাকে উদ্বিশ্ন হতে দেয় না। ১. অল্পে ভৃষ্টি এবং অনাড়ম্বর জীবনযাপনের অভ্যাস, যা দারিদ্রোর মাঝেও কেটে যায়। ২.. তার এ বিদ্বাস যে, এ অভাব-অনটন ও অসুস্থতার বিনিময়ে পরকালে সুমহান, চিরস্থায়ী নিয়ামত পাওয়া যাবে। কাফের ও পাপাচারী ব্যক্তির অবস্থা এর বিপরীত। সে অভাব-অনটন ও অসুস্থতার সম্মুখীন হলে তার জন্য সান্ধানর কোনো বাবস্থা নেই। ফলে সে কাওজান হারিয়ে ফেলে। প্রায়শ আত্মহত্যা করে। পক্ষান্তরে সে যদি সক্ষল জীবনেরও অধিকারী হয়, তবে লোভের অণ্টশয্য তাকে শান্তিতে থাকতে দেয় না। সে কোটিপতি হয়ে গেল অর্বপতি হওয়ার চিস্তায় জীবনকে বিড্রদাময় করে তোলে।

ইবনে আতিয়া বলেন, ইমানদার সংকর্মশীলদের আল্লাহ তা'আলা দুনিয়াতেও প্রফুল্লতা ও আনন্দঘন জীবন দান করেন, যা কোনো অবস্থাতেই পরিপর্তিত হয় নাং, সুস্থতা ও স্বাচ্ছন্দ্যের সময় যে জীবন আনন্দময় হয়, তা বর্ণনার অপেক্ষা রাখে না। বিশেষত এ কাপে ে, অনাবশ্যক সম্পদ বাড়ানোর লোভ তাদের মধ্যে থাকে না। এটাই সর্ববিস্থায় উদ্বেগেরে কারণ হয়ে থাকে। পক্ষান্তরে এবং ফ'দি অভাব-অনটন অথবা অসুস্থতারও সম্মুখীন হয়, তবে আল্লাহর ওয়াদার উপর তাদের পরিপূর্ণ আস্থা এবং কষ্টের পরেই দুখ পাওয়ার দৃচ আশা তাদের জীবনকে নিরানন্দ হতে দেয় না। যেমন কৃষক ক্ষেতে শস্য বপনের পর তার

নিড়ানি-বাছানি ও জল সেচনের সময় যত কটই করুক, সব তার কাছে সুখ বলে অনুভূত হয়। কেননা, কিছু নিন অতিবাহিত হানেই সে এর বিরাট প্রতিদান পাবে। ব্যবসায়ী নিজের বাবসায়ে, চাকরিজীবী তার দায়িত্ব পালনে কতই না পরিপ্রম করে, এমনকি মাঝে মাঝে অপমানও সহা করে, কিছু এ কারণে আননিত থাকে যে, কয়েক দিন পর সে ব্যবসায়ে বিরাট মুনাজ্য অথবা চাকরির বেতন পাবে বলে বিশ্বাস রাখে। মুমিনও বিশ্বাস রাখে যে, প্রত্যেক কটের জন্য সে প্রতিদান পাছে এবং পরকালে এব প্রতিদান চির্ছায়ী নিয়ামতের আজারে পাওয়া যাবে। পরকালের তুলনায় পার্থিব জীবনের কোনো মূল্য নেই। তাই এখানে সে সুখ-দুঃখ এবং ঠালা-গরুম সব কিছুই হালিয়ুখে সহা করে যায়। এমতাবছায়ও তার জীবন উদ্বোজনক ও নিরানন্দ হয় না। এটাই হছে হায়াতে তাইয়েবা', যা মুমিন দুনিয়াতে নগদ পায়।

া পূর্বাণর সম্পর্ক : পূর্ববাণী সামাত প্রত্যা এই উন্টান কর্মান করে। তাই আনোত সমূহে প্রথমে অস্টীকার পূর্ণ করার প্রতি এবং সংকর্ম সম্পাদনের প্রতি ওকত্ব আরোপ ও উৎসাহিত করা হয়েছে। দায়তানের প্ররোচনায়ই মানুষ এসব বিধিবিধানে শৈবিদ্যা প্রদর্শন করে। তাই আলোচা আয়াতে বিভাউ্তত সরতান থেকে আল্লাহর কাছে পানাহ প্রার্থনা শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। প্রতিটি সংকর্মের বেলায় এর প্রয়োজন রয়েছে। কিছু আলোচা আয়াতে বিশেষভাবে কুরআন পাঠের সাথে এর উল্লেখ করা হয়েছে। এ বিশেষভাবে করাম পাঠের সাথে এর উল্লেখ করা হয়েছে। এ বিশেষভাবে করাম পাঠের হাতে পারে যে, কুরআন ভেগোওয়াত এমন একটি কাজ, যা বারা শয়তান পলায়ন করে। এই করে, তাদের কাছ থেকে দৈতাদানব লেজ গুটিয়ে পালায়। ' এছাড়া কোনে কেনো বিশেষ আয়াত ও সূর। শায়তানি প্রভাব দূর করার জন্য পরীক্ষিত ব্যবস্থাপত। এওলোর কার্যকারিতা ও উপকারিতা হাদীস ও কুরআন ঘারাই প্রমাণিত। 'ভাচসীরে বয়ানুক কুরআন।

এ সব্বেও যখন কুরআন তেলাওয়াতের সাথে শয়তান থেকে পানাহ চাওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তখন অন্যান্য কাজের বেলায় এটা আরও জক্তরি হয়ে যায়। এছাড়া স্বয়ং কুরআন তেলওয়াতের মধ্যে শয়তানি কুমন্ত্রণারও আশন্তা থাকে। ফলে তেলাওয়াতের আদন-কায়দা কম হয়ে যায় এবং ডিন্তাভাবনা ও বিনয়-নম্রতা থাকে না। এজন্যও কুমন্ত্রণা থেকে আশুর প্রার্থনা করা জক্তরি মনে করা হয়েছে। –িতাফসীরে ইবনে কাছীর, মাযহারী।

ইবনে কাছীর বীয় ভাফনীর প্রান্থের ভূমিকায় বলেন, মানুষের শক্ত দু রকম। ১, বরং মানবজ্ঞাতির মধ্যে থেকে; যেমন সাধারণ কাকের। ২, জিনদের মধ্যে থেকে অবাধ্য শয়ভানের দল। ইসলাম প্রথম প্রকার শক্তকে জিহাদ ও লড়াইয়ের মাধ্যমে প্রতিহত করার নির্দেশ দিয়েছে। কিছু দ্বিতীয় প্রকার শক্তর জন্য ৩ ধু আল্লাহর কাছে আশ্রম প্রার্থনা করার আদেশ দিয়েছে। কারণ প্রথম প্রকার শক্ত বজাতীয়। তার আক্রমণ প্রকাশ্যভাবে হয়: তাই তার সাথে জিহাদ ও লড়াই ফরজ করে দেওয়া হয়েছে। পক্ষান্তরে শয়ভানের শক্তাতা দৃষ্টিগোচর হয় না। তার আক্রমণও মানুষের উপর সাম্যনাসামনি হয় না। তাই তাকে প্রতিহত করার জন্য এমন সন্তার অপ্রেশ্য এহণ অপরিহার্থ করা হয়েছে, যিনি মানুষ ও শয়ভানে কারও দৃষ্টিগোচর নয়। আর শয়ভানে প্রতিহত করার বিষয়টি আল্লাহর কাছে সমর্পণ করার যথার্থতা এই যে, যে ব্যক্তি শয়ভানের কাছে পরাজিত হবে, নে আল্লাহর বিষয়টি আল্লাহর আজারের যোগায় হবে। মানবশক্তর বেলায় এমন নয়। কাফেরদের সাথে যুক্তে কেউ পরাজিত হলে কিংবা নিহত হলে দেশ শহীদ ও ছঙ্গাবের অধিকারী হবে। তাই দেহ ও অপ্রপ্রভান্ধ দ্বারা মানবশক্তর মোকাবিশা কর সর্বাবন্ধায় লাভজনক— জ্ববী হলে শক্তর শক্তি নিচিক হবে এবং পরাজিত হলে শহীদ হয়ে আল্লাহর কাছে ছঙ্গাবের অধিকারী হবে।

নামানে عَنْ وَاللّٰهِ وَلَا প্ৰথম রাকাতের শুক্তে, না প্রত্যেক রাকাতের শুকুতে পড়তে হবে, এ সম্পর্কে কিকহবিদদের উচ্চি বিভিন্নকর্প। ইমাম আবু হানীকা (র.)-এর মতে শুধু প্রথম রাকাতে পড়া উচিত। ইমাম শাকেরী (র.)-এর মতে প্রত্যুক্ত রাকাতের শুকুতে পড়া মোঝারাব। উত্তর্গকের প্রমাণাদি তাকসীরে মাবহারীতে বিব্যাবিত উল্লেখ করা হরেছে।

তবে বিভিন্ন কাজ ও অবস্থায় عَبُوزُ بِاللّٰهِ এর শিক্ষা হাদীসে বর্ণিত রয়েছে। উদাহরণত কারো অধিক ক্রোধের উদ্রেক হলে হাদীসে আছে যে, اللّٰهِ করলে ক্রোধ দমিত হয়ে যায়। –[ভাফসীরে ইবনে কাছীর]

হাদীসে আরও বলা হয়েছে, পায়খানায় প্রবেশ করার পূর্বে আঁরুলির প্রতি করা হয়েছের। নিশামী। আল্লাহর প্রতি করান ও জরসা শয়তানের আধিপত্য থেকে মুক্তির পথ : এ আয়াতে ব্যক্ত করা হয়েছে যে, আল্লাহ তা আলা শয়তানকে এমন শক্তি দেননি যাতে সে যে কোনো মানুষকে মন্দ কাজে বাধ্য করতে পারে। মানুষ স্বয়ং নিজের ক্ষমতা ও শক্তি অসাবধানতাবশত কিংবা কোনো স্বার্থের কারণে প্রয়োগ না করলে সেটা তার দোষ। তাই বলা হয়েছে– যারা আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস রাখে এবং যাবতীয় অবস্থা ও কাজকর্মে স্বীয় ইচ্ছাশক্তির পরিবর্তে আল্লাহর উপর ভরসা রাখে, কেননা তিনিই সংকাজের তাওফীকদাতা এবং প্রত্যেক অনিষ্ট থেকে রক্ষাকারী, এ ধরনের লোকের উপর শয়তান আধিপত্য বিস্তার করতে পারে না। হাঁ, যারা আত্মহার্থের কারণে শয়তানের সাথে বন্ধুত্ব করে, তার কথাবার্তা পছন্দ করে এবং আল্লাহর সাথে অন্যকে অংশীদার সাব্যক্ত করে, তানের উপর শয়তান আধিপত্য বিস্তারের মাধ্যমে তাদেরকে কোনো সংকাজের দিকে যেতে দেয় না এবং ভারা সমন্ত মন্দ কাজের অগ্রভাগে থাকে।

সুরা হিজরের আয়াতে উদ্লিখিত বিষয়বস্তুও তাই। তাতে শয়তানের দাবির বিপরীতে আল্লাহ তা'আলা উত্তর দিয়েছেন- يَّ الْمُعْانُ اللهُ مَن الْمُعَانُ مِنَ الْمُعَانُ اللهُ مِنْ الْمُعَانُ اللهُ مَنْ الْمُعَانُ اللهُ مَنْ الْمُعَانُ اللهُ مَنْ الْمُعَانُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ الْمُعَانُ اللهُ مَنْ اللهُ مَ

অনুবাদ :

.١٠١ كَوْلَا بَدُّلْنَا ۖ أَيْةً مَكَانَ أَيَة بِنُسْخَهَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّل وَانْزَالَ غَيْرِهَا لِمُصْلَحَة الْعِبَادِ وَاللُّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُواۤ أَيْ اَلْكُفَّارُ لِلنَّبِيِّ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُفْتَر كُذَّابٌ تَقُولُهُ مِنْ عِنْدِكَ بَلْ ٱكْتُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ حَقِيْقَةَ الْقُران وفَائِدةَ النَّسْخ .

. قُلُ لَهُمْ نَزَّلَهُ رُوْحُ الْقُدُسِ جَبْرَنيلُ مِنْ رُبِّكُ بِالْحَقِّ مُتَعَلِّعُ بِنَزَّلُ لِيُثَبِّتَ الَّذِيْنَ أُمُنُوا بِيانِمَانِهُم بِهِ وَهُدُّى وَسُشْرَى للمُسلميْنَ۔

وَلَفَدْ لِلنَّاحْقِيقِ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ انَّهَا يُعَلَّمُهُ الْقُرْانَ يَشَرُّ ع وَهُوَ قَيْنَ نَصْرَانيُّ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَدْخُلُ عَلَيْهِ فَالَ تِعَالِي لِسَانَ لُغَةُ الَّذِي يُلْحِدُونَ يَمْيُكُونَ اللَّهِ أَنَّهُ يُعَلِّمُهُ أَعْجَمِيٌّ وَهُذَا الْعُرَانُ لِسَانُ عَرَبِي مُبِينِ ذُوْ بَيَانِ وَفَصَاحَةِ فَكَيْفَ بُعَلِّمُهُ أَعْجَمِيُّ.

١. إِنَّ الَّذِينَ لَا يُسُوِّمِنُنُونَ بِالْبُتِ اللَّهِ لَا يَهْديهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ اليُّمُ مُؤلِّمً.

অন্য এক আয়াত উপস্থিত করি। অর্থাৎ এক আয়াত মানসুখ বা রহিত করত অন্য আয়াত অবতীর্ণ করি তখন তারা কাফেররা রাসল 🚎 -কে বলে, তমি তো একজন মিথ্যা রচনাকারী। তুমি অবশ্যই একজন মিথ্যাবাদী, নিজের তরফ হতে তুমি এটা বল। অথচ আল্লাহ যা অবতীর্ণ করেন তিনিই ভালো জানেন: কিন্ত এটা তাদের অধিকাংশই কুরআনের হাকীকত ও মূলতত্ত্ব এবং নাস্থ বা রহিতকরণের উপকারিতা সম্পর্কে অজ্ঞ ।

. ১ ১০২, তাদেরকে বল, তোমার প্রতিপালকের নিকট হতে পবিত্র আত্মা অর্থাৎ জিবরাঈল যথাযথভাবে তা অবতীর্ণ করেছে যারা বিশ্বাসী তাদেরকে এ বিষয়ে তাদের বিশ্বাস দৃঢ় করার জন্য এবং পথ-নির্দেশ ও সুসংবাদস্বরূপ আত্মসমর্পণকারীদের জন্য والْحَقّ এটা বা সংশ্লিষ্ট। مُتَعَلَّقُ क्रिয়ার সাথে يَزَلَ

. 🛩 ১০৩, আমি তো জানিই তারা বলে, তাঁকে অবশাই একজন মানুষ অর্থাৎ জনৈক খ্রিস্টান কর্মকার তা অর্থাৎ আল-কুরুআন শিখিয়ে দেয়। বলা হয়, রাসুল 至 উক্ত কর্মকারের নিকট যেতেন। আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেন, <u>তারা যার প্রতি</u> তা আরোপ করে অর্থাৎ তাঁকে শিখিয়ে দেয় বলে তার ভাষা তো আরবি নয় অথচ এটা কুরআন তো সুস্পষ্ট অলঙ্কার সমৃদ্ধ ও পরিষার আরবি ভাষায় সুতরাং একজন অনারব কেমন করে তাঁকে এটা শিক্ষা দিতে পারে? 💥 এটার 🔏 অক্ষরটি ক্রেন্ট্র অর্থাৎ বক্তব্য প্রতিষ্ঠাকরণ উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছে। يُسَانُ অর্থ এ স্থানে ভাষা।

১০৪, যারা আল্লাহর নিদর্শনসমূহে বিশ্বাস করে না তাদেরকে আল্লাহ সংপথে পরিচালিত করেন না : আর তাদের জন্য রয়েছে মর্মস্তদ যদ্রণাকর শান্তি।

-٥٥٥ ما الكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُوْمَنُونَ ١٠٥ ما ١٠٥ يَنْمَا يَفْتَرَى الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُوْمُنُونَ بأينتِ اللُّهِ عِ الْقُرْأُنِ بِقَوْلِهِمْ هُذَا مِنْ قَوْل الْبَشَيرِ وَأُولُنِيكَ هُمُ الْكُذِبُونَ وَالتَّاكِيدُ بِالنَّفَكْرَادِ وَإِنَّ وَغَـبْرِهِ مَا رُدُّ لِقَوْلِهِمْ إِنَّكَا آنتَ مُفْتَر.

أُكْرَهُ عَلَى التَّلَقُّظِ بِالْكُفْرِ فَتَلَفَّظَ بِهِ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْايِسْمَانِ وَمَنْ مُبْتَدَأَ اَوْ شُرطيَّةً وَالْخَبَرُ أَوِ الْجَوَابُ لَهُمْ وَعِيْدٌ شَدِيْدُ دَلَّ عَلَيْهِ هٰذَا وَلٰكِنْ مَّنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَنْدًا لَهُ أَيْ فَتَنَحَهُ وَوَسَّعَ بمَعْنِي طَابَتْ بِهِ نَفْسُهُ فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ عَ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظَيْمٌ ـ

الْحَيْوةَ الدُّنْيَا إِخْتَارُوْهَا عَلَى ٱلأَخِرة وَإِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكُفرِينَ .

. أُولَنِّنكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَآبْصَارِهِمْ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْغَفِلُونَ عَمَّا يُرَادُ بهم.

١. لا جَرَمَ حَقًّا أنَّهُم في الْأَخرَة هُمُ الْخُسِرُوْنَ لِمَصِيْرِهِمْ اللَّي النَّبَارِ الْمُوَيَّدَةِ

এই বলে যারা আল-কুরআনে বিশ্বাস করে না তারাই মিথ্যা উদ্ভাবন করে আর এরাই মিথ্যাবাদী। এ আয়াতটিতে "তুমি অবশ্যই মিথ্যা উদ্ভাবনকারী" তাদের এ বক্তব্যের প্রতিবাদ করতে গিয়ে 🗓 ও বক্তব্যের পুনরুক্তি ইত্যাদির মাধ্যমে يُوكْد বা জোর সৃষ্টি করা হয়েছে :

من كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بُعْدِ إِيْمَانِهِ إِلَّا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بُعْدِ إِيْمَانِهِ إِلَّا مَنْ اللَّهِ مِنْ بُعْدِ إِيْمَانِهِ إِلَّا مَنْ হয় আর সে তা উচ্চারণ করে বসে তবে তার চিন্ত স্মানে অবিচলিত থাকে সেই ধরনের ব্যক্তি ব্যতীত যারা ঈমান গ্রহণের পর আল্লাহকে অস্বীকার করে আর কফরির জন্য তাদের হৃদয় উন্মুক্ত করে দেয় অর্থাৎ আনন্দিত চিত্তে সে তা গ্রহণ করে নেয় তাদের উপর আপতিত হবে আল্লাহর ক্রোধ এবং তাদের জন্য রয়েছে মহাশান্তি। 🕳 🕰 এ 🌣 শব্দটি 🚉 অর্থাৎ উদ্দেশ্যবাচক বা 🚣 🛎 অর্থাৎ শর্তবাচক। এটার 🚅 অর্থাৎ বিধেয় বা জওয়াব এ স্থানে উহ্য। তা হলো वर्षा९ এएमत छना तरग्रदह छीया كُهُمْ وَعِبْدُ شَدِيْدُ অটার প্রতি وَلْكِنْ مَّنْ شَرَحَ ताका وَلْكِنْ مَّنْ شَرَحَ ইঙ্গিতবহ। 🚅 অর্থ উনাক্ত করে দেয়, প্রশন্ত করে দেয়।

المنتخبة المنافعة अर्था९ डेक हमिक विका रा जाता हेड़िकीतनत्त المنتخبير المنتخبير المنتخبير المنتخبير المنتخبير المنتخبير পরকালের উপর প্রাধান্য দিয়েছে তাকে গ্রহণ করে আর অবশ্যই আল্লাহ তা'আলা নিয়েছে। সত্য-প্রত্যাখ্যানকারী সম্প্রদায়কে সৎপথে পরিচালিত করেন না

> ১০৮, ওরাই তারা যাদের অন্তর, কর্ণ, চক্ষু আল্লাহ মোহর করে দিয়েছেন এবং তারাই তাদের নিকট হতে যা চাওয়া হয় সেই সম্পর্কে উদাসীন।

.৭ ১০৯. নিঃসন্দেহে তারা প্রকালে স্থায়ীভাবে জাহান্রামে যাওয়ার কারণে ক্ষতিগ্রস্ত হবে। র্নুর্ভু র্থ निः भरन्दरः ।

ा ١١٠. كُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِيْنَ هَاجَرُوا إِلَى الْمَدِيْنَةِ الْمَالِمَةِ اللَّهِ الْمَدِيْنَةِ الْمَالَمِيْنَةِ مِنْ بُعُد مَا فُتِنُوا عُذِّبُوا وَتَلَفَّظُوا بِالْكُفُر وَفِيْ قَرَاءَةِ بِالْبِنَاءِ لِلْفَاعِل أَيْ كَفَرُوا أَوْ فَتَنُوا النَّاسَ عَنِ الْإِيمَانِ ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا عَلَى الطَّاعَةِ إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بُعُدهَا أَيْ ٱلْفَتْنَةِ لَغَلُورٌ لَهُمْ رَّحِيْمُ بِهِمْ وَخَبُر إِنَّ الْأُولِي وَلَّ عَلَيْهِ خَبَرُ الثَّانية .

উচ্চারণ করার পর মদিনায় হিজবত করে অতঃপর জিহাদ করে এবং আনুগত্য প্রদর্শনে ধৈর্যধারণ করে নিত্য তেমের প্রতিপালক এই দবের পর এ নির্যাতনের পর তাদের প্রতি অবশ্যই ক্ষমাশীল তাদের বিষয়ে অতি দয়ালু। । আৰ্থ অৰ্থ নিৰ্যাতিত হয়ে। অপর এক কেরাতে এটা لَلْغَاعِلُ لِلْغَاعِلُ অর্থাৎ مَعْرُونْ বা কর্ত্বাচ্য রূপে পঠিত র্র্য়েছে। এম্তাবস্থায় এটার অর্থ হবে কৃফরি করে বা অপরাপর মানুষকে ঈমান হতে বাধা প্রদান করত ফিতনায় নিপতিত করে : এ আয়াতটির প্রথমোক্ত ্রা-এর 🎉 বা বিধেয় : উহ্য : দিতীয় الْغَنُورُ رُحْبُمُ वा विश्वाि (رُحْبُمُ ) তার প্রতি ইঙ্গিতবহ।

#### তাহকীক ও তারকীব

جَوَابُ شَرْط राला فَالُوْآ إِنَّمَا آنَتَ مُفْتَر आह شَرْطِبَّهُ (या : فَوَلَهُ إِذًا

। क्रांसन جُسْلَهُ مُعْتَرِفَ تَوْسِعْبَةٌ वरारात عَزَاءٌ في شَرْط वरारात : قَوْلُتُهُ وَاللُّهُ أَعْلَمُ سِمَا يُنَزَّلُ

व्यत - دَالْ अस्ति ٱلْتُكُسُ वशास اَلْرُزُحُ اَلْسُكَكُسٌ अर्थार إِضَافَةُ الْضَوْسُوبَ إِلَى الصِّفَةِ वशास : قَوْلَتُهُ وَأَحُ الْفَكُسُّ উপর পেশ এবং সাকিন উভয়টিই বৈধ

रसाद ، عَالٌ कराह ، عَالٌ वराह । वर्षार عَنَوَلُمُ वरा مُنَعَلِقٌ वरा مُنَعَلِقٌ يَنْوُلُهُ مُتَعَلِقٌ يَنَوْلُ

এর উপর। অধচ এ আডফ হরেছে على এর উপর। অধচ এ আডফ বৈধ নয়, কেননা এ উভয়টি : এর সাথে না إُعْرَابُ এর সাথে না عِلَتْ এর কেত্রে মিল রয়েছে না عَلَيْهِ وَاللّهِ এর সাথে না مُعْطُونُ عَلَيْهِ আতফ تَعْرُمُ مُطَابَقَتَ काख़र এখন مُعَابِقَة مُعْدِينًا رَهُدايَةً وَيُشَارَةُ अाठफ مُعَارِفًة काख़र এখন مُعَالِمُ مُطَابِقة عَيْمُ مُطَابِقة مُعَالِمة مُعَالِمة مُعَالِمة مُعَالِمة مُعَالِمة المُعَالِمة المُعَالة المُعَالِمة المُعَلِمُ المُعَالِمة المُعَالِمة المُعَالِم المُعَلِم المُعَلِمِينَا المُعَالِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَالِم المُعَلِم المُعَلِمُ المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُعَلِم المُع تَقْلِيلُ वर्ज उपत आरंप उपन अपत अर्ज करार्व (यर् عُضَارَاعُ के येपन مُضَارَعُ के يُعَلَّمُ لِلنَّمُ حُقِيْق -এর জন্য হয়ে থাকে, অথচ এখানে يَنْفُلُهُ এর অর্থ يَنْفُلُهُ -এর সাথে ফিলেঁ না এবং আল্লাহ তা আলার শানেরও ম্বাসিব ক্ खबादन मात कथा शला এই ता, এशान में हैं हैं - अंत कमा शलाह ، كَمُونُو اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ - كَمُونُ (अर्थ - अर्थ - عَمُولُهُ عَلَيْكُ

يُسْتُرُزُونَ اللّهِ عَلَيْ عَمُ مُعَلِّمُ وَاللّهِ عَمْلِكُونَ اللّهِ عَلَيْكُونَ اللّهِ عَلَيْكُونَ اللّهُ وها: अरे مُسْسُرُبُ الرّي الْعَجْمِ तरला عَجَيِينُ अरे عَجَيينُ अरे के को बहा को पनिव तन अरो के के के के के के ভাষী হওয়ার প্রতি নিসবতকৃত। যে ব্যক্তি আরবি ভাষা সম্পর্কে অজ্ঞ যদিও সে বিভন্ধভাষী হয়।

إِنَّمَا ٱنْتَ स्वादक शिक्त व्हात कारण्यता विकिन वहात कारण्यता विकिन वहात وَإِنَّ وَغَيْرِهِمَا বলে কুরআন অবতীর্ণ হওঁয়াকে অধীকার করেছিল, তাদের প্রতি উত্তরও বিভিন্ন بُنْكُرُ-এর সাথে দেওয়া হয়েছে। প্রথম ضَمين العَبَة والعَمَّة والعَمَّة عَالَمُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَى إِنَّ اللَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ والعَالِمَ والعَ العَمْرارُ बंदर عُمْرُ विर بُنْهُ وَ وَهُ مِنْ مُعْرُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ وَ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ যাহ্ছিল তা শেষ হয়ে গেল।

- अत यूर्श पृष्टि महावना तरग्रह- مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ विशाल : قَوْلَتُهُ مَنْ مُبْتَدَاً أُوْ شُرطيَّة

वंशात بَالْكُنْرِ -वंद मर्प्य ، لَ अनार रख़रह ।

উত্তর. र्शना এই या, ْ لَوَ بَا لَهُ अर्था रहारह । مَا يَعْمُ عَنْمُ عَنْمُ عَنْمُ اللّهِ अठी সেই সংশব্যের নিরসন যে, এখানে \* وَمُولُمُ بِمُعَنِّنَى طَابَتٌ اللّ

উত্তর. হলো এই যেঁ, مَنْدُرًا টা سُدْرًا অর্থে হয়েছে এবং এ কথার প্রতিও ইন্সিত করা হয়েছে যে, أَسُنْحُنْ টা মাফউল হতে স্থানান্তরিত হয়ে: عَبْيْنِ হয়েছে।

जर्थाए अथरम : قَوْلُهُ خَبِرُ إِنَّ الْأُوْلَى الْخِيرِ अर्थाए अथरम : قَوْلُهُ خَبِرُ إِنَّ الْأُوْلَى الْخِير قام अवत उथाएक : قَوْلُهُ خَبِرُ إِنَّ الْأُوْلَى الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِيرِ الْخِير

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

اَعُوْدُ وَاللَّهِ الْحَ الْحَالَ الْهِ اَلْحَ الْحَالُ الْهِ الْحَ الْحَ وَالْمَا الْهِ الْحَ الْحَ الْحَ الْحَ পড়ার নির্দেশ ছিল। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, শয়তান কুরআন তেলাওয়াতের সময় মানুষের মনে কুমন্ত্রণা দিয়ে থাকে। আলোচ্য আয়াতসমূহে শয়তানের এমনি ধরনের কুমন্ত্রণার জওয়াব দেওয়া হয়েছে।

নবুমত সম্পর্কে কান্দেরদের সন্দেহের তিরন্ধারপূর্ণ জন্তয়াব : যখন আমি কোনো আয়াত অন্য আয়াতের স্থলে পরিবর্তন করি, 

অর্থাৎ এক আয়াতকে শব্দগত অথবা অর্থগতভাবে রহিত করে তৎস্থলে অন্য আদেশ দেই। অথচ আল্লাহ তা আলা যে আদেশ

প্রথমবার অথবা দ্বিতীয়বার। প্রেরণ করেন তার উপযোগিতা ও তাৎপর্য। তিনিই ভালো জানেন [যে, যাদেরকে এ আদেশ

দেওয়া হয়েছে, তাদের অবস্থা অনুযায়ী এক সময়ে এক উপযোগিতা ছিল, অতঃপর অবস্থার পরিবর্তনে উপযোগিতা ও তাৎপর্য

অন্যরূপ হয়ে গেছে। তথন তারা বলে, [নাউমুবিল্লাহ!] আপিন [আল্লাহর বিরুদ্ধে] মনগড়া উক্তি করেন [নিজের কথাকে আল্লাহর

মাথে সম্পর্কযুক্ত করে দেন। তা না হলে আল্লাহর আদেশ হলে তা পরিবর্তন করা কি প্রয়োজন ছিলং আল্লাহ কি পূর্বে

জানতেন না; তারা এ বিষয়ে চিন্তা করে না যে, মাঝে মাঝে সব অবস্থা জান থাকা সম্বেও প্রথম অবস্থায় প্রথম আদেশ দেওয়া

হয় এবং দ্বিতীয় অবস্থা দেখা দেওয়ার কথা যদিও তথন জানা থাকে, কিছু উপযোগিতার তাগিদে তথন দ্বিতীয় অবস্থার আদেশ

বর্ণনা করা হয় না; বরং অবস্থাটি যখন দেখা দেয়, তথনই তা বর্ণনা করা হয়। উদাহরণত ভাক্তার এক ওয়ুধ মনোনীত করে

এবং সে জানে যে, এটা ব্যবহার করলে অবস্থা পরিবর্তিত হবে এবং অন্য ওয়ুধ দেওয়া হবে। কিছু রোগীকে প্রথমেই সব

বিবরণ বলে না। কুরআন ও হাদীসেও বিধিবিধান রহিত করার স্বন্ধপ তাই। যে ব্যক্তি এ স্বরূপ সম্পর্কে অবগত নয়, সে

শয়তানের প্ররোচনায় নসখ অর্থাৎ রহিতকরণকে অস্বীকার করে। এজনাই এর জবাবে আল্লাহ তা আলা বলেন, রাস্পুক্লাহ 🚐 মনগড়া কথা বলেন না) বরং তাদেরই অধিকাংশ লোক মুর্ব [ফলে বিধিবিধানের রহিতকরণকে যুক্তি-প্রমাণ ছাড়াই মাল্লাহর কালাম হওয়ার পরিপন্থি মনে করে।], আপনি (তাদের জবাবে) বলে দিন- (এ কালাম আমার রচিত নয়: বরং) একে পবিত্র আত্মা [অর্থাৎ জিবরাঈল] পালনকর্তার পক্ষ থেকে তাৎপর্যের প্রেক্ষাপটে আনয়ন করেছেন, [তাই এটা আল্লাহর কালাম। বস্তুত বিধানের পরিবর্তন তাৎপর্য ও উপযোগিতার তাগিদে হয়। এই কালাম এজন্য প্রেরিত হয়েছে] যাতে 🗦 মানদারদেরকে [ঈমানের উপর] দৃঢ়পদ রাখেন এবং মুসলমানদের জন্য হেদায়ত ও সুসংবাদ [-এর উপায়] হয়ে যায়। (এরপর কাফেদের আরও একটি অনর্থক সন্দেহের জবাব দেওয়া হচ্ছে যে] আমি জানি, তারা [অন্য একটি ভ্রান্ত কথা] আরও বলে যে, তাকে তো জনৈক ব্যক্তি শিক্ষা দান করে (এতে একজন অনারব, রোমের অধিবাসী কর্মকারকে বুঝানো হয়েছে। তার নাম বাল'আম অথবা মকীস। সে রাস্লুল্লাহ 🚌 -এর কথাবার্তা মনোযোগ দিয়ে খনত। তাই সে মাঝে মাঝে তাঁর কাছে বসত। সে ইঞ্জিল ইত্যাদি গ্রন্থও কিছু কিছু জানত। এ থেকেই কাফেররা রটিয়ে দেয় যে, এ ব্যক্তিই মুহাম্মদকে কুরআনের কালাম শিক্ষা দেয়। -[দূররে মনসূর] আল্লাহ তা'আলা এর জবাব দিয়েছেন যে, কুরআন শব্দ ও অর্থের সমষ্টিকে বলা হয়। তোমরা যদি কুরআনের অর্থ ও তত্ত্ব ক্রদয়ঙ্গম করতে সক্ষম না হও, তবে কমপক্ষে আরবি ভাষার উচ্চমান অল্কার সম্পর্কে তো অনবগত নও। অডএব তোমাদের এতটুকু বোঝা উচিত যে, যদি ধরে নেওয়া যায়, কুরআনের অর্থ– ভাগ্গার এই ব্যক্তি শিখিয়ে দিয়েছে, তবে কুরআনের ভাষা ও ভার অনুপম অলঙ্কাকার, যার মোকাবিলা করতে সমগ্র আরব অক্ষম- কোখেকে এসে গেলঃ কেননা। যার দিকে তারা ইন্সিত করে, তার তাষা অনারব এবং এ কুরআনের ভাষা সুস্পষ্ট আরবি ৷ [কোনো অনারব ব্যক্তি এমন বাক্যাবলি কিরূপে রচনা করতে পারে? যদি বলা হয় যে, বাক্যাবলি রাস্লুল্লাহ 🚃 রচনা করে থাককেন, তবে ঐ চ্যালেঞ্জ দারা এর পুরোপুরি জবাব হয়ে গেছে, যা সূরা বাকারায় বর্ণিত হছেে যে, রাসূলুক্সাহ 🚐 আল্লাহর আদেশে স্বীয় নবুয়ত ও কুরআনের সত্যতার মাপকাঠি এ বিষয়কেই স্থির করেছিলেন যে, তোমাদের বক্তব্য অনুযায়ী কুরআন মানবরচিত কালাম হলে তোমবাও তো মানুষ এবং অনুপম ভাবালক্কারের দাবিদার। অতএব তোমরা তদনুরূপ কালাম বেশি না হোক এক আয়াত পরিমাণেই লিখে আন ৷ কিন্তু সমগ্র আরব তাঁর বিরুদ্ধে যথাসর্বস্থ বিসর্জন দিতে প্রকৃত থাকা সত্ত্বেও এ চ্যালেঞ্চ গ্রহণ করতে সাহস পায়নি। এরপর নবুয়ত অস্বীকারকারী এবং কুরআনের বিরুদ্ধে আপত্তি উত্থাপনকারীদেরকে কঠোর ভাষায় ইশিয়ার করা হয়েছে যে,] যারা আল্লাহর ত য়াতের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে না, তাদেরকে আল্লাহ কখনো সূপথে আনবেন না এবং তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি। [এরা যে আপনাকে, নাউযুবিল্লাহ- মিথ্যা কালাম রচয়িতা বলছে] মিথ্যা রচনাকারী তো তারাই যারা আল্লাহর আয়াতসমূহের উপর বিশ্বাস রাখে না এবং এরা পুরোপুরি মিধ্যাবাদী।

ভাকে এক ব্যক্তি শিক্ষা দিয়ে থাকে।" বলাবাহলা, কাফেররা জন্ধ বিষেধে মেতে উঠেছিল, তাই এমন ভিবিত্তীন, জারুত্বি কথা তারা বলেং । তারে এক ব্যক্তি শিক্ষা দিয়ে থাকে।" বলাবাহলা, কাফেররা জন্ধ বিষেধে মেতে উঠেছিল, তাই এমন ভিবিত্তীন, জারুত্বি কথা তারা বলেংহ। যার সম্পর্কে তারা একথা বলে ইন্দিত করতে, সে ব্যক্তিটি কেঃ আন্ধ পর্যন্ত কেউ তাকে চিহ্নিত করতে পারেনি। আল্লামা বগতী (র.) লিখেছেন, যে ব্যক্তি সম্পর্কে তারা এ মিথ্যা কথা বলত, তাকে নির্দিষ্ট করে কেউ এ পর্যন্ত তার নাম ঠিকানা বলেনি তবে ইবনে জারীর মসনদে অতি দুর্বল সনদে হ্যরত আশুল্লাহ ইবনে আরাস (রা.)-এর কথার উদ্বৃত্তি দিয়েছেন। মক্কা মুয়াযথায়ায় সে যুগে এককান্মরর ব্রিষ্টান গোলাম ছিল, তার নাম ছিল বালআম। পেশার দিক থেকে সে ক্ষিপ্ত এককান কামার। হয়বত রাস্পুরাহ 

—এর সত্তে বালআমের কোনো সময় কথাবার্তা হতো। তাই কাক্ষেরা বলত লাগল, এই বালআমেই তাকে কুরআন শিক্ষা দেয়।

হয়রত ইকরিয়া (র.) বলেছেন, বনী মূণীরার ইয়াইশা নামক একজন গোলাম ছিল। হজুর 🌐 তাকে কুরআন শিকা দিতেন। কাকেররা বলতে লাগল, এ ইয়াইশাই তাঁকে কুরআন শিকা দের।

ইমাম ফররা বলেছেন, হুয়াইতব ইবনে আন্দুল ওয়য়ার আয়েল নামক এক গোলাম ছিল। সে অনারবি ভাষার কথা বলত। কোনো কোনো কাকের বলত যে তিনি আয়েল খেকেই কুরআন নিখে নেন। অবলেধে আয়েল ইসলাম গ্রহণ করেছিলেন এবং সুপুঢ় ঈমানের অধিকারী হয়েছিলেন।

হযরত ইবনে ইসহাক (র.) বর্ণনা করেন, হযরত রাস্লে আকরাম ক্রা একজন রুমী ঈসায়ী গোলামের সঙ্গে কথা বলতেন, তার নাম ছিল জরর। সে বনীল হজরম গোত্রের এক ব্যক্তির গোলাম ছিল সে কিতাব পত্র পাঠ করতে পারত। আব্দ্বাহ ইবনে মুসলিম হাজরামী বর্ণনা করেন, আমাদের দৃটি ইয়ামনী গোলাম ছিল। একজনের নাম ছিল ইয়াছার, আরেকজন ছিল জরর। তারা উভয়ে মক্কায় তরবারি তৈরি করত এবং তাওরাত ইঞ্জিল পাঠ করত। কখনো কথনো হযরত রাস্লুল্লাহ ক্রা তাদের দিক দিয়ে অতিক্রম করতেন, তাদেরকে তাওরাত ইঞ্জিল পাঠ করতে দেখে তিনি তা তা শ্রবণ করতেন। ইবনে আবি হাতেম হুসাইন ইবনে আবুল্লাহর সুত্রে একথাই বর্ণনা করেছেন।

যাহহাক (র.) বর্ণনা করেছেন, দুর্বৃত্তরা যখন হজুর 🚟 -কে কষ্ট দিত, তখন তিনি এ দু ব্যক্তির সঙ্গে বসতেন এবং তাদের কথায় তিনি সান্ত্রনা লাভ করতেন। মুশারিকরা বলতে লাগল, মুহাম্মদ 🚟 এ দু ব্যক্তি থেকেই এসব কথা শিক্ষা করেন, তখন আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়। আল্লাহ পাক মুশারিকদের মিথ্যা কথার প্রতি উত্তরে ইরশাদ করেছেন।

-[তাফসীরে ইবনে মাযহারী, খ. ৬, পু. ৪৩৮]

তারা যার প্রতি ইঙ্গিত করে তার ভাষা অনারবি, অথচ এ কিতাব শ্লষ্ট আরবি ভাষায় রয়েছে। কোনো কোনো তাফসীরকার লিখেছেন, 'আয়েশ' ছিলেন রুমী নওমুসলিম। পূর্বে ঈসায়ী ছিল। ইঞ্জিলের শিক্ষা সম্পর্কেও তার ভালো ধারণা ছিল। হযরত রাসূলে কারীম — এর কথাবার্তা তিনি অত্যন্ত মনোযোগ সহকারে প্রবণ করতেন। এজন্য তিনি কথনো কথনো তাঁর আবাসস্থলে গমন করতেন। তথু এ কারণেই কাচ্ছেররা বলত যে, এ ব্যক্তির নিকটই তিনি কুরআন করীম শিক্ষা করতেন। অন্য বর্ণনায় রয়েছে যে, এরা দুজন গোলাম ছিল। কাফেররা তাদের সম্পর্কে একথা বলত। একবার কাফেররা তাদেরকে জিজ্ঞাসা করেছিল তোমরাই কি মুহাম্মন — কুরআন শেখাওং তারা বলল, আমরা তাকে কি করে শেখাবং বরং আমরাই তাঁর নিকট শিখি। এতদসত্ত্বেও তারা বলত— তাঁক নিকট শিক্ষা নির্বাচ শিক্ষা দিয়ে যায়।' তাকে একজন মানুষ এসে শিক্ষা দিয়ে যায়।'

মূলত পবিত্র কুরআনের ভাষার অলঙ্কার এবং মাধুর্য, নতুন নতুন তথ্য এবং ভাৎপর্যমণ্ডিত শিক্ষা দেখে তারা বিশ্বিত হতো এবং কে প্রিয়নবী ﷺ -কে এসব শিক্ষা দিত তার অনুসন্ধান করতে থাকত ৷ ঐ অবস্থায় কখনো একজনের নাম বলত, কখনো আরেক জনের নাম বলত ৷ –িতাফসীরে মাজেদী; খ. ১, পৃ. ৫৭১]

আল্লামা ইবনে কান্থীর (র.) লিখেছেন, ওবায়দুল্লাহ ইবনে মুসলিম বলেছেন, রুমের অধিবাসী দু ব্যক্তি তাদের নিজেদের ভাষায় ইঞ্জিল পাঠ করত। কখনো হজুর 🚃 ঐ পথ দিয়ে অতিক্রম করতেন। তারা যদি ইঞ্জিল পাঠ করত তবে তিনি তা শ্রবণ করতেন। এতেই মুশরিকরা এ শুজব রটিয়ে দেয় যে, প্রিয়নবী 🚃 এদের থেকে কুরআন শিক্ষা করেন।

হযরত সাঈদ ইবনে মুসাইয়্যের (র.) বর্ণনা করেন, কাফেরদের এক ব্যক্তি ইসলাম গ্রহণের পর ওহী লিপিবন্ধ করত। কিছু পরে সে মুরতাদ হয়। সে এসব আপত্তিকর কথা রটায়। –[তাঞ্চসীরে ইবনে কাছীর; পারা ১৪, পৃ. ৫৮]

ভান কুলি কালাম উন্তারণ করতে বাধ্য করা হয়. যদি প্রবল বিশ্বাস থাকে প্রমাণিত হয় যে, যে ব্যক্তিকে হত্যার হ্মকি দিয়ে কুফরি কালাম উন্তারণ করতে বাধ্য করা হয়, যদি প্রবল বিশ্বাস থাকে যে, হুমকিদাতা তা কার্যে পরিণত করার পূর্ণ ক্ষমতা রাখে, তবে এমন জবরদন্তির ক্ষেত্রে সে যদি মুখে কুফরি কালাম উন্তারণ করে, তবে তাতে কোনো শুনাহ নেই এবং তার প্রী তার জন্য হারাম হবে না। তবে শর্ত এই যে, তার অন্তর ঈমানে অটল থাকতে হবে এবং কুফরি কালামকে মিধ্যা ও মন্দ বলে বিশ্বাস করতে হবে। —[ভাফসীরে কুরতুরী, মাযহারী]

আলোচ্য আয়াতটি কতিপয় সাহাবী সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়, খাঁদেরকে মুশরিকরা গ্রেফতার করেছিল এবং হত্যার হুমকি দিয়ে কুফরি অবলয়ন করতে বলেছিল।

যারা গ্রেফতার হয়েছিলেন, তারা ছিলেন হয়রত আত্মার, তদীয় পিতা ইয়াসির, মাতা সুমাইয়্যা, সুহায়েব, বেলাল এবং থাকাব (রা.)। তাঁদের মধ্যে হয়রত ইয়াসির ও তদীয় সহধর্মিণী সুমাইয়্যা কুফরি কালাম উক্ষারণ করতে সম্পূর্ণ অস্বীকার করেন। হয়রত ইয়াসিরকে হত্যা করা হয় এবং হয়রত সুমাইয়্যাকে দু উটের মাঝখানে বেঁধে উট দুটিকে দুদিকে হাঁকিয়ে দেওয়া হয়। ফলে তিনি দ্বিথণ্ডিত হয়ে শহীদ হন। এ দুজন মহাথ্যাই ইসলামের জন্য সর্বপ্রথম শাহাদত বরণ করেন। এমনিভাবে হয়রত

খাব্বাবও কৃষ্ণেরি কালাম উচ্চারণ করতে অস্বীকার করে হাসিমুখে শাহাদাত বরণ করে নেন। তাঁদের মধ্যে হযরত আমার প্রাণের ভয়ে কুফরির মৌখিক স্বীকারোক্তি করলেও তাঁর অন্তর ঈমানে অটল ছিল। শক্রুর কবল থেকে মুক্তি পেয়ে তিনি যখন রাসুলুল্লাহ 😅 -এর খেদমতে উপস্থিত হন, তখন অত্যন্ত দুঃখের সাথে ঘটনাটি বর্ণনা করেন। রাসুলুল্লাহ 😅 তাঁকে জিজেস করলেন, তুমি যখন কুফরি কালাম বলেছিলে, তখন তোমার অন্তরের অবস্থা কি ছিলঃ তিনি আরজ করলেন, আমার অন্তরে ঈমানের উপর স্থির এবং অটল ছিল : তখন রাসুলুলাহ 🚌 তাঁকে আশ্বাস দেন যে, তোমাকে এজন্য কোনো শান্তি ভোগ করতে হবে না। রাসূলুরাহ 🚎 -এর এ সিদ্ধান্তের সত্যায়নে আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হয়।

জোরজবরদন্তির সংজ্ঞা ও সীমা : اِكْرَا -এর শাদিক অর্থ এই যে, কোনো ব্যক্তিকে এমন কথা বলতে অথবা এমন কাজ করতে বাধ্য করা, যা বলতে বা করতে সে সমত নয় ৷ এরূপ জোরজবরদন্তির দুটি পর্যায় রয়েছে–

- ১. মনে-প্রাণে তাতে সম্বত নয়, কিন্তু এমন অক্ষমও অবশ্যও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকহবিদদের পরিভাষায় এ खंदाक وَكُرَاءٌ غَيْرٌ مُلْجِيْ वला হয়। এরপ জবরদন্তির কারণে কৃষ্ণরি বাক্য অথবা কোনো হারাম করা জায়েজ নয়। তবে কোনো কোনো খুঁটিনাটি বিধানে এর কারণেও কিছু প্রতিক্রিয়া প্রমাণিত হয়। যার বিস্তারিত বিবরণ ফিকহশাল্লে বর্ণিত রয়েছে।
- ২, জোরজবরদন্তির দিতীয় পর্যায় হচ্ছে এমন অক্ষম ও অপারণ করে দেওয়া যে, সে যদি জোরজবরদন্তিকারীদের কথামতো কাজ না করে, তবে তাকে হত্যা করা হবে কিংবা তার কোনো অঙ্গহানি করা হবে। ফিকহবিদদের পরিতাষায় এ পর্যায়কে أَخُرُأَهُ مُلْجِيْ वना হয়। এর অর্থ হচ্ছে এমন জ্বোরজবরদন্তি, যা মানুষকে ক্ষমতাহীন ও অক্ষম করে দেয়। এমন জবরদন্তির অবস্থায় অন্তর ঈমানের উপর স্থির ও অটল থাকার শর্তে মুখে কুফরি কালিমা উচ্চারণ করা জায়েজ। এমনিতাবে কাউকে হত্যা করা ছাড়া অন্য কোনো হারাম কাজ করতে বাধ্য করলে তা করলেও কোনো গুনাই নেই।

কিছু উভয় প্রকার জোরজবরদন্তির মধ্যে শর্ভ এই যে, হুমকিদাতা যে বিষয়ের হুমকি দেয়, তা বাস্তবায়নের শক্তিও তার থাকতে হবে এবং যাকে হুমকি দেওয়া হয়, তার প্রবল ধারণা থাকতে হবে যে, সে যদি তার কথা না মানে, তবে যে বিষয়ের **হুমকি দিচ্ছে, তা অবশ্যই বান্তবায়িত করে ফেলবে। -[তাফসীরে মাযহারী]** 

লেনদেন দু প্রকার। ১. যাতে আন্তরিকভাবে সম্মতি অপরিয়ার্থ যেমন কেনাবেচা, দান-খয়রাত ইত্যাদি। এতলোতে আন্তরিকভাবে সমত হওয়া শর্ত। কুরআন বলে– تركين يُمَانُ مَنْ تَرَاضٍ مُنْكُمْ عَنْ تَرَاضٍ مُنْكُمْ اللهِ اللهُ يَعْلَمُ عَنْ تَرَاضٍ مُنْكُمْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال वर्थां कर्थां कर्यान सूत्रलमात्मद मान शनान रग्न ना, य পर्यंख त्म मात्मद बूनिएं का निर्देक त्रियेक ना र्रग्न تَغْسَ مِنْهُ

- এ জাতীয় লেনদেন যদি জোর-জবরদন্তির মাধ্যমে করা হয়, তবে শরিয়তের আইনে তা অগ্রাহ্য হবে। জ্ঞোর-জবরদন্তির অবস্থা কেটে গেলে যখন সে স্বাধীন হবৈ– জোর-জবরুদন্তির অবস্থায় কৃত কেনাবেচা অথবা দান-খয়রাভ ইচ্ছা করুলে সে বহালও রাখতে পারে, না হয় বাতিলও করে দিতে পারে।
- ২. কিছু কান্ধ ও বিষয় এমনও রয়েছে যেতলো তথু মূখের কথার উপর নির্ভরশীল। ইচ্ছা, সম্বতি, খুশি ইত্যাদি শর্ত নয় যেমন

বিয়ে, তালাক, তালাক প্রত্যাহার, গোলাম মুক্তকরণ ইত্যাদি। এ জ্বাতীয় ব্যাপার সম্পর্কে হাদীসে বলা হয়েছে-কিন্তু ক্রিটিন ক্রিটিনিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিন ক্রিটিনিন ক্রিটিন ক্রিটিনিন ক্রিটিনিন ক্রিটিনিন ক্রিটিনিন ক্রিটিনিন করে নেয় হাসি-ঠাটার ছলে হলেও এবং অন্তরে বিয়ে, তালাক ও তালাক প্রত্যাহারের ইচ্ছা না থাকলেও মুখের কথা ছারা বিয়ে সম্পন্ন হয়ে যাবে, তালাক হয়ে যাবে এবং প্রত্যাহারও গুদ্ধ হবে ৷ 🗕 ভাষ্ণসীরে মাযহারী]

ইমাম আ'যম আৰু হানীফা, শা'বী, যুহরী, নখয়ী ও ক্তোদাহ (র.) প্রমুখ বলেন, জবরদন্তির অবস্থায় যদিও সে তালাক দিতে আন্তরিকভাবে সন্মত ছিল না, অক্ষম হয়ে তালাক শব্দ বলে দিয়েছে, তবুও তালাক হয়ে যাবে। কারণ, তালাক হওয়ার সম্পর্ক তথু তালাক শব্দ বলে দেওয়ার সাথে- মনের ইচ্ছা ও মনন শর্ত নয় যেমন পূর্বোক্ত হাদীস থেকে প্রমাণিত হয়েছে।

কিছু ইমাম পাকেয়ী, হবরত আলী ও ইবনে আব্বাস (রা.)-এর মতে জ্বরনত্তি অবস্থায় তালাক হবে না। কেননা হাদীসে আছে, سَنْ مُعْنَ ٱصَّنِي الْخَطَّاءُ وَالنِّسْبَانَ وَمَا اسْتَكَرَّمُوا عَلَيْهِ আছে, مَنْ أُصِّينَ الْخَطَّاءُ وَالنِّسْبَانَ وَمَا اسْتَكَرَّمُوا عَلَيْهِ अषीर আমার উন্নত থেকে ভূক, বিশ্বৃতি এবং যে কাজে তাদেরকে বাধ্য করা হয়, সব তুলে নেওয়া হয়েছে :

ইমাম আবৃ হানীফা (র.) -এর মতে এ হাদীসটি পরকালীন বিধানের সাথে সম্পৃত। অর্থাৎ ভূল-বিশ্বৃতির কারণে অথবা জবরদন্তির অবস্থায় কোনো কথা অথবা কাজ শরিয়তের বিরুদ্ধে করে বা বলে ফেললে সেজন্য কোনো কানাহ হবে না দুনিয়ার বিধান এবং এ কাজের অবশ্যঞ্জাবী পরিণতি, এগুলোর প্রতিফলন অনুভূত ও চাক্ষুস। এর প্রতিফলনের কারণে দুনিয়ার যেসব বিধান হওয়া সম্ভব, সেগুলো অবশাই হবে। উদাহরণত একজন অন্যজনকে ভূলবশত হত্যা করলে। এখানে হত্যার গুলাহ এবং পরকালের শান্তি নিশ্চয়ই হবে না। কিন্তু হত্যার চাক্ষ্মস পরিণতি অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির প্রাণ বিয়োগ যেমন অবশাই হয়, তেমনি এর শরিয়তগত পরিণতিও সাবাস্ত হবে যে, তার প্রী ইন্ধতের পর পুনর্বিবাহ করতে পারবে এবং তার ধনসম্পত্তি উত্তরাধিকারীদের মধ্যে বন্টন করা হবে। এমনিভাবে যখন তালাক, তা প্রত্যাহার ও বিবাহের শব্দ মুখে বলে দেয়, তখন তার শরিয়তগত পরিণতিও প্রতিফলিত হয়ে যাবে। –[তাফসীরে মাযহারী, কুরতুবী]

ं याता অত্যাচারিত উৎপীড়িত হওয়ার পর হিজরত के اَثَّ رَبَّكَ لِللَّذِيْنَ هَاجُرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتَنَوْا করেছে, এরপর আল্লাহর রাহে জেহাদ করেছে ও সবর অবলম্বন করেছে। এসব কিছুর পর [হে রাস্ল!] নিশ্য আপনার প্রতিপালক অত্যন্ত ক্ষমাশীল, অতীব দয়াবান।

যারা আল্লাহ পাকের অবাধ্য, কাফের, মুশরিক এবং মুরতাদ তাদের অবস্থা এবং পরিণাম বর্ণিত হয়েছে পূর্ববর্তী আয়াতে। আর যারা কাফেরদের দ্বারা অত্যাচারিত-উৎপীড়িত হয়েছে এবং এরপর নিজের ভিটামাটি এমনকি প্রিয় মাতৃভূমি ছেড়ে হিজরত করেছে, কাফেরদের বিরুদ্ধে জেহাদ করেছে, শত নির্যাতন সত্ত্বেও সবর অবলম্বন করেছে, এ আয়াতে তাদের জন্য মাগফেরাত এবং রহমতের সসংবাদ প্রদান করা হয়েছে।

মন্ধা মুয়াযযমায় যখন সর্বপ্রথম প্রিয়নবী হান মানুষকে ইসলামের দিকে আহ্বান করেন, তখন তাঁর আহ্বানে সাড়া দেওয়ার হলে মন্ধাবাসী ওধু যে তাঁর বিরোধিতা করল তাই নয়; বরং প্রিয়নবী হান ও সাহাবায়ে কেরমের প্রতি অকথ্য নির্বাতন ওক করল। কোনো সামার বী আমানুষিক নির্বাতনের কারণে বেইশ হয়ে যেতেন। কখনো অমানুষিক নির্বাতনের কারণে আনিছা সাস্ত্রেও প্রাণ রক্ষার তাপিদে কুফরি বাক্য উচ্চারণ করতে বাধ্য হতেন। যখন এমন বিপদ সাময়িকভাবে লাঘব হতো তখন ঐ ক্রটির জন্য অত্যন্ত অনুতপ্ত ও ব্যথিত হতেন। তাঁরা অবশেষে হিজরত করেন মদিনা মুনাওয়ারায়, আলোচ্য আয়াতে তাঁদের জন্যে বিশেষ সুসংবাদ রয়েছে। কেননা তাঁরা ইসলাম এহণের কারণে কাফেরদের দ্বারা চরম নির্বাতন ভাগ করেছেন। এরপর তাঁরা হিজরত করেহেন এবং কাফেরদের বিক্সদ্ধে জহাদ করেছেন, অত্যন্ত ধৈর্য এবং সহনশীলতার পরিচয় দিয়েছেন। তাই তাদের জন্য এ সুসংবাদ যে আল্লাহ পাক অত্যন্ত ক্ষমাশীল, তাঁদের ক্রটি-বিচ্যুতি তিনি ক্ষমা করবেন এবং তিনি অত্যন্ত দ্বাবান।

অনুবাদ :

عَنْ نَفْسِهَا لَا يَهِمُّهَا غَيْرُهَا وَهُوَ يَوْمَ الْقِينُمِةِ وَتُوفُّى كُلُّ نَفْسٍ جَزَاءً مَّا عَملَتْ

وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا .

مَكَّةً وَالْمَرَادُ اَهْلُهَا كَانَتُ أُمنَةً مِنَ. الْغَارَاتِ لَا تُهَاجُ مُطْمَئِنَّةً لَا يُحْتَاجُ إِلَى ِّ الْإِنْ يَقَالِ عَنْهَا لِلصَّيْقِ أَوْ خَوْفٍ يَأْتِيلُهَا رِذْقُهَا رَغَدًا وَاسِعًا مِنْ كُلُّ مَكَانَ ۗ فَكَفَرَتْ بِإَنْعُمِ اللَّهِ بِتَكْذِيْبِ النَّبِيِّ ﷺ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوْعِ فَقَحَطُوا سَبِّعَ \* بِينيُّنَ وَالْخَوْفِ بِسَرَايَا النَّبِيِّي ﷺ بعا إِ كَانُوا يَصْنَعُونَ .

😄 الله برول مَنهُم مُحَمَّدُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال فَكَذَّابُوهُ فَاخَذَهُمُ الْعَذَابُ الْجُوعَ وَالْخُوفَ وَهُمُ ظُلْمُونَ .

. ١١٤١٤ فَكُلُوا آيُهُا الْمُؤْمِنُونَ مِمًّا رَزَفَكُمُ اللُّهُ حَلْلًا طَيَّبًا وَاشْكُرُواْ يَعْمَتَ اللَّهِ إِنْ كُنتُم الَّاهُ تَعْبُدُونَ .

स्त्रित कथा रा<u>प्ति श्रराह तिक तिक اذك</u>ر يَوْمَ تَأْتِيْ كُلِّ نَفْس تَجَادلُ تُجَامُ : <u>সমর্থনে বিতর্ককারী যুক্তি প্রদর্শন করে উপস্থিত হবে।</u> সেদিন তার অন্য কারো চিন্তা হবে না। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন আর প্রত্যেককে তার কৃতকর্মের পূর্ণ] প্রতিফল দেওয়া হবে এবং তাদের প্রতি বিন্দুমাত্রও জুপুম করা হবে না :

. ١١٢ عند وَضَرَبَ اللَّهُ مَشَلًا وَيَبِدُلُ مِنْهُ قَالَعَ عَلَيْهُ مِنْ لَا يَعِبُدُلُ مِنْهُ قَالَةً ه মকানগরীর অর্থাৎ সেখানের অধিবাসীদের যা ছিল সকল লুষ্ঠন ও উসকানি-উত্তেজনা হতে নিরাপদ ও নিশ্বিত্ত ভয়-ভীতি বা স্থান সংকীর্ণতার দরুন তথা হতে অন্যত্র গমনের প্রয়োজন ছিল না সর্বাদিক হতে সেখানে আসত প্রচুর জীবনোপকরণ: অতঃপর তারা রাসল 🚐 -কে অস্বীকার করত আল্লাহর অনুগ্রহ অস্বীকার করল, ফলে, তাদের কৃতকর্মের কারণে আল্লাহ তাদেরকে ক্ষুধা এবং রাসুল 🚐 প্রেরিত যোদ্ধা বাহিনীর ভীতির অস্বাদ ভোগ করালেন। একাধারে সাত বছর তারা দুর্ভিক্ষে নিপ্তিত ছিল। ें वा अमािषिक भन। اللهُ عَلَيْ वा अमािषिक भन। اللهُ عَلَيْ वा अमािषिक भन। اللهُ إِنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ স্থানে অর্থ প্রচর।

> এসেছে তাদের হতে কিন্তু তারা তাঁকে অুখীকার করল। ফলে, তাদেরকে ক্ষধা ও ভীতির শান্তি পাকডাও করল আর ভারা ছিল সীমালজ্ঞনকারী।

হে ম'মিনগণ! আত্মাহ তোমাদেরকে জীবনোগৰুৰণ দিল্লেয়ছেন তন্মধ্যে যা বৈধ ও পৰিত্ৰ ডা তোমরা আহার কর এবং তার অনুহাহের ক্তঞ্জতা প্রকাশ কর, সত্যিই যদি তোমরা ইবাদত কর।

अश्वर ख्वाहर खरगाई एजामारमत करना होताम करतरहन. إنَّمَا حُرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدُّمْ وَلُخْم البخنزيس وَمَا أُحِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَعَنِ اضْطُرَّ غَبْسَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللَّهُ

لِوَصْف اَلْسِنَتِكُمُ الْكَذِبَ هُذَا حَلًا ۗ وُّهٰذَا حَرَامٌ لِمَا لَمْ يُحِلُّهُ اللَّهُ وَلَمْ يُحَرَّمُهُ لِتَفْتُرُوا عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُ م بنسبَة ذلكَ إِلَيْهِ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكُذَبُ لا بُفْلِحُونَ.

لَهُمْ مَنَاءً قَلِيلٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابُ أَلِيْهُ مُؤْلِمٌ.

مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ ء فِي أَيْد وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفْر إلى أخِرهَا وَمَا ظَلَمْنُهُمْ بِتَحْرِيْمِ ذُلِكَ وَلْكُنْ كَانُوْا أَنْ فُسَهُمْ يَظُلُمُونَ بارْتكاب الْمعَاصِي الْمُوجَبَة لِذٰلِكَ.

بجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُواْ رَجَعُوا مِنْ بُعْدِ ذٰلِكَ وَأَصْلُحُوا عَمَلَهُمْ إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعَدَهَا أَيُّ الْجَهَالَةِ أَوِ التَّوْبَةِ لَغَفُورٌ لَهُمْ رُّحَيْمٌ بهمْ. মতবস্তু, রক্ত, শৃকর-মাংস এবং যা জবাইকালে আল্লাহর পরিবূর্তে অন্যের নাম নেওয়া হয়েছে তা তবে কেউ অন্যায়কারী কিংবা সীমালজ্ঞানকারী না হয়ে অনন্যোপায় হলে আল্লাহ তো অবশ্যই ক্ষমাশীন পরম দয়ালু।

يُعْ اللَّهِ اللَّ প্রতি মিথ্যারোপ করার জন্য যা তিনি হালাল করেননি তা তাঁব প্রতি সম্পর্কিত করে তা হালাল এবং যা তিনি হারাম করেননি তা তাঁর প্রতি আরোপ করে অ হারাম বলো না। যারা আল্লাহ সম্বন্ধে মিথ্যা রচনা করবে তারা অবশ্যই সফলকাম হবে না। لمَا تُصنُ ৰা مَضْدَرِيَّهُ वाजात مَا अपात الْسِنَيُّكُمُ الْكَذِبَ ক্রিয়ার উৎসবাচক শব্দ। অর্থ তোমাদের জিহ্বার মিথ্যা বিবরণের কারণে :

> ১४ ১১৭, তাদের সুখ-সজোগ দুনিয়ায় সামান্য দিনের এবং প্রকালে তাদের জন্য রয়েছে মর্মন্তদ যন্ত্রণাকর শান্তি।

 وعَلَى النَّذِيْنَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفْرٍ الخ ٢١٨٠ عَلَى النَّذَيْنَ هَادُواْ أَيْ النَّهُودُ حَرَّمْنَا আয়াতটিতে তোমার নিকট পূর্বে যা বিবৃত করেছি ইহুদিদের জন্য আমি তো কেবল তাই নিষিদ্ধ করেছিলাম। আর ঐশুলো নিষিদ্ধ করত আমি তাদের উপর কোনো জুলুম করি নাই বরং এ জুলুমের কার্য-কারণ পাপ কার্যে লিগু হয়ে তারাই তাদের নিজেদের প্রতি জুলুম করত। অর্থাৎ ইহদিগণ।

نَّهُمْ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِيْنَ عَمِلُوا السَّنَّءَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ الشَّرْكَ তারপর তারা তওবা করলে ফিরে আসলে নিজেদের ক্রিয়া-কলাপ সংশোধন করলে তার প্র অর্থাৎ অজ্ঞাতা বা তওবার পর তাদের জন্য তোমার প্রতিপালক অবশ্যই ক্ষমাশীল তাদের প্রতি অতি দয়ালু।

ত্রাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা (৩য় খণ্ড)-৩৪ (খ

## তাহকীক ও তারকীব

े كَنْوَلْكُ أَنْ مَا يَعْمُولُكُ وَ ( अह. अव. अलाह وَ نَكُولُكُ وَ आरम मा. व कातरंग मूकामित (अ.) ইक्टि करत निराहक कर أَنْفُولُكُ وَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا يُعْرَفُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

. عَنُولُمُ وَ لِهِ مُعَالِمُ عَنْدُمُ اللهِ अर्था९ कांकात कना कांकात कांका किखा (भारतमानि वरत मा। अर्था९ कांक वराठ थाकात । क्वांचे कराठ थाकात

থেকে নির্গত অর্থাৎ ধুলাবালি উড়িয়েছে। أَمَاجَ الْغُبَارَ । قَفُولُـهُ لَا تُلَهَاجُ

হলো এই : कूथा এবং ভয়কে পোশাকের সাথে আশরীহ দেওয়া হয়েছে। উভয়ের মধ্যে وَهُوْ يَهُ لِيَاسُ الْجُوْعِ وَالْمُوْع যে. যেমনিভাবে কুথা ও জীতি মানুষের শরীরকে চতুর্দিক হতে যিরে ফেলে। কেননা এ উভয়াটির প্রতিক্রিয়া শরীরের উপর হয়ে থাকে। এমনিভাবে পোশাকও শরীরকে বেষ্টন করে ফেলে। এ কারণেই কুথা ও ভয়ের প্রতিক্রাকে পোশাকের সাথে আশবীহ পেওয়া হয়েছে। ত্বিটিয়া কুলি আয়াদনের যারা এজনা বাক্ত করেছেন যে, আয়াদনের যারাও কোনো বর্ত্ত্ব এটিয়া হয়ে থাকে।

مُصْدَرِيَّةُ वा राधा لَمُ عَلِينًا تَصِفُ , अटा देनिल ताराहि एव : ﴿ فَقُولُنَّهُ لِلْوَصْفِ ٱلنَّسِ فَتِكُمُ

रायारह । مَنْصُرُب अत कातात - لَا تَقُولُوا ﴿ اللَّهُ : قَعُولُهُ الْحَدِبَ

؛ रखार بَدُل रुए اَلْكَذَبَ اللَّهُ : قَنُولُهُ هَٰذَا حَلَالَ ۖ وَهَٰذَا حَرَامُ

- خَبَرْ مُقَدَّمُ वरला لَهُمْ आत مُبْتَدَأُ مُؤَخَّرُ वरला مَثَاعٌ فَلِيْلُ अशाल : فَوْلُتُهُ لَلْهُمْ مَشَاعُ

बन्न. فَمُسْ بَعُولُ مُنْ تَفْسِمُ : बनात बकि बन्न तृष्ठि रह रात : بَنَنْ كُلُّ تَفْسِي تَجُولُ مُنْ تَفْسِمُ وَمَا فَذَا الشَّنْ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهَ وَمَا فَذَا الشَّنْ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ

উত্তর. প্রথম نَعْسَ বারা وَسَانِي উদ্দেশ্য, আর বিজীয় نَعْسَ वाরা نَعْسَ قَرَابُ وَاللّهِ عَنْ اللّهَ عَنْ أَن كُلُّ انِسْانِي (ইনারত হলো এরূপ যে, كُلُّ انِسْانِي الْجَامِةِ केल्या। अत विজীয় بَعْسَ فَانِم وَلاَ بُهِمْ مُ

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভিয়ামতের দিনের ভরাবহ অবস্থার কথা শরণ করার তাগিদ করে ইরশান হয়েছে— কর্মান্তর করে হাজির ইবে। ঐ সংক্রমান্তর দিনের ভরাবহ অবস্থার কথা শরণ করার তাগিদ করে ইরশান হয়েছে— করে ইরিলান হয়েছে— করি করিছেন করে থালিন প্রত্যাকই নিজের ওবফ থেকে সওয়াল জবাব করতে করতে হাজির ইবে। ঐ সংক্রময় মুহতে প্রত্যাক্তর নিজের নিজের নিজের ভিয়ার জরিব বির্বার, ভাইবেরামর, শিতামাতা আর্ত্তর করে তালের করে তে করতে করতে করিবার, ভাইবেরামর, শিতামাতা আর্ত্তর করা তো দ্রের কথা; অন্যের সম্পর্কে চিত্তার করা তো দ্রের কথা; অন্যের সম্পর্কে চিত্তার করা তো দ্রের কথা; অন্যের সম্পর্কে চিত্তার করিব স্থাগ পাবে না। নেদিন সকলেই নিজের চিত্তার জরিব থাকবে, নিজের কুতকর্মের কি কৈফিয়ত দেবে, বা কি সাফাই পেশ করবে, প্রত্যাকে এ চিত্তার মধু থাকবে। প্রত্যেকে আপন মনে প্রস্লোত্তর কৈরে করতে করতে হাজির হবে। আল্লাহ পাকের দরবারে অবিচার নেই, সকলেই তার জীবনের বাবতীর কৃতর্মের থার্থা ফল প্রোপ্তি পাবে। সেদিন প্রত্যেকেই আত্মরজার চিত্তায় মধু থাকবে। কাফেররা বলবে, বে আমানের প্রতিশালক। আমরা আমানের নেতাদের কথা মেনে পথএই হয়েছি। আমানেরকে হিতীয়বার দুনিরাতে প্রেরণ কন্সন, আমরা নেক আফল করব। মুমিন বলবে, বে আমানের প্রতিশালক। আমাকে রক্ষন, আজার থেকে পানাহ চাই। বে প্রতিপালক। আমাকে কাফেরনের অন্তর্তুক করবেন না।

পোক্ষৰকে কোখা থেকে আনা ব্ৰে: হথনত ইবনে জারীর তাঁর তাকসীরে হয়রত মু'আথ (রা.)-এর সূত্রে দিখেছেন, প্রিয়নবী

— নক জিন্সাসা করা হয় কিয়ামতের দিন দোক্ষণক কোখা খোকে আনা হবে। তিনি ইরশাদ করেন, জমিনের সক্ষয় ব্রৱ
থেকে। তার এক হাজার দাগাম হবে প্রত্যেক লাগামকে সক্তর হাজার কেরেলতা খেবে টাবে। দোক্ষপ বৰন মানুব থেকে এক
হাজার বছরের দূরত্বে থাকাবে, তখন সে একটি নিঃস্বাস ফেলবে, যার কারণে প্রত্যেক নিকটা,-খনা কেরেলতা এবং প্রত্যেক
নবী-রাসুলগণ শর্কত্ব মাটিতে বাসে পড়বেন এবং আরক্ষ করবেন, হে আমার মালিক। আমাকে রক্ষা করুন।

আখেরাতের আলোচনা : আল্লামা বগভী (র.) লিখেছেন, হযরত ওমর (রা.) একবার কা'ব আহবারকে বলেছিলেন, আখেরাতের আলোচনা করুন, যাতে করে আমাদের অন্তরে আল্লাহ পাকের ভয় সৃষ্টি হয়।

কা'ব আহবার আরজ করলেন, হে আমীরুল মুমিনীন। যদি সন্তরজন পয়গাধরের সমান নেক আমল করে আপনি কিয়ামতের দিন হাজির হন, তবুও সেদিন এমন তয়াবহ অবস্থার সম্মুখীন হবেন যে নিজের প্রাণরক্ষা ছাড়া আর কারে। কথা আপনার মনেও হবে না। দোজধ এমন এক তয়ন্ধর নিঃশ্বাস ফেলবে, যার কারণে প্রত্যেক নৈকট্য-ধন্য ফেরেশতা এবং প্রত্যেক নবী-রাসূল বসে পড়বেন এমনকি হযরত হযরত ইবরাহীম খলীলুল্লাহ (আ.) পর্যন্ত বলে উঠবেন, হে আল্লাহ! আমি তথু তোমার নিকট আমার প্রাণের নিরাপত্তা চাই। আলোচ্য আয়াতেই রয়েছে সেই অবস্থার বিবরণ। এরপর কা'ব আহবার আলোচ্য আয়াত তেলাওয়াত করেন—

হধরত ইকরিমা (র.) এ আয়াতের তাফসীরে হযরত আব্দ্রাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর উদ্ধৃতি দিয়েছেন। হযরত আব্দুরাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, এর অর্থ হলো কিয়ামতের দিন মানুষের মধ্যে একাধারে ঝগড়া হতে থাকবে এমনকি একটি মানুষের রহ এবং দেহের মধ্যেও ঝগড়া হবে। রহ বলবে, হে আমার প্রতিপালক! আমার হাত ছিল না যে আমি কোনো কিছু ধরব, আমার পা ছিল না যে আমি কোথাও যাব, আমার চক্ষু ছিল না যে আমি কিছু দেখব, যা কিছু অন্যায়-অনাচার হয়েছে, তা তথু দেহেরই কান্ত আমার নয়। আর দেহ বলবে, হে আমার প্রতিপালক! তুমি আমাকে কাষ্ঠখণ্ডের ন্যায় প্রাণহীন সৃষ্টি করেছ, আমার হাত ছিল না যে আমি ধরব, আমার পা ছিল না যে আমি চলব, আমার চক্ষু ছিল না যে আমি দেখব, কিছু এই রহ যখন আমার মাঝে বিদ্যুতের ন্যায় প্রবেশ করল, তখন আমার রসনা কথা বলতে লাগল, আমার নয়ন যুগল দেখতে লাগল, আমার পা চলতে লাগল।

হযরত আপুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেছেন, আপ্লাহ পাক রহ এবং দেহকে এভাবে সৃষ্টি করেছেন যেমন একজন অন্ধ এবং একজন পৃষু বাক্তি কোনো বাগানে পৌছল, বাগানের বৃক্ষণ্ডলোতে অনেক ফল ধরে রয়েছে, অন্ধ ব্যক্তি তো ফল দেখতেই পারেনি, আর পৃষু বাক্তি ফল দেখছিল কিন্তু ফলের কাছে পৌছা তার পক্ষে সম্ভবপর ছিল না, তখন অন্ধ ব্যক্তি পৃষু লোকটিকে তার কাঁধে তুলে নিল এবং উভয়ে ফল তুলে নিল। আর চুরির অপরাধে উভয়ে ধৃত হলো। এভাবেই কেয়ামতের দিন রহ এবং দেহ পাপিষ্ঠ সাব্যস্ত হবে এবং আজাবের জন্যে তাদের পাকড়াও করা হবে।

: প্রত্যেকেই সেদিন নিজের তরফ থেকে সওয়াল জবাব করবে, অর্থাৎ প্রত্যেকেই সেদিন নিজেকে রক্ষা করার জন্যে সচেষ্ট থাকবে।

وَهُمْ كَ كُمْا كُوْنَ । অর্থাৎ আল্লাহ পাকের দরবার থেকে সেদিন কোনো প্রকার অবিচার করা হবে না। তথা সেদিন সকলের ছওয়াব পুরোপুরি দেওয়া হবে, কারো ছওয়াব এতটুকু কম করা হবে না, কারো হক বিনষ্ট করা হবে না, কাউকে অযথা বা অভিরিক্ত শান্তি দেওয়া হবে না। –[তাফসীরে মাযহারী, খ. ৬, পৃ. ৪৫০-৫১]

াদির থেকে বুঝা যায় যে, হারাম বক্তু আয়াতে উল্লিখিত চারের মধ্যেই হারাম বক্তু সীমাবন্ধ নয় : এ আয়াতে ব্যবহৃত দি শব্দ থেকে বুঝা যায় যে, হারাম বক্তু আয়াতে উল্লিখিত চারটিই। এর চাইতে আরও অধিক স্পষ্টভাবে দি দিরের কর্ত্বা আয়াত থেকে জানা যায় যে, এগুলো ছাড়া অন্য কোনো বক্তু হারাম নয়। অথচ কুরআন ও হাদীদের বর্ণনা অনুযায়ী ইজমা ছারা আরও অনেক বক্তু হারাম। এ সংশয়ের জওয়াব আলোচ্য আয়াতসমূহের বর্ণনাভিদ্ধি সম্পর্কে চিন্তা করলেই খুঁজে পাওয়া যায়। এখানে সাধারণ হালাল ও হারাম বন্তসমূহের তালিকা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য নয়; বরং জাহেলিয়াত আমলের মুশারিকরা নিজেদের পক্ষ থেকে যে অনেক বক্তু হারাম করে নিয়েছিল অথচ আল্লাহ অনুপ্র কোনো নির্দেশ দেননি, সেগুলো বর্ণনা করাই এখানে উদ্দেশ্য। অর্থাৎ ভাদের হারাম করা বক্তুসমূহের মধ্যে আল্লাহর কাছে গুধু এগুলোই বর্ণনা করাই এখানে উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তাদের হারাম করা বন্তুসমূহের মধ্যে আল্লাহর কাছে গুধু এগুলোই হারাম। এ আয়াতের পুরোপুরি তাদেসীর এবং চারটি হারাম বন্তুর বিভারিত বর্ণনা মা'আরেফুল কুরআন প্রথম খতে সূরা বাকারার ১৭৩ আয়াতের তাফসীরে দ্রাইবা।

যে তনাহ বুঝে-সুঝে করা হয় এবং যে তনাহ না বুঝে করা হয় সবই তওবা ছারা মাফ হতে পারে: আয়াতে نَرُ إِنَّ رَبُهَا لَهُ اللَّهِ عَلَى التُعَوِّرُ بِجَهَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ الْ

অনবাদ -

١٢٠. إِنَّ ابْرَاهِيْمَ كَانَ أُمَّةً إِمَامًا قُدُوةً جَامِعًا لِخِصَالِ الْخَيْرِ قَانِنًا مُطِيْعًا لِلَّهِ حَنْيِفًا ﴿ مَانِلًا إِلَى الدِّيْنِ الْقَيْمِ وَلَمْ يَكُ منَ الْمُشْرِكِيْنَ .

إلى صراط مُستَقِيم .

١. وَاتَّيْنَهُ فِيهِ النَّهِ فَاتُ عَنِ الْغَبِّبَةِ فِي الدُّنْيَا خَسَنَةً م هِيَ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ فِي كُلِّلَ أَهْلِ أَلاَدْيَانَ وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَةِ لَمِنَ الصُّلحيْنَ الَّذِيْنَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى

ثُمَّ أَوْحَيْنُا ۚ إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ أَنِ اتَّبِعْ مَلَّةَ دِيْنَ الْإِهْمِيمَ خَنْمِفًا مِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِيْنَ كَرَّرَ رَدًّا عَلَىٰ زَعْمِ الْيَهُود وَالنَّصَارِٰي إِنَّهُمْ عَلَىٰ دِيْنِهِ .

. إنَّمَا جُعِلَ السَّبِثُ فُرضَ تَعْظِيمُ عَلَى الَّذِيْنَ اخْتَلَفُوا فِيْهِ م عَلَى نَبِيِّهمْ وَهُمُ الْيَهُودُ أُمرُوا أَنْ يَّتَفَتَّرَغُوا للْعبَادَة يَوْمَ الْجُمُعَة فَقَالُواْ لاَ نُرِيدُهُ وَاخْتَارُواْ السَّبْتَ فَشَدَّدَ عَلَيْهِمْ فَيْهُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحُكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فِيمَا كَانُوا لَيْهِ يَخْتَلَكُونَ مِنْ أَمْرِهِ بِأَنْ يُثَيْبَ الطَّاسُمَ وَيُعَذِّبَ الْعَاصِيَ بِإِنْتِهَاكِ تُحْرَمَتِهِ .

১২০, ইবরাহীম তো ছিলেন এক উন্মত অর্থাৎ নেতা, পরিমালক ও সঙ্গল মাছলমার মরিকের সমাকেশকারী আল্লাহর অনুগত, একনিষ্ঠ সত্য ও সরল ধর্মের প্রতি ছিল অনুরক্ত এবং সে অংশীবাদদের অন্তর্ভুক্ত ছিল না । অক্লাত قانتاً

১٢١ كرًا لَانْعُمه لا اجْتَبُهُ الصَّطَعُاء وَهَدُهُ ١٢١. شَاكرًا لَانْعُمه لا اجْتَبُهُ الْسَطَعُاء وَهَذُهُ মনোনীত করেছিলেন এবং পরিচালিত করেছিলেন সরল পথে : र्वे 🖆 তাকে মনোনীত করেছিলেন :

> ১২২, এবং তাকে দুনিয়ায় দিয়েছিলাম মঙ্গল সকল ধর্মাবলম্বীর নিকট তাঁর সনাম ও প্রশংসা রয়েছে এবং পরকালেও সে অবশাই সংকর্মপরায়ণদের যাদের জন্য রয়েছে সউচ্চ মর্যাদা তাদের অন্যতম ার্টিটো এ স্থানে التفات অর্থাৎ নামরুপুরুষবাচক রূপ হতে التفات অর্থাৎ কপান্তর প্রয়োজ :

۲۳ ১২৩, হে মহামদ অতঃপর আমি তোমার প্রতি প্রত্যাদেশ করলাম একনিষ্ঠ ইবরাহীমের মিল্লাতের ধর্মাদর্শের অনুসরণ কর, আরু সে অংশীবাদীদের অন্তর্ভক ছিল না। ইছদি ও প্রিক্টানগণ যারা তাঁকে স্ব-স্ব ধর্মের অনুসারী বলে ধারণা করে ভার প্রতিবাদ স্বরূপ এ স্থানে এই বক্তবাটির পনরুক্তি করা হয়েছে।

YŁ ১১৪, শনিবার পালন তো নির্ধারিত করা হয়েছিল অর্থাৎ ঐ দিবসটিব প্রতি সন্মান প্রদর্শন ফবছ করা হয়েছিল তাদের জনাই যারা এ বিষয়ে তাদের নবীর সাথে মতবিরোধ করেছিল অর্থাৎ ইন্সদি সম্প্রদায়ের উপর। জ্ঞমার দিন ভ্রধমাত্র ইবাদতের জন্য খালি রাখতে ज्ञापनताक निर्मिन (मथ्या ज्ञायकिन । जादा राजकिन আমরা ঐ দিনটিকে চাই না, শেষে তারা নিজেরাই শনিবার দিনটিকে গ্রহণ করে নিয়েছিল, সেহেত এ দিনটিতে তাদের উপর অতি কডাকডি আরোপ করা হয়। কিয়ামতের দিন তোমার প্রতিপালক অবশাই তার বিধানের যে বিষয়ে তারা মতবিরোধ করেছিল সে বিষয়ে তাদের ফয়সালা করে দেবেন: অর্থাৎ অনুগতদেরকে পুণ্যফল দান করবেন এবং তংকৃত হারামের সীমা ভেঙ্গে যারা পাপী হলো ভাদেরকৈ শান্তি প্রদান করবেন।

١٢٥. أَدْعُ النَّاسَ يَا مُحَمَّدُ إِلَىٰ سَبِيْلَ رَبِّكَ دِيْنِهِ بِالْحِكْمَةِ بِالْقُرْأَنِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ مَوَاعِظِهِ أَوِ الْقُولِ الرَّفَيْقِ وَجَادِلُهُمْ بِالْتَتِي أَيْ بِالسُّجَادَلَةِ الَّتِينُ هِيَ أُحْسَنُ كَالدُّعَاءِ إِلَى اللَّه بِأَبَاتِهِ وَالدُّعَاءِ اللَّي حُجَجِهِ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ اَعْلَمُ أَيْ عَالِمٌ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ للهُ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِينَ فَيُجَازِيْهِمْ وَهَٰذَا قَبْلَ أَلاَمْر بِالثِّيتَالِ .

المَعْمَدُ وَمُوسَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَمُعِثَّلَ يِعِ فَقَالَ اللَّهِ عَلَيْهَ الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ الْعَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَيْهِ عَلِيُّ وَقَدْ رَأُهُ لَامَنْدِكَنَّ بِسَبْعِيْنَ مِنْهُمْ مَكَانَكَ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوْقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ عَنِ الْإِنْتِقَامِ لَهُوَ أَيْ الصَّبُرُ خَيْرٌ لِلصِّبرِيْنَ فَكَفَّ عَلَيْهُ وَكُفَرَ عَنْ يَمِينِهِ رُوَاهُ الْبَرَّارُ.

وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ أَيْ الْكُفَّارِ إِنْ لَمْ يُؤْمُنُوا لِحِرْصِكَ عَلَىٰ إِيْمَانِهُم وَلاَ تَكُ فِيْ ضَيْقِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْهُ بِمَكْرِهِمْ فَأَنَا نَاصِرُكَ عَلَيْهِمْ. ১২৫. হে মুহাম্মদ! <u>তুমি</u> মানুষকে <u>তোমার প্রভুর পথের</u> দিকে ধর্মের দিকে আহ্বান কর হিকমত আল কুরআন এবং সদুপদেশ দ্বারা ওয়াজ-নসিহত বা বিন্ত্র কথায় এবং তাদের সাথে আ<u>লোচনা কর এমন</u> বিতর্কের মাধ্যমে <u>যা সুন্দর</u> যেমন আল্লাহর প্রতি আহ্বান কর তাঁর নিদর্শনসমূহের মাধ্যমে এবং তাঁর যুক্তি-প্রমাণাদির মাধ্যমে। কে তাঁর পথ হতে বিপথগামী সে বিষয়ে তোমার প্রতিপালক অবশ্যই অধিক সবিশেষ অবহিত এবং কে সৎপথে সেই বিষয়ও তিনি অধিক অবহিত সূতরাং তিনি তাদেরকে প্রতিফল প্রদান করবেন। এটা কাফেরদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ সংক্রান্ত নির্দেশ অবতীর্ণ र के वें عُلُم عُلُم ( विधान हिल ا عُلُمُ عُلُم عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ا তুলনামূলক শব্দ হলেও এ স্থানে 🛍 🚾 [অবহিত] সাধারণ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে :

কর্তন করে তার চেহারা বিকৃত করা হয়। এতদদর্শনে রাসূল হাট্র বলেছিলেন, 'আপনার স্থলে সত্তরজন কাফেরের আমি অবশ্যই এই দশা করব। এ সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা নাজিল করেন- আর যদি তোমরা শাস্তি দাও তবে ততথানি শাস্তি দেবে যতথানি অন্যায় তোমাদের প্রতি করা হয়েছে তবে প্রতিশোধ গ্রহণ না করে যদি ধৈর্যধারণ কর তবে তা অর্থাৎ ধৈর্যধারণ ধৈর্যশীলদের জন্য অবশাই উত্তম ৷ বায্যার বর্ণনা করেন, অনন্তর রাসুল 🚟 উক্ত সংকল্প হতে বিরত হয়ে গেলেন এবং কসমের কাফফারা আদায় করে দেন।

ناعة بَرُكَ اِلاَّ بِاللَّهِ بِتَوْفِيْقِهِ ١٢٧. وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ اِلاَّ بِاللَّهِ بِتَوْفِيْقِهِ প্রদন্ত তাওফীকে হবে তোমার এই ধৈর্যধারণ। যদি ঈমান গ্রহণ নাও করে তবুও তুমি তোমার আগ্রহের কারণে <u>তাদের উপর</u> কাফেরদের সম্বন্ধে চিন্তিত হয়ো না এবং তাদের ষড়যন্তে তুমি মনঃকুণু হয়ো না তোমারও তাদের বিরুদ্ধে চক্রান্ত করার প্রয়োজন নেই। কেননা. আমিই তোমাকে এদের বিরুদ্ধে জয়যুক্ত করব।

אין اللهُ مُمَ الَّذِينَ اتَّ قَبُوا الْكُفْرِ ١٢٨ ١٤٠٠. إِنَّ اللَّهُ مُمَ الَّذِينَ اتَّ قَبُوا الْكُفْرِ وَالْمَعَاصِي وَالَّذِيْنَ هُمْ مُحْسِئُونَ بِاللَّطَاعَةِ وَالصَّبْرِ بِالْعَوْنِ وَالنَّصْرِ .

তাদের সঙ্গে আছেন যারা কুফর ও পাপকর্ম হতে বেঁচে থাকে এবং যার৷ আনুগত্য প্রদর্শন ও ধৈর্যধারণ করত সংকর্ম অবলম্বন করে।

### তাহকীক ও তারকীব

🖆 着 : 🖆 শব্দের ব্যাপারে মুফানসিরগণের মধ্যে বিভিন্ন মভামত রয়েছে। এ আয়াতে হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উপর 🚅 শব্দের প্রয়োগ করা হয়েছে। এটা হয়তো এ কারণে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) একাকী 👊 🖒 -এণ ্ৰত্যার হিসেবে এক উন্মতের স্থলাভিষিক্ত ছিলেন ৷ যেমন কোনো কবি বলেন-

# لَيْسَ مِنَ اللَّهِ يِمُسْتَثَكِرِ \* أَنْ يَجْمَعُ الْعَالَمَ فِي وَاحِدٍ

দ্বিতীয় কারণ হলো তিনি স্বীয় যুগে একাই মুমিন ছিলেন, বাকি সকলেই কার্ফের ছিল। এ কারণেই তাঁকে উম্বত বলা হয়েছে। তৃতীয়, কারণ হলো أَنَّ অর্থ مَامُورُ তথা ইমাম ও অনুসরণযোগ্য; যেমন আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করেছেন- إِنَّي جَاعِلُكَ উল্লিখিত তিনটি ব্যাখ্যার আলোকে এই প্রন্নের নিরসন হয়ে গেল যে, হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর উপর ْ عُمْرُ وَ مُعْرُقُ وَ مُورِي الْمُكْرُقُ وَ مُورِي اللَّهِ وَالْمُعْرُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعْرُونُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ لَا اللَّهُ ل

। অর্থাৎ قَوْلُهُ احْتَمَاهُ उथा নবীরূপে তাঁকে নির্বাচন করেছেন।

अर्थ रहारह । فَرَضُ हि جَعْل , अर्ज देशिल इहारह रा فَوُلُـنُهُ فَسِرُض - ध्व शास्य नय। تَعْلُ क्व नास्य नय। تَعَلَّنُ क्व क्व के تَعْظَمُهُ : अरु छेश पूर्यास्वत मित्र देतिल तास्य नय হতে নির্গত। এর অর্থ হলো- নম্রতা ও সহজ্ঞতা। উদ্দেশ্য এই যে, দীনের দাওয়াত নরম ও মিষ্ট ভাষায় দেওয়া হবে।

### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

्र পृर्वाशव जन्मर्ज : शृर्ववर्जी आग्नाष्ट्रम्य नितक ଓ कुरुदात मृत अर्था : वें وَلَهُ إِنَّ السَّرَهُ لِمَ كَانَ أُمَّةً قَاسَتُنا السخ তাওহীদ ও রেসালতের অস্বীকৃতি খওন এবং কুফর ও শিরকের কতিপয় শাখা অর্থাৎ হারামকে হালাল করা ও হালালকে ২১৫ ম করার বিষয়টিকে বিস্তারিতভাবে বাতিল করা হয়েছিল। কুরআন পাকের সম্বোধনের প্রথম ও প্রত্যক্ষ পক্ষ্য মক্কার মুশরিক সম্প্রদায়। মূর্তিপূজায় লিও থাকা সত্ত্বেও এরা দাবি করত যে, তারা হথরত ইবরাহীম (আ.)-এর ধর্মের অনুসারী এবং তাদের যাবতীয় কর্মকাণ্ড হযরত ইবরাহীম (আ.)-এরই শিক্ষা। তাই আলোচ্য চারটি আয়াতে তাদের এ দাবি খণ্ডন করা হয়েছে এবং তাদেরই স্বীকৃত নীতি দ্বারা তাদের মূর্বতাসুনভ চিন্তাধারা বাতিল প্রতিপন্ন করা হয়েছে। বাতিল এডাবে কর। হয়েছে যে, উল্লিখিত পাঁচটি আয়াতের মধ্য থেকে প্রথম আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে যে, হযরত ইবরাহীম (আ.) বিশ্বের জাতিসমূহের সর্বজন স্বীকৃত অনুসৃত ব্যক্তিত্ব ছিলেন। এটা নবুয়ত ও রিসালতের সর্বোচ্চ স্তর। এতে প্রমাণিত হয় যে, তিনি একজন মহান ा पद्मभाषद हिल्लन । এর সাথেই كَانَ مِنَ المُشْرِكِيُّنَ ﴿ كَالْ مُعْرِكِيُّنَ ﴿ كَالَهُ مُعْرِكِيُّنَ দ্বিতীয় আয়াতে তিনি যে কৃতজ্ঞ এবং সরল পথের অনুসারী ছিলেন, একথা বর্ণনা করে মুশরিকদের ইশিয়ার করা হয়েছে যে, তোমরা আল্পাহ তা আলার প্রতি অকৃতক্ষ হয়েও নির্দ্ধেদেরকে কোন মুখে হয়রত ইবরাহীমে (আ.)-এর বনুসারী বনে দাবি 🗪ছা ভূতীয় আয়াতে ব্যক্ত হয়েছে যে, হয়রত ইবরাহীম (আ.) ইহকাল ও পরকালে সফলকাম ছিলেন। চতুর্থ আয়াতে রাসূলুরাহ 🚟 -এর নব্যত প্রমাণ করার সাথে সাথে তিনি যে যথার্থ মিক্সাতে ইবরাহীমীর অনুসারী, একথা বর্ণনা করে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা যদি নিজেদের দাবিতে সত্যবাদী হও, তবে রাসুলুল্লাহ 🚎 -এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন ও তাঁর আনুগতা ব্যতীত এ দাবি সত্য হতে পারে না :

এই পঞ্চম আয়াতে ইন্দিত করা হয়েছে যে, মিক্সাতে ইবরাহীমীতে পবিত্র বন্ধুসমূহ হারাম ছিল না। তোমরা এগুলোকে নিজেনের জন্য হারাম করে নিয়েছ।

হবরত ইবরাহীম (আ.)-এর ভণাবলি : আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর গুণাবলি বর্ণনা করেছেন :

- ১. 🛍 তিনি ছিলেন সকলের মুরব্বি, সকলের জ্বন্যে চির অনুসরণীয়।
- ২. نَانتَ আল্লাহ পাকের হুকুমের তাবেদার।
- ৩. خَنْهُ সবদিক থেকে বিমুখ হয়ে ওধু এক আল্লাহ পাকের দিকে মনোনিবেশকারী :
- ৪. وَلَمْ يَكُ مَنَ الْمُشْرِكِيْنِ अ তিনি মুশৱিক ছিলেন না, শিরক থেকে ছিলেন সম্পূর্ণ পবিত্র। শৈশব থেকে জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত তৌহিদের উপর কায়েম ছিলেন।
- े مَاكُرا لِأَنْفُهُ अाद्वार পাকের শোকরগুজার বান্দা ।
- बिक्त आज्ञार পাক তাঁকে মনোনীত করেছেন।
- ৭. وَهَدَهُ النَّي صِرَاطٍ مُسْتَعَيِّم । তিনি ছিলেন সঠিক পথের অনুসারী, আল্লাহ পাক তাঁকে সঠিক পথে পরিচালিত করেছেন।
- े الكُتُبُا حَسَيْنَ وَمِي الكُتُبَا حَسَيْنَ ﴿ আল্লাহ পাক তাঁকে দুনিয়ার জীবনের কল্যাণ দান করেছেন। আল্লাহ পাক তাঁর বংশেও বরুকত দান করেছেন। সমগ্র বিশ্ববাসীর নিকট ডিনি চিরশ্বরণীয় হয়ে রয়েছেন।
- ৯. وَأَنَّهُ فِي ٱلْأَخِرَةَ لَمَنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ وَمَا وَعَالَمُ فِي ٱلْأَخِرَةَ لَمَنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿
- ১০. সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ নবী হযরত রাস্পুরাহ এর প্রতি আদেশ হয়েছে যেন তিনি হযরত ইবরাহীয় (আ.)-এর অনুসরণ করেন।
  এ আয়াতে আল্লাহ পাক হযরত ইবরাহীয় (আ.)-এর যেসব গুণাবলি বর্ণনা করেছেন তা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। সর্বপ্রহম
  ইরশাদ হয়েছে, তিনি ছিলেন উম্মত। অর্থাৎ তিনি স্বয়ং একটা জাতির সমত্ন্য। আল্লাহ পাকের একত্ব্বাদ, অদ্বিতীয়তা
  প্রকাশে তিনি ছিলেন অত্যন্ত সোচ্চার। যে কারণে জালেম নমরুদ তাঁকে অগ্নিকৃতে নিক্ষেপ করেছিল। আল্লামা ইবনে কাছীর
  (র.) লিখেছেন, উম্মত অর্থ ইমাম। যার প্রতি আনুগত্য প্রকাশ করা হয়, যার অনুসরণ করা হয়। আরবি ভাষার বিখ্যাত
  অভিধান গ্রন্থ কামুনে উম্মত শব্দির ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে– উম্মত সেই ব্যক্তি, যার মাঝে বিপুল গুণের সমাবেশ হয়, সেই
  ব্যক্তি, যিনি সভ্যের উপর সুদৃঢ় থাকেন, যিনি সকল বাতিল ধর্মের বিরোধী হন।

বস্তুত হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর মধ্যে এত গুণ একত্রিত হয়েছিল যা বহু লোকের মধ্যেও পাওয়া দূরুর। তিনি ছিলেন সর্বজন শ্রাহেয় এবং চিরন্মরণীয় ও চির অনুকরণীয় ব্যক্তি। তিনি ছিলেন সত্যের ধারক, বাহক, প্রবর্তক, সত্য পথ প্রদর্শক, তৌহিদ বা একত্বাদের মূর্ত প্রতীক। হযরত আব্দুলাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেছেন, হযরত ইহরাহীম (আ.) ছিলেন সত্যের মহান শিক্ষক, সারা বিশ্বের মানুষ তাঁর অনুসরণের দাবিদার।

হযরত মুজাহেদ (র.) বলেছেন, উমতে শব্দটির তাৎপর্ম হলো এই যে, সারা বিশ্ববাসী যখন কাফের ছিল তখন হয়রত ইবরাহীম (আ.) একাই ছিলেন মুমিন। —িতাঞ্সীরে কাবীর, খ. ২০, পৃ. ১৩৪|

অর্থাৎ আল্লাহর অনুগত। আর مُطِيْعًا لِلّٰهِ পদটির ব্যাখ্যায় হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেছেন, مُطِيِّعًا لِلّٰهِ خشيْنًا خشيْنًا خديث خدا শিরক বর্জনকারী এবং ভৌহিদ অবলম্বনকারী।

হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) -কে যথন ক্রিটা -এর অর্থ জিজ্ঞাসা করা হয় তথন তিনি বলেন, মানুষকে কল্যাণকর কাজের শিক্ষা দানকারী এবং আল্লাহ পাকের অনুগত রাস্ল ক্রিটা -এর অনুসারী। হয়রত আব্দুল্লাহ ইবনে ওয়র (রা.)-কে ট্রা শব্দের অর্থ জিজ্ঞাসা করা হলে তিনি বলেন, দীনের মহান শিক্ষক।

হযরত কাতাদা (র.) বলেছেন, এর অর্থ হলো হযরত ইবরাহীম (আ.) হেদায়েতের ইমাম ছিলেন, আল্লাহ পাকের গোলাম ছিলেন, আল্লাহ পাকের নিয়ামতসমূহের জন্যে শোকরওজার ছিলেন এবং আল্লাহ পাকের যাবতীয় বিধানের উপর আমলকারী ছিলেন। আল্লাহ পাক তাঁকে নবী এবং রাসূল হিসাবে মনোনীত করেছেন। তিনি ছিলেন সত্য সাধক, তিনি ছিলেন সত্যের দিকে আহ্বায়ক।

মঞ্জার কাফেররা বলত যে, আমরা হযরত ইবরাহীম (আ.)-এর দীনের উপর রয়েছি। আল্লাহ পাক তাদের এ মিথ্যা দাবি প্রত্যাখ্যান করে ঘোষণা করলেন ক্রিন্দুর্ভিত্ত করার ন্ত্রাশ্যান করে ঘোষণা করলেন ক্রিন্দুর্ভিত্তিক করার বাষ্ট্রায় বলেছেন, তিনি শৈশব কাল থেকেই ভৌহিদপদ্থি ছিলেন এবং ভৌহিদকে সুপ্রভিষ্ঠিত করার জন্য হযরত ইবরাহীম (আ.) আজীবন সংগ্রাম করেছেন।

ান্ত কৰিছে নাৰ্যাত ও প্ৰচাৰের পূৰ্ণাস কাৰ্যক্রম: আলোচা আয়াতে দাওয়াত ও প্ৰচাৰের মূলনীতি এবং পূৰ্ণাস কাৰ্যক্রম: আলোচা আয়াতে দাওয়াত ও প্রচাৰের পূৰ্ণাস কাৰ্যক্রম, মূলনীতি ও শিষ্টাচারের পূৰ্ণ বিবরণ অল্প কথার বিধৃত হয়েছে। তালনীরে কুরত্বীতে রয়েছে, হয়বত হরম ইবনে হাইয়ানের মৃত্যুত্ত সময় তাঁর আত্মীয়বজনরা অনুরোধ করল— আমাদেরকে কিছু অসিয়ত ককন। তিনি বলনেন, মানুষ সাধারণত অর্থসম্পদের ব্যাপারে অসিয়ত করে। অর্থসম্পদ আমার কাছে নেই। কিছু আমি তোমাদেরকে আল্লাহ তা আলার আয়াতসমূহ বিশেষত সূরা নাহলের সর্বশেষ আয়াতসমূহের ব্যাপারে অসিয়ত করছি: এওলোকে পক্তথারে আঁকড়ে থাককে। উল্লিখত আয়াতসমূহ ইংক্ষে সে আয়াত।

वर्गनाय विषयिष्टिक कारना त्राय أَمُونُ اللّهِ (कारना त्राय وَعَرَثُ إِلَى اللّهُ अर्गनाय विषयिष्टिक कारना त्रायन اللّه اللّه निरंदानाभ प्रत्या दर्श । त्रवश्लाव त्रावभर्भ عيشل اللّه निरंदानाभ प्रत्या वर्षा वर्षा के निन जवर त्रवर्ण निरंद्य निरुष्टि नाल्याल प्रत्या উप्पन्ध रहा थाक ।

وَلَ الْمَا يَعَدُّونَ الْمُوارِّ (পালনকর্তা) উল্লেখ করা হয়েছে । অতঃপর রাস্পুল্লাই

-এর প্রতি এর সম্বন্ধ করার মধ্যে ইন্দিত রয়েছে যে, দাওয়াতের কাজটি লালন ও পালনের সাথে সম্পর্ক রাবে। আল্লাই
তা'আলা যেমন তাঁকে পালন করেছেন, তেমনি তাঁরও প্রতিপালনের তর্মিতে দাওয়াত দেওয়া উচিও । এতে প্রতিপক্ষের
অবস্থার প্রতি লক্ষা রেধে এমন পত্না অবলম্বন করতে হবে, যাতে তার উপর বোঝা দা চাপে এবং অবিক্তর ক্রিয়ালীল হয়।
স্বাং নাওয়াত শম্মিতি এই কর্ম প্রকাশ করে। কেননা পরগাম্বরের দায়িত্ব তর্ধু বিধিবিধান পৌছিয়ে দেওয়া ও তনিয়ে দেওয়াই
নহা; ববং লোকদেরকে তা পালন করার দাওয়াত দেওয়াও বটে। বলা বাছল্য যে বাজি কাউকে দাওয়াত দেয়, সে তাকে এমন
সম্বোধন করে না, যাতে তার মনে বিরক্তি ও ঘূণা জন্মে অধবা তার সাথে ঠায়া-বিদ্রুপ ও তামশো করে না :

ু দ্বিক্ষত' শদ্যি কুরআন পাকে অনেক অর্থ ব্যবহৃত হয়েছে। এ বুলে কোনো কোনো ভাফসীরবিদ হিক্ষতের অর্থ কুরআন, কেউ কেউ কুরআন ও সুরাহ এবং কেউ কেউ অকাট্য যুক্তিপ্রমাণ দ্বির করেছেন। রহুদ মাজানী বাহরে মুহীতের বরাত দিয়ে হিক্ষতের তাফসীর নিম্নকণ করেছেন— ক্রিন নেয়। এ ভাফসীরের মধ্যে সব উকি সন্নিবেশিত হরে বাহা এক বাকাকে হিক্ষত বলা হয়, যা মানুষের মনে আসন করে নেয়। এ ভাফসীরের মধ্যে সব উকি সন্নিবেশিত হরে বাহা এক বায়নের বছকারও প্রায় এপবটিই এরপ ভাষায় বর্ণনা করেছেন— "হিক্ষতের বাংল কেনে অব্যানীকর হানো বাহছের হানা সহায়ের মানুষ অবহার তাগিদ জেনে নিয়ে তদনুযায়ী কথা বলে। এমন সময় ও সুযোগ বুজে নেয় যে, প্রতিপক্ষের তাগিদ জেনে নিয়ে তদনুযায়ী কথা বলে। এমন সময় ও সুযোগ বুজে নেয় যে, প্রতিপক্ষের তাগিদ জেনে নিয়ে তদনুযায়ী কথা বলে। এমন সময় ও সুযোগ বুজে নেয় যে, প্রতিপক্ষের উপর বোঝা হয় না। ন্যুভার হুলে ন্যুভা এবং কঠোরতার হুলে কঠোরতা অবলবন করে। যোবানে মনে করে যে, শাইভাবে বললে প্রতিপক্ষ সন্ধিত করে বলে কিংবা এমন ভিন অবলবন করে, যেন্দ্রন প্রতিপক্ষ সন্ধান হয় না এবং ভার মনে বঞ্চবেরিকাবে সৃষ্টি হয় বা। ভাই ক্রিন ভার করে করার জন্য নহম হয়ে মানু করার করা বাছর বিলাকের মন তা কর্ক করার জন্য নহম হয়ে যায়। উনাহরেশত ভার কাছে কর্ক করার ছওয়ার ও উপকারিতা এবং কর্ক না নরার শান্তি ও অপকারিতা বর্ণনা করা। [কামুন, মুক্রানাতে রাণিব]

এর অর্থ বর্ণনা ও শিরোনায় এমন হওয়া বে, প্রতিপক্ষের অন্তর নিচিন্ত হরে যার, সন্দেহ দূর হরে যার এবং অনুভব করে যে, এতে আপনার কোনো হার্থ নেই– ৩৬ তার ডভেম্মার খাতিরে বলছেন।

শন্ধ ঘারা ওভেছামূলক কথা কার্যকরী ভঙ্গিতে বলার বিষয়টি ফুটে উঠেছিল। কিছু ওভেছামূলক কথা মাঝে মাঝে মাঝে মারিবারক ভঙ্গিতে কিংবা এমনভাবে বলা হয় যে, প্রতিপক্ষ অপমানবোধ করে। –(তাফসীরে রুহুল মা'আনী]

এ পদ্বা পরিত্যাগ করার জন্য হুরেছে।

দাওয়াতের মুলনীতি ও শিষ্টাচার: আলোচ্য আয়াতে দাওয়াতের জন্য তিনটি বিষয় উল্লেখ করা হয়েছে – ১. হিকমত, ২. সদৃপদেশ এবং ৩. উত্তম পস্থায় তর্কবিতর্ক। কোনো কোনো তাফসীরকারক বলেন, এ তিনটি বিষয় তিন প্রকার প্রতিপক্ষের জন্য বর্ণিত হয়েছে। হিকমতের মাধ্যমে দাওয়াত জ্ঞানী ও সুধীজনের জন্য, উপদেশের মাধ্যমে দাওয়াত জ্ঞানসাধারণের জন্য এবং বিতর্কের মাধ্যমে দাওয়াত তাদের জন্য যাদের অন্তরে সন্দেহ ও দ্বিধা রয়েছে অথবা যারা হঠকারিতা ও একগুয়েমির কারণে কথা মেনে নিতে সম্মত হয় না।

হাকীমূল-উমত হযরত থানভী (র.) বয়ানুল কুরআনে বলেন, এ তিনটি বিষয় পৃথক পৃথক তিন প্রকার প্রতিপক্ষের জন্য হওয়া আয়াতের বর্ণনা পদ্ধতির দিক দিয়ে অযৌক্তিক মনে হয়।

বাহ্যিক অর্থ এই যে, দাওয়াতের এই সৃষ্ঠ পদ্বাগুলো প্রত্যেকের জন্যই ব্যবহার্য। কেননা দাওয়াতে সর্বপ্রথম হিকমতের মাধ্যমে প্রতিপক্ষের অবস্থা যাচাই করে তদনুযায়ী শব্দ চয়ন করতে হবে। এরপর এসব বাক্যে গুভেচ্ছা ও সহানুভূতির মনোভাব নিয়ে এমন মুক্তি-প্রমাণ পেশ করতে হবে, যা দ্বারা প্রতিপক্ষ নিচিত হতে পারে। বর্ণনাভঙ্গি ও কথাবার্তা সহানুভূতিপূর্ণ ও নরম রাখতে হবে, যাতে প্রতিপক্ষ নিচিতরূপে বিশ্বাস করে যে, সে যা কিছু বলছে, আমারই উপকারার্থে এবং হিতাকাক্ষাবশত বলছে– আমাকে লক্ষ্যিত করা অথবা আমার মর্যাদাকে আহত করা তার লক্ষ্য নয়।

অবশ্য রহল মা'আনীর গ্রন্থকার এ স্থলে একটি সৃষ্ণ তত্ত্ব বর্ণনা করে বলেছেন যে, আয়াতের বর্ণনা পদ্ধতি থেকে জানা যায় আসলে দুটি বিষয়ই দাওয়াতের মূলনীতি– হিকমত ও উপদেশ। তৃতীয় বিষয় বিতর্ক মূলনীতির অন্তর্ভুক্ত নয়। তবে দাওয়াতের পথে কোনো কোনো সময় এরও প্রয়োজন দেখা দেয়।

মোটকথা, দাওয়াতের মূলনীতি দুটি – হিকমত ও উপদেশ। এগুলো থেকে কোনো দাওয়াত খালি থাকা উচিত নয়, আলেম ও বিশেষ শ্রেণির লোকদেরকে দাওয়াত দেওয়া হোক কিংবা সর্বসাধারণকে দাওয়াত দেওয়া হোক। তবে দাওয়াতের কাজে মাঝে এমন লোকদেরও সন্মুখীন হতে হয়, যারা সন্দেহ ও বিধাবন্দে জড়িত থাকে এবং দাওয়াতদানকারীর সাথে তর্কবিতর্ক করতে উদ্যাত হয়। এমতাবস্থায় তর্কবিতর্ক করার শিক্ষা দান করা হয়েছে। কিন্তু সাথে সাথে ঠিন্দুট নুন্দিয়ে বলা হয়েছে যে, যে তর্কবিতর্ক এ শর্তের সাথে সম্পর্কযুক্ত নয়, শরিয়তে তার কোনো মর্যাদা নেই।

দাওয়াতদাতাকে কেউ কই দিলে প্রতিলোধ গ্রহণ করা জারেজ, কিছু সবর করা উত্তম : বিগত আয়াতের পরবর্তী তিন আয়াতে দাওয়াতদাতাদের জন্য একটি গুরুত্পূর্ণ নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। তা এই যে, দাওয়াতের কারে মাঝে এমন কঠোর-প্রাণ মূর্থবিদ্ধে সাথেও পালা পড়ে যায় যে, তাদেরকে যতই ন্যুয়াও ও শুজেষা সহকারে বুঝানো হোক না কেন তারা উত্তেজিত হয়ে যায় কটুকথা বলে কট দেয় এবং কোনো কোনো সময় আরও বাড়াবাড়ি করে দাওয়াতদাতাদের কর উদর দৈহিক নির্যাতন চালায়, এমনকি তাদেরকে হত্যা করতেও কুষ্ঠিত হয় না। এমতাবস্থায় দাওয়াতদাতাদের কি করা উচিতঃ

এ সম্পর্কে এইটার্ট বাক্যে প্রথমত তাদেরকে আইনগত অধিকার দেওয়া হয়েছে যে, যারা নির্যাতন চালায় তাদের কাছ থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ করা আপনার জন্য বৈধ, কিন্তু এই পর্তে যে, প্রতিশোধ গ্রহণের ক্ষেত্রে নির্যাতনের সীমা অতিক্রম করা যাবে না। যতটুকু জুনুম প্রতিপক্ষের তরফ থেকে করা হয়, প্রতিশোধ ততটুকুই গ্রহণ করতে হবে; বেশি হতে গারবে না।

আয়াতের শেষে পরামর্শ দেওয়া হয়েছে যে, যদিও প্রতিশোধ গ্রহণের অধিকার রয়েছে কিন্তু সবর করা উত্তম।

আয়াতের শানে নুবৃদ এবং রাস্পুল্লাহ 🚃 ও সাহাবীদের পক্ষ থেকে নির্দেশ পালন : সংখ্যাগরিষ্ঠ তাফসীরবিদগণের মতে এ আয়াতটি মনিনায় অবতীর্ণ। ওচ্ন যুক্তে সত্তরজন সাহাবীর শাহানাত বরণ এবং হযরত হাষযা (রা.)-কে হত্যার পর তাঁর নাশের নাক-কান কর্তনের ঘটনা সম্পর্কে আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। সহীহ বুখারীর রেওয়ায়েত অনুপই। দারাকৃতনী হযরত বিবার নাক-কান কর্তনের ঘটনা সম্পর্কে বর্গনা করেন যে, ওছ্দের যুক্ত-মহাদান থেকে মুশরিকরা ফিরে যাওয়ার পর সত্তরজন সাহাবীর মৃতদেহ উদ্ধার করা হলো। তাঁলের মথো রাস্বুল্লাহ 😇 -এর প্রক্রেম পিতৃরা হযরত হাম্যা (রা.)-এর মৃতদেহত ছিল। তার প্রতির প্রতি মুশরিকদের প্রতির ক্রেম ও ক্রান্তর করা হল । তাই তাঁকে হত্যা করার পর মনের ঝাল মিটাতে গিয়ে তাঁর নাক, কনা ও কলানা অঞ্চন্তান্য কেটে এবং পেট চিরে দিয়েছিল। এ মর্মান্তিক দৃশ্য দেখে রাস্পুল্লাহ 🚟 দারুশভাবে মর্মাহত হলেন। তিনি বদ্দেনা, আল্লাহর কসম, আমি হাম্যার পরিবর্গে মুশরিকদের সত্রজনের মৃতদেহ বিকৃত করব। এ ঘটনা সম্পর্কে অলোচা 🚉 ট্রান্ট গীর্কা তিনটি আয়াত নাজিল হয়েছে। —[তাফনীরে কুরতুরী]

কোনো কোনো রেওঁয়ায়েতে রয়েছে যে, কাফেররা অন্যান্য্য সাহাবীর মৃতদেহও বিকৃত করেছিল।

–[ভিরমিযী, আহমদ, ইবনে খুযায়মা, ইবনে হাব্বান]

এক্ষেত্রে রাসুপুরাহ 

সংখ্যার প্রতি লক্ষ্য না রেখেই দুঃখের আতিশয়ে বিকৃতদেহ সাহাবীদের পরিবর্তে সম্ভবন্ধন 
মুপরিকের মৃতদেহ বিকৃত করার সংকল্প করেছিলেন। এটা আল্লাহর কাছে সে সমতা ও সুবিচারের অনুকৃশ ছিল না, যা তাঁর 
মাধ্যমে দুনিয়াতে প্রতিষ্ঠা করার উদ্দেশ্য ছিল। তাই প্রথমে ইশিয়ার করা হয়েছে যে, প্রতিশোধ গ্রহণের অধিকার আপনার 
রয়েছে বটে, কিন্তু সে পরিমাণেই, যে পরিমাণ জ্বলুম হয়েছে। সংখ্যার প্রতি লক্ষ্য না রেখে কয়েক জনের প্রতিশোধ 
সকরজনের উপর শিক্ষা দেওয়ার পক্ষা ঠিক নয়। বিতীয়ত রাসুপুরাহ 

ক্রি নায়ানুগ আচরণ উপদেশ দেওয়ার অনুমতি যদিও রয়েছে, কিন্তু তাও ছেড়ে দিন এবং অপরাধীদের প্রতি অনুমহ ককন। এটা 
অধিক শ্রেয়।

এ আয়াত নাজিল হওয়ার পর বাসুনুত্রাহ 🚎 বললেন, এখন আমরা সবরই করব। একজনের উপরও প্রতিশোধ নেবে না। এরপর তিনি কসমের কাকফারা আদায় করে দেন। পভাষসীরে মাঘহারী]

মকা বিজয়ের সময় এসব মুশরিক পরাজিত হয়ে যখন বাস্দুলাহ 🚎 ও সাহাবায়ে কেরামের হরণত হয়, তখন ওহুদ যুদ্ধের সময় কৃত সংকল্প পূর্ণ করার এটা উত্তম সুযোগ ছিল। কিন্তু উদ্ভিবিত আরাত নাজিল হওয়ার সময়ই রাসুনুলাহ 🚎 স্বীয় সংকল্প পরিত্যাণ করে সবর করার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছিলেন। তাই মক্কা বিজয়ের সময় তিনি আয়াত অনুযায়ী সবর অবলক্ষ করেন। সম্ভবত এ কারণেই কোনো কোনো রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াতগুলো মক্কা বিজয়ের সময় অবতীর্ধ হয়েছিল। এটাও সম্ভব যে, আয়াতগুলো বারবার নাজিল হয়েছে। প্রথমে ওহুদ যুদ্ধের ব্যাপারে নাজিল হয়েছে এবং পরে মক্কা বিজয়ের সময় পুনর্বার অবতীর্ণ হয়েছে। –[তাফসীরে মাযহারী]

মাসআলা: আলোচ্য আয়াতটি প্রতিশোধ গ্রহণের ক্ষেত্রে সমতার আইন ব্যক্ত করেছে। এ কারণেই ফিকহবিদগণ বলেছেন্ যে ব্যক্তি কাউকে হত্যা করে, তার বিনিময়ে হত্যাকারীকে হত্যা করা হবে। আহত করল আহতকারীকে অবমের পরিমাণে জ্বম করা হবে। কেউ কাউকে হাত-পা কেটে হত্যা করলে নিহতের ওলীকে অধিকার দেওয়া হবে, সেও প্রথমে হত্যাকারীর হাত-পা কর্তন করবে, অতঃপর হত্যা করবে।

তবে কেউ যদি কাউকে পাথর মেরে কিংবা তীর দ্বারা আহত করে হত্যা করে, তাহলে এতে হত্যার প্রকারভেদের সঠিক পরিমাণ নির্ণয় করা সম্ভবপর নয় যে, কি পরিমাণ আঘাত দ্বারা হত্যা সংঘটিত হয়েছে এবং নিহত ব্যক্তি কি পরিমাণ কট পেয়েছে। এ ক্ষেত্রে সতিয়কার সমতার কোনো মাপকাঠি নেই। তাই হত্যাকারীকে তরবারি দ্বারাই হত্যা করা হবে। — জাস্সম্য মাসজালা : আয়াতটি যদিও দৈহিক কট ও দৈহিক ক্ষতি সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, কিন্তু ভাষা ব্যাপক এবং এতে আর্থিক ক্ষতিও অন্তর্ভুক্ত রয়েছে। এ কারণেই ফিকহবিদগণ বলেছেন, যে ব্যক্তি কারো অর্থসম্পদ ছিনতাই করে, প্রতিপক্ষেরও অধিকার রয়েছে সেই পরিমাণ অর্থসম্পদ তার কাছ থেকে ছিনিয়ে নেওয়ার কিংবা অপহরণ করার। তবে শর্ত পোন অর্থসম্পদ সেছিনিয়ে নেবে কিংবা অপহরণ করার। তবে শর্ত হলো, অর্থসম্পদ সেছিনিয়ে নেবে কিংবা অপহরণ করেবে, তা ছিনতাইকৃত অর্থসম্পদের অভিনু প্রকার হতে হবে। উদাহরণত নগদ টাকাপরসা ছিনতাই করলে বিনিময়ে সেই পরিমাণ নগদ টাকাপরসা তার কাছ থেকে ছিনতাই কিংবা অপহরণের মাধ্যমে নিতে পারবে। খাদ্যাশ্যা, বস্ত্র ইত্যাদি ছিনতাই করলে, সেই রকম খাদ্যাশ্য ও বস্ত্র নিতে পারে। কিন্তু একপ্রকার সামগ্রীর বিনিময়ে অনু প্রকার সামগ্রী নিবে পারবে না। উদাহরণত টাকাপরসার বিনিময়ে বস্ত্র অথবা অন্য কোনো ব্যবহারিক বস্তু জোরপূর্বক নিছে পারবে না। কোনো ফিকহবিদ সর্বাবস্থায় অনুমতি দিয়েছেন— একপ্রকার হোক কিংবা ভিনু প্রকার। এ মাসআলার কিছু বিবরণ কুরতুবী শ্বীয় তাফসীরে লিপিবদ্ধ করেছেন। বিস্তারিত আলোচনা ফিকহর্যস্থের দ্রষ্টিয়।



#### بسبم اللوالرَّحْسُنِ الرَّحِيْمِ পরম করুণাময় ও দয়াল আল্লাহর নামে ওরু করছি ৷

سُبِحُنَ تَنْزِيْكُ الَّذِيُّ أَسْرَى بِعَبْدِهِ مُحَمَّدِ لَيْكًا نَصْبُ عَلَى الظُّرْفِ وَالْإِسْرَاءُ سَيْرُ اللَّيْل وَفَانِدَةُ ذِكْرِهِ الْإِشَارَةُ بِعَنْكِيْرِهِ إِلْي تَفْلِيْلِ مُدَّتِهِ مِنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ أَي مَكَّةَ إِلَى الْمُسْجِدُ الْأَقْصَى بُيْتِ الْمُقَدِّسِ لِبُعْدِهِ مِنْهُ الَّذِي بُرَكُنَا حُولُهُ بالبِّمَار وَالْاَنْهَارِ لِنُرِينَةً مِنْ أَيْتِنَا د عَجَائِبَ قُدُرَتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّعِبْمُ الْبَصِيرُ أَى الْعَالِمُ بِاقَتُوالِ النَّبِيِّي ﷺ وَأَفْعَالِهِ فَأَنْعُمَ عَلَيْهِ بِالْإِسْرَاءِ الْمُسْتَعِيلِ عَلَى إختيماعه بالأنبياء وعروجه إلى السماء ورُوْيَتِهِ عَجَانِبَ الْمَلَكُونِ وَمُنَاجَاتِه لَهُ تَعَالَى . فَإِنَّهُ عَنْ قَالَ أَيْسِتُ بِالْبُرَاقِ وَهُوَ دَابَكُهُ أَيْسِكُ فَنُوقَ الْحِسَادِ وَ دُونَ الْسِعْسِلِ يَضُمُ خَافِرُهُ عِنْدُ مُنْتَهِى ظُرْفِهِ.

অনুবাদ :

১ পবিত্র ও মহিমাময় তিনি যিনি তাঁর বান্দা মহাম্বদ 🚎 কে তাঁর নিদর্শনসমূহ কদরতের অত্যান্চর্য বিষয়াদি দেখানোর জনা রজনীযোগে ভ্রমণ করিয়েছিলেন ্রিক্রিতা তারই। 🎾 এটা ঐ (স্থান বা কানবাচক] শব্দরূপে এ স্থানে টুর্ট্রের ব্যবহৃত হয়েছে। রাই। শব্দের অর্থ যদিও রাত্রিতে পরিভ্রমণ করা তবুও এ স্থানে 🌠 অর্থাৎ অনির্দিষ্টবাচক রূপে 🐔 শব্দটি উল্লেখের উদ্দেশ্য হচ্ছে সময়ের স্বল্পতার প্রতি ইঙ্গিত করা। মাসজিদুল হারাম থেকে অর্থাৎ মক্কা থেকে মাসজিদুল আকসায় বায়তুল মুকাদাসে যার চতম্পার্শ্ব আমি ফল-ফলাদি ও নদীনালা দ্বারা করেছি বরকতময় ৷ তিনি অবশ্যই সর্বশ্রোতা, সর্বদ্রা ৷ অর্থাৎ রাসন ===-এর কথাবার্তা ও কার্যকলাপ সম্পর্কে তিনি অবহিত: সেই রাতে নবীগণের একত্রিত সমাবেশ, আকাশে আরোহণ, সৃষ্ট-সামাজ্যের অভ্যান্চর্য বিষয়াদি দর্শন আল্লাহ তা'আলার সাথে আলাপন ইত্যাদি বছ বিষয় সংবলিত 'ইসরা'-এর নিয়ামত ছারা তাঁকে বিভষিত করেছিলেন তিনি : রাসুল 🚍 ইরশাদ করেন, আমার জনা বোরাক আনয়ন করা হলো। তা গর্দত অপেক্ষা কিছু বড় ও খন্চর অপেক্ষা ছোট একটি প্রাণী। এত দ্রুতগতি সম্পন্ন যে দৃষ্টির শেষ সীমার গিরে এর এক এক কদম পড়ে :

فَرَكِبْتُهُ فَسُارَ بِيْ حَتِّي أَتِيثُ بَيْتَ الْمُقَدُّسِ فَرَبَطْتُ الدَّابَةَ بِالْحَلْقَةِ الَّتِيُّ بَرْبِطُ فِيْهَا ٱلْأَنْبِيَاءُ ثُمَّ دُخَلْتُ فَصَلَّبْتُ فِيْدِ رَكْعَتَيْنِ ثُمَّ خَرَجْتُ فَجَا أَنِي جِبْرَئِيلُ عَكَيْهِ السُّلَامُ بِإِنَاءٍ مِنْ خَمْر وَإِنَاءٍ مِنْ لَبَينِ فَاخْتَرْتُ السُّبَنِ قَالَ جِبْرَئِينُلُ أَصَبْتُ الْفِطْرَةَ قَالَ ثُمَّ عَرَجَ بي إلى السماء الدُّنيا فاستفتح جبريل قِيْلَ لَهُ مَن أَنْتَ فَقَالَ حِبْرِيْلُ قِيلَ وَمَنْ مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدُ قِيلَ وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ قَالَ قَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ فَفُيتَحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِادُمَ عَلَيْهِ السَّلامُ فَرَحْبَ بِنِي وَ دَعَا لِنَّ بِخَيْر ثُمَّ عُبِرَجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الثَّانِيَةِ فَاسْتَفَتَحَ جِبْرِيْلُ فَقِيْلُ مَنَ ٱنْتَ فَقَالَ جِبْرِيْلُ قِيلَ وَمَنْ مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدُ ﷺ قِيْلَ وَقَدْ بُعِثَ اِلْنِيهِ قَالَ قَدْ بُعِثَ اِلْبُه فَفُتِحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِالنَّبِي الْخَالَةِ يَحْلِي وَعِينُسٰى عَلَيْهِ مَا السَّلاَمُ فَرُحُّهَا بِيْ وَدَعُوا لِنَي بِخَيْرِ ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِئَةِ فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلٌ فَقِيلً مَن أَنْتَ قَالَ حِبْرِيْلُ فَقِيْلُ وَمَنْ مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدُ عَلَيْهُ فَقِيلَ وَقَدْ أُرْسِلُ إِلَيْهِ.

অনন্তর আমি তাতে আরোহণ করলাম। আমাকে নিন্তু বায়তুল মুকাদাসে আসা হলো ৷ অন্যান্য নবীগণ হে আংটাটিতে নিজেদের বাহন বাঁধতেন আমিও সে স্থানে তাকে বাঁধলাম। অতঃপর আমি তাতে প্রবেশ করনাম এবং দু-রাকাত নামাজ পড়লাম। পারে বের হলাম। তখন হযরত জিবরাঈল (আ.) এক পেয়ালা মদ ও এক পেয়ালা দুধ নিয়ে আসলেন। আমি দুধেরটি গ্রহণ করলাম। হ্যরত জিবরাঈল (আ.) বললেন, আপনি সঠিক স্বভাবের সন্ধান পেয়েছেন : তিনি বলেন, অতঃপর আমাকে নিয়ে পৃথিবীর আকাশে আরোহণ করা হলো। হ্যরত জিবরাঈল (আ.) দ্বার উদ্ঘাটন করতে বললেন: তাঁকে বলা হলো, আপনি কে? তিনি বললেন, আমি জিবরাঈল: বলা হলো, আপনার সাথে কে? তিনি বললেন, মুহাম্মদ 🚟 । বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিল? তিনি বললেন, হাাঁ, প্রেরণ করা হয়েছিল। অতঃপর দ্বার খুলে দেওয়া হলো। সে স্থানে হ্যরত আদম (আ.) -কে পেলাম। তিনি আমাকে মারহাবা জানালেন এবং আমার মঙ্গলের জন্য দোয়া করলেন। অতঃপর দ্বিতীয় আকাশে আরোহণ করা হলো ৷ হযরত জিবরাঈল (আ.) দ্বার উদ্ঘাটন করতে বললেন। বলা হলো, আপনি কে? তিনি বললেন, আমি জিবরাঈল। বলা হলো, আপনার সাথে কে? তিনি বললেন, মুহাম্মদ 🚐 । বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিল? তিনি বললেন, হ্যা, প্রেরণ করা হয়েছিল। অনন্তর দার উদ্ঘাটন করা হলো। সে স্থানে দুই খালাতো ভাই হযরত ইয়াহইয়া ও হযরত ঈসা (আ.)-এর সাথে সাক্ষাৎ হলো। তাঁরা আমাকে মারহাবা জানালেন এবং আমার মঙ্গলের জন্য দোয়া করলেন। অতঃপর তৃতীয় আকাশে আরোহণ করা হলো। হযরত জিবরাঈল (আ.) দার উদ্ঘাটন করতে বললেন। বলা হলো, আপনি কে? তিনি বললেন, আমি জিবরাঈল ৷ বলা হলো, আপনার সাথে কে? তিনি বললেন, মুহাম্মাদ 🚟। বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিল?

حَالُ قَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ فَيَفُسِمَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بيئوسُفَ عَلَبْه السُّلامُ وَاذَا هُوَ قَدْ أُعَظِى عُرجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الرَّابِعُةِ فَاسْتَفْتَ جبريلُ فَقِبْلُ مَنْ انْتَ قَالَ جبريلُ فَقِبلُ وَمُنْ مَعَكَ قَالُ مُحَمَّدُ عَلِي فَعَمْلُ وَقَدْ يُعِثُ إِلَيْهِ قَالَ قَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ فَفُسَعَ لَنَا فَإِذَا أَنَا باِدْرِيْسَ عَكَيْهِ السَّلَامُ فَرَحَّبَ بِنَّي وَ دَعَا لِيْ ير ثُمَّ عُرِجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ الْخَامِسَةِ تَفْتَحَ جِبْرِيلُ فَقِيلُ مَن أَنْتَ فَقَالَ ريلُ فَقَسُلُ وَمَن مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدُ ﷺ بقيشل وقكذ بكعث إلكيب قسالك قلذ بكعث إلكيبه فَفُجِحَ لَنَا فَإِذَا أَنَا بِهَارُونَ عَلَيْهِ السُّلَامُ فَرَحَّبَ بِنِي وَ دَعَا لِيْ بِخَنْيِرِ ثُمَّ عُبِرَجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّادِسَةِ فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِبْلُ فَقِيْلُ مَنْ أَنْتُ قَالَ جِبْرِيْلُ قِيلُ وَمَنْ مَعَكَ قَالَ مُحَمَّدُ عَلَيْهُ قِبْلَ وَقَدْ بِعُثَ إِلَيْهِ قَالَ قَدْ بِعُثَ إلَيْهِ فَكُتِحَ لَنَا فَلَاذَا أَنَا بِمُوسِّى عَكَيْبِه السُّلَامُ فَرَحْبَ بِنِي وَدَعَا لِيْ بِخَبْرِ ثُرُّ عُرجَ بِنَا إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ فَاسْتَفَتَحُ جِبْرِيْلُ فَقَيْلُ مَنْ أَنْتُ قَالُ جِبْرِيلُ فَقِيْلُ وَمَنْ مَعَكَ ا قَالَ مُحَمَّدُ اللهُ قِيلِ وَقَدْ بُعِثَ الْبُوقَالَ قَدْ بُعِثُ إِلَيْءٍ فَفُتِحَ لَنَا فَاذَا أَنَا بِرَابُرَاهِيْمَ عَكْيه السُّلَاءُ.

তিনি বললেন, হাঁ: প্রেরণ কর হয়েছিল অনন্তর হাস . উদ্যাটন করা হলো। সেখানে হয়রত ইউসহ (আ )-এর সাথে সাকাৎ হলো। তাঁকে যেন কেন ্রৌন্দর্যের অর্থেকই দান করা হয়েছে। তিনি অক্যানে মারহারা জানালেন এবং আমার মুসলের জন্য দোল ক্রবেলন। অতঃপর চতুর্থ আকাশে আরোহণ ক্রস হলো। হয়রত জিবরাঈল (আ.) দ্বার উদঘাটন কলেন বললেন : বলা হলো, আপনি কেং তিনি বললেন আমি জিববাঈল। বলা হলো, আপনার সাথে কেং তিনি রললেন মহামদ 🚟। বলা হলো, তাঁকে আনতে কি পেরণ করা হয়েছিল? তিনি বললেন, হ্যা প্রেরণ করা হয়েছিল। অনন্তর দ্বার উদুঘাটন করা হলো। সে স্থানে হয়রত ইদরীস (আ.)-এর সাক্ষাং হলো: তিনি আমাকে মাবহারা জানালেন এবং আমার মঙ্গলের জন্য দোষা করলেন। অভঃপর পঞ্চম আসমানে আবোচণ করা হলো। হয়রত জিবরাঈল (আ.) দার উদঘাটন কবতে বললেন। বলা হলো, আপনি কেং তিনি বললেন আমি জিবরাঈল। বলা হলো, আপনার সাথে কেং তিনি বললেন, মহাম্মাদ ্ৰন্ত। বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিলঃ তিনি বললেন, হাা, প্রেরণ করা হয়েছিল। অনন্তর দার উদঘাটন করা হলো। সে স্থানে হয়রত হারন (আ.)-এর সাক্ষাৎ হলো। তিনি আমাকে মারহাবা জানালেন এবং আমার মঙ্গলের জন্য দোয়া করলেন। অতঃপর ষষ্ঠ আকাশে আরোহণ করা হলো। হযরত জিবরাঈল (আ.) দার উদঘাটন করতে বললেন। বলা হলো, আপনি কে? তিনি বললেন, আমি জিবরাঈল : বলা হলো, আপনার সাথে কে? তিনি বললেন, মুহাম্মাদ 🚎 । বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিল? তিনি বললেন. হাা। প্রেরণ করা হয়েছিল। অনন্তর দার উদঘাটন করা হলো। সে স্থানে হয়রও মুসা (আ.)-এর সাথে সাক্ষাৎ হলো। তিনি আমাকে মারহাবা জানালেন এবং আমার মঙ্গলের জন্য দোয়া করলেন : অতঃপর সপ্তম আকাশে আরোহণ করা হলো ৷ হযরত জ্বিবরাঈল (আ.) হার উদঘাটন করতে বললেন। বলা হলো, আপনি কেঃ তিনি বললেন, আমি জিবরাঈল । বলা হলো, আপনার সাথে কে? তিনি বললেন, মুহাম্মদ 🕮 : বলা হলো, তাঁকে আনতে কি প্রেরণ করা হয়েছিল। তিনি বললেন হাা, প্রেরণ করা হয়েছিল : অনন্তর দ্বার উদঘাটন করা হলো। সে স্থানে হয়রত ইবরাহীম (আ )-এর সাথে সাক্ষাৎ হলো।

فَإِذَا هُوَ مُسْتَنِدُّ إِلَى الْبَبْتِ الْمَعْمُور وَاذَا هُوَ يَدُخُلُهُ كُلُّ يَوْمِ سَبِعُونَ ٱلْفَ مَلَكِ ثُمَّ لَا يسَعُسُودُونَ السَسِعِ ثُسَمَّ ذَهَبَ بِسَى الْسَى سِسْدَرة ِ الْمُنْتَهُى فَإِذَا وَرَقُهَا كَأَذَانِ الْفِيْكَةِ وَاذَا ثَمَرُهَا كَالْقِلَالِ فَلَمَّا غَشِيَهَا مِنْ اَمْرِ اللَّهِ مَا غَشِيهَا تَغَيَّرَتْ فَمَا احَدُّ مِنْ خَلْقِ اللَّهِ يُستَطِينُعُ أَنْ يُصِفَهَا مِنْ حُسْنِهَا قَالَ فَأُوحِلَى إِلَى مَا أُوحِلِي وَفَرَضَ عَلَيٌ فِي كُلِّ يُوْم وَلَيْكُمْ خِمْسِيْنَ صَلَاةً فَنُزُلِّتُ حَتَّى إِنْتَهَيْثُ إِلَى مُوسِلي فَقَالَ مَا فَرُضَ , ثُكَ عَلَى أُمُّتِكَ قُلْتُ خُمْسِيْنَ صَلَاةً كُلَّ يُوْم وَلَيْلُةٍ قَالَ ارْجُعُ إِلَى رَبِّكَ فَسَلَّهُ التَّخْفِيفَ فَيانٌ امَّتَكَ لَا تُطِيقُ ذٰلِكَ وَإِنِّي قَد بَكُوتُ بَنَى إِسْرَائِيلَ وَخَبَّرْتُهُمْ قَالَ فَرَجَعْتُ إِلَى رَبَيْ فَقُلْتُ أَى رُبَّ خَفَيفَ عَنْ أُمَّتِي فَحَطَّ عَنِى خُمْسًا فَرُجُعْتُ إِلَى مُوسِٰى قَالَ مَا فَعَلْتُ فُلْتُ قَدْ حُطُّ عَبِّني خَمْسًا قَالَ إِنَّ امَّتَكَ لَا تُسطِيبُ أَذْلِكَ فَارْجِعْ اللَّى دَبِكَ فَسَلْمُ التَّخْفِيْف لِأُمُّتِكَ قَالَ فَكُمْ أَزُلُ ٱرْجِعُ بَيْنَ رُدُرُ وَرُدُرُ وَمُ اللَّهِ وَيُرْكُرُ رُدُ وَ رُدُورُ وَرُدُرُ رُدُ وَرُدُورُ وَرُدُ وَرُدُورُ وَرُدُورُ وَر خُمُسًا حَتْمِي قَالَ بِا مُحَمَّدُ عَلَيْ هِي خُمُسُ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يبُوم وَلَيْلَةٍ بِكُلُ صَلُوةٍ عَشُرُ فَتِلْكُ خُمُسُونُ صَلاَةً .

তিনি 'বায়তুল মামুর'-এ হেলান দিয়ে বসে আছেন; তাতে [বায়তুল মামূরে] প্রতিদিন সত্তর হাজার ফেরেশতা প্রবেশ করেন। পুনর্বার আর তারা তাতে প্রবেশের সুযোগ পান না। অতঃপর আমাকে 'সিদরাতুল মুন্তাহা'য় নিয়ে আসা হলো: এর পাতাগুলো ছিল হাতির কানের মতো বিরাট আর ফলগুলো ছিল মটকার মতো বড়। আল্লাহর হুকুমে যখন তাকে যা আচ্ছাদিত করার আচ্ছাদিত করে তখন তার অবস্থা পরিবর্তিত হয়ে যায়। এর সৌন্দর্য বর্ণনা করতে সক্ষম সৃষ্টির মধ্যে কেউ নেই। রাসূল 🚐 বলেন, অনন্তর আল্লাহ তা'আলা আমাকে যা ওহি করার তা ওহি করলেন এবং প্রতিদিন পঞ্চাশ ওয়াক্ত সালাত ফরজ করলেন। অতঃপর আমি নেমে আসলাম। হ্যরত মুসার নিকট গিয়ে পৌছলে তিনি বললেন, আপনার উমতের উপর আল্লাহ তা'আলা কি ফরজ করলেন? বললাম, প্রতিদিন পঞ্চাশ ওয়াক্ত সালাত। তিনি বললেন, পুনরায় প্রভুর দরবারে ফিরে যান; আরো সহজ করে দিতে প্রার্থনা করুন। আপনার উদ্মত এটা পারবে না ৷ আমি বনী ইসরাঈলকে বহু পরীক্ষা করেছি। এ বিষয়ে আমার অভিজ্ঞতা লাভ হয়েছে। রাসুল 🚃 বলেন, আমি প্রভুর দরবারে পুনরায় ফিরে গেলাম : আরজ করলাম, হে প্রভু! আমার উন্মতের জন্য আরো সহজ করে দিন। আমার উন্মতের দায়িত থেকে তখন পাঁচ ওয়াক্ত হ্রাস করে দেওয়া হলো। পুনরায় হ্যরত মৃসার নিকট আসলে তিনি বললেন, কি করলেন? বললাম, পাঁচ ওয়াক্ত হ্রাস করে দেওয়া হয়েছে। তিনি বললেন, আপনার উদ্মত এখনও তা পারবে না। প্রভুর নিকট ফিরে যান এবং আপনার উন্মতের জন্য আরো সহজ করে দিতে আবেদন করুন। রাসুল 🚃 বলেন, এভাবে আল্লাহর দরবার ও মুসার মাঝে আসা-যাওয়া করলাম ৷ প্রতিবারই পাঁচ ওয়াক্ত করে হ্রাস করা হলো। শেষে আল্লাহ তা আলা ইরশাদ করলেন, হে মুহাম্মদ! রাত্র-দিনে এই পাঁচ ওয়াক্ত সালাত দেওয়া হলো ৷ প্রতি ওয়াক্তের বিনিময়ে হলো দশ ওয়াক্তের সমান প্রতিদান ৷ সূতরাং এতদনুসারে এটা মোট পঞ্চাশ বলেই বিবেচ্য হবে।

وَمَنْ هُمَّ بِحَسَنَةٍ فَلُمْ يَعْمَلْهَا كُتَبِتُ لَهُ حَسَنَةً فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِّبَتُ لَهُ عَشُرًا وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ وَلَمْ يِعْمَلْهَا لَمْ تُكْتَبُ فَإِنْ عَمِلَهَا كُتِبَ سَيَئَةً وَاحِدَةً فَنَزَلْتُ حَتَّى انْتَهَ بَيْتُ إِلْى مُنُوسِٰى عَلَيْهِ السَّلَامُ فَاخْبَرْتُهُ فَقَالَ ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِينْفَ لِأُمْتِكَ فَإِنَّ أُمُّتَكَ لاَ تُطِينْ ذٰلِكَ فَنَقُلْتُ قَدُ رَجَعَتُ اِلْي رَبَيْ حَقَى اسْتَحْبَيْثُ رُواهُ الشُّيْخَانِ وَاللَّفْظُ لِمُسْلِم وَرَوَى الْحَاكِمُ فِي الْمُسْتَذَرَكِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ (رض) قَالَ قَالَ رُسُولُ اللَّهِ ﷺ رَأَيْتُ رَبِّي عَزُّ وَجَلَّ .

وَجَعَلْنُهُ هُدًى لَبُنِي إَسُراءِيلَ لِهِ أَنْ لا يَشَخِذُوا مِنْ دُوْنِي وَكِيلًا يُفَوَضُونَ إِلَيْهِ أَمْرُهُمْ وَفِي قِرَا وَ تَتَّخِذُوا بِالْفَوْقَانِيُّةِ اِلْتِفَاتًا فَإِن زَائِدَةً وَالْقُولُ مُضْمَرِيًّا .

٣٥. ذُرِيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ ثُوِّح وفِي السَّفِينَةِ إِنَّهُ كَانَ عَبُدًا شَكُورًا كَشِبْرَ الشُّكُورِ لَنَا حَامِدًا فِي جَمِيْعِ أَخُوَالِهِ .

কেউ যদি কোনো সংকাজের ইচ্ছা করে তরে তা আদ্যু না করতে পারলেও তার জন্য আমি একটি নেকি নিখি: আর তা আদায় করলে দশটি নেকি লিখা হবে : পক্ষাব্যার কেউ যদি কোনো মন্দ কার্যের ইচ্ছা করে আর তানাকবে তবে কোনোপাপ লিখাহয়না। আবে যদি তা করে তবে কেবল একটি পাপই লিখা হয়। অতঃপর আমি হযরত মুসার নিকট নেমে আস্লাম এবং তাঁকে এটা অবহিত করলাম। তিনি বললেন, আপনার প্রভর নিকট পনবায় ফিরে যান এবং আপন্যর উপ্পতের জনা আবো সহজ করে দিতে আবেদন করুন। কেনন আপনার উন্মত এটা পালন করতে সক্ষম হবে না। আমি বললাম, প্রভুর নিকট বিষয়টি নিয়ে এতবার ফিরে গিয়েছি যে এখন পনর্বার যেতে আমার লজ্জা হচ্ছে। উপরিউক্ত বিষয়টি শায়খাইন অর্থাৎ বুখারী ও মুসলিম বিবৃত করেছেন। তবে এর শব্দগুলো হচ্ছে মসলিমের। হাকিম তংপ্রণীত মন্তাদরাকে ইবনে আব্বাস প্রমখাৎ বর্ণনা করেন যে, রাসূল 🚐 ইরশাদ করেন, আমি আমার মহান ও পরাক্রমশালী প্রভুকে দর্শন করেছি। الْأَنْكُمْ الْمُرْالِينَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال দূরবর্তী। বায়তুল মুকাদ্যাসের মসজিদটি যেহেতু মাসজিদুল হারাম থেকে দূর সেহেতু তাকে মাসজিদুল আকসা' বলা হয়।

म्राक क्वाव वर्धार वर्धताव मिराहिनाम . قَالَ تَعَالَى وَأَتَيْنَا مُوسَى الْكِتْبُ الْتُوْرِةَ ٢٤. قَالَ تَعَالَى وَأَتَيْنَا مُوسَى الْكِتْبُ الْتُورِة এবং তাকে করেছিলাম বনী ইসরাঈলের পথ-নির্দেশক। এজন্য যে তারা যেন আমাকে ব্যতীত অপর কাউকেও কর্মবিধায়ক রূপে গ্রহণ না করে তাদের বিষয়াদি অপর काরো निकট যেন সোপর্দ না করে। هَا الْا يَشْغِدُوا अठा অপর এক কেরাতে نَوْنَانِيُ অর্থাৎ نَ সহ দিতীয় পুরুষ নিষেধবাচক শব্দরূপে পঠিত রয়েছে : এমতাবস্থায় أَنْ অর্থাৎ রূপান্তর হায়ছে বলে এবং أُلْتَغَانُ শব্দটি 🛵 র্বা অতিরিক্ত বলে বিবেচ্য হবে। এর পূর্বে ধার্ড থেকে উদ্গত কোনো শব উহা আছে বলৈ धता हर्दि यमन اَأَتُولُ لَكُمْ अर्था६ आमि তাদেরকে বলেছিলাম.....।

> যাদেরকে আমি নৃহের সাথে নৌকায় আরোহণ করিয়েছিলাম তাদের বংশধর, সে তো ছিল পরম কৃতজ্ঞ সর্বাবস্থায় আমার প্রশংসাকারী এক বান্দা : 🗘 🚉 🗓 পরম কতন্ত্র।

- . وَقَصَيْنَا أَوْحَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْراً مِيلَ فِي الْرَضِ أَرْضَ الْكِيتُ فِي الْأَرْضِ أَرْضَ الْكِيتُ فِي الْأَرْضِ أَرْضَ الشَّامِ بِالْمَعَاصِي مُرْتَبْنِ وَلَتَعَلَّنَ عَلَوًا كَلُّوا كَيْدُونَ بَغِيدًا .
- ٥. فَاِذَا جَاءَ وَعَدُ أُولَهُ مَا أُولَى مَرْتَى الْفَسَادِ بِعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا الولِي الْفَسَادِ بِعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا الولِي بِنَاسٍ شَدِيدٍ اصْحَابِ قُدَّةٍ فِي الْبَعَرْبِ وَالْبَطْسُ فَجَاسُوا تَرَدُّدُوا لِطَلَبِكُمْ خِلْلَ اللَّذِيبَارِ مُ وَسَطَ دِيبَارِكُمْ لِيبَفَتْكُمْ خِلْلَ وَيسَابُوكُمْ وَكَانَ وَعَدًا مَفْعُولًا وَقَدُ افْسَدُوا الْهُولِي فِقَتْلِ زَكْرِيا فَبَعَثَ عَلَيْهِمْ جَالُوتَ وَجُنُودُهُ فَقَتْلُوهُمْ وَسَبُوا اَوْلاَدَهُمْ وَخُرَيُوا بَبْتَ الْمُقَدَّسُ.
- ". ثُمُّ رَدَدُنَا لَكُمُ الْكُرَّةَ الدَّوْلَةَ وَالْفَلَبَةَ عَلَيْهِ مَعْدَ مِائَةِ سَنَةٍ بِقَتْلِ جَالُوْتَ وَالْفَلَبَةُ وَالْفَلَرِينَ وَجَعَلْنَكُمْ اكْثُونَ وَمَعَلْنَكُمْ اكْثُورَ نَعْدِيدًا وَكَثِيدُنَ وَجَعَلْنَكُمْ اكْثُورَ نَعْدِيدًا وَكَثِيدُنَ وَجَعَلْنَكُمْ اكْثُورَ نَعْدِيدًا عَشِيرةً .
- ٧. وَقُلْنَا إِنْ اَحْسَنَتُمْ بِالطَّاعَةِ اَحْسَنَتُمْ
   لِآنَ فُسِكُمْ لِإَنَّ ثَوَابِهُ لَهَا وَإِنْ السَاتُمُ وَلِكَا لَهَا وَإِنْ السَاتُمُ لَيَا وَإِذَا جَاءً وَعُدُ الْمُرَّةِ الْأَجْرَةِ بِعَثْنَا هُمْ.
   الْمُرَّةِ الْأَجْرَةِ بِعَثْنَا هُمْ.

- এবং আমি কিতাবে তাওরাতে বনী ইসরাঈলকে প্রত্যাদেশ মারফত জানিয়েছিলাম নিক্য তোমরা পৃথিবীতে অর্থাৎ সিরিয়া ভূমিতে পাপাচারের মাধ্যমে দ্বার বিপর্যয় সৃষ্টি করবে এবং তোমাদের খুবই বাড় বাড়বে অতিশয় জুলুম ও অন্যায়ের বিস্তার ঘটাবে। এ স্থানে অর্থ- প্রত্যাদেশ প্রেরণ করেছিলাম। ৫. অতঃপর এ দুয়ের প্রথমটির অর্থাৎ এ দুই বিপর্যয় ঘটাবার প্রথমবারেরটির নির্ধারিত কাল যুখন উপস্থিত হলো তখন আমি তোমাদের বিরুদ্ধে বিক্রমশালী বান্দাদেরকে যুদ্ধবিগ্রহে যারা অতীব শক্তিশালী সেই বান্দাদেরকে প্রেরণ করেছিলাম তারা তোমাদের সন্ধানে তোমাদেরকে হত্যা ও বন্দী করার জন্য তোমাদের গৃহের অভ্যন্তরে গিয়ে প্রবেশ করেছিল। এটা কার্যকরীকৃত এক অঙ্গীকার ছিল প্রথমবার তারা হ্যরত যাকারিয়াকে হত্যা করে বিশৃঙ্খলা সৃষ্টি করেছিল ৷ তথন আল্লাহ তা'আলা তাদের বিরুদ্ধে জালৃত ও তার সেনাদলকে প্রেরণ করেন। তারা এসে তাদেরকে হত্যা করে। তাদের সন্তানদের বন্দী করে এবং বায়তুল মুকাদ্দাসে ক্ষতি সধান করে। ﴿ ﴿ ﴿ صَالَا عَالَمُ عَالَمُ الْعَالَمُ عَالَمُ الْعَالَمُ عَلَيْكُ الْمُعَالِمُ الْعَلَيْكُ الْمُعَالِمُ الْعَلَيْكُ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْعُلِيْكِ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْمُعَلِيْكُ الْمُعَلِيْكُ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْمُعَالِمُ الْعُلِيْكُ الْمُعَلِيْكُ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِيْكِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلِينِ الْعِلْمِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي مِلْعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمُع ইতস্তত ছড়িয়ে পড়ল إخلاك الدّبِكار গৃহের অভ্যন্তরে।
- ৭. বললাম <u>তোমরা যদি</u> আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে <u>সংকর্ম কর তবে তা নিজদের জন্যই</u> কেননা এর পুণ্যফল সে নিজেই ভোগ করবে। <u>আর</u> ফাসাদ ঘটিয়ে <u>মন্দ কার্য যদি কর তবে</u> এই মন্দতাও <u>তারই। অতঃপর শেষ</u> বারের প্র<u>তিশ্রুত</u> সময় <u>উপস্থিত হলে।</u> অমি বান্দাদেরকে প্রেরণ করলাম

ठाकत्रितः आत्मलाहैत खातवि-वाश्ला (०३३ ४९)−०० (४)

وللذخُلُوا المُسْجِدَ بِيْتُ الْمُقَدِّس فَيَ يُهْلِكُوا مَاعَلُوا غَلَبُوا عَلَيهِ تَعْبِوا إهْلَاكًا وَقَدْ أَفْسُدُوا ثَانِيًا بِقَنْلِ يُحْيِي

. ﴿ وَقُلْنَا فِي الْكِتْبِ عَسْمِي رَبُّكُمْ أَنْ يُرْحَمُكُمْ . ﴿ وَقُلْنَا فِي الْكِتْبِ عَسْمِي رَبُّكُمْ أَنْ يُرْحَمُكُمْ . ﴿ وَقُلْنَا فِي الْكِتْبِ عَسْمِي رَبُّكُمْ أَنْ يُرْحَمُكُمْ . ج بَعْدَ الْمُرْوَ الثَّانِيَةِ إِنْ تُبَيِّمُ وَإِنْ عُدْتُمُ الْي الْفَسَاد عُدْنًا م إِلَى الْعُقُوبَةِ وَقَدْ عُادُوا مَكَذِيْبِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ فَسَلَّطَ عَكَيْهِم بِفَعْلِ فُرَيْظُةَ وَنَكُنِي النُّنْضِينِو وَضُرِّبِ الْجِزْيَةِ عَلَيْهِمْ وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَافِرِينَ حَصِيرًا

الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ . لَهُمْ آخِرًا كَبِيرًا .

وَيُسُخْبِسُرَ أَنَّ الَّذِينَ لَا يُسُوْمِسُنُوْنَ بِسَالُأُخِرَ أَعْتَدْنَا اعْدَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا الْبِيمًا مُؤْلِمًا هُوَ তোমাদের মুখমওল কালিমান্ত্র করার জন্য মর্থাৎ ইত্যা ও বন্দী করত তোমাদেরকে এমন দুঃখ দিতে যে তার প্রভাব যেন তোমাদের মুখমগুলে ভেকে উঠে। এবং প্রথমবার যেভাবে মসজিদে বায়তল মুকাদাসে প্রবেশ করেছিল এবং তার ধ্বংস সাধন করেছিল পুনরায় সেভাবে তাতে প্রবেশ করার জন্য অনন্তর তা ধংস করার জন্য এবং তারা যা অধিকার করেছিল যাতে তারা বিজয় লাভ করেছিল তা সম্পূর্ণভাবে ধ্বংস করার জন্য। হযরত ইয়াহয়া (আ.)-কে হত্যা করে তারা দিতীয়বারের জন্য বিশৃঙ্খলা সৃষ্টি করেছিল : তখন আরাহ তা'আলা তাদের বিরুদ্ধে সম্রাট বুখতে নাসসারকে প্রেরণ করেন : সে তাদের হাজার হাজার লোককে হত্যা করে, সম্ভানসম্ভতিকে বন্দী করে এবং বায়তুল মুকাদাসের ধ্বংস সাধন করে। المُسْتِرُوا नष्निद्धारम कतात कना । تُعُبِيُّرًا

তোমরা তওবা কর তাহলে সম্ভবত তোমাদের প্রতিপালক তোমাদের প্রতি দয়া করবেন: কিন্তু তোমরা যদি বিপর্যয় সৃষ্টির পুনরাবৃত্তি কর তবে আমিও আমার শান্তির পুনরাবৃত্তি করব। আর জাহান্নামকে আমি করেছি কাফেরদের জন্য কারাগার। তারা রাসৃল 🕮 💵 অস্বীকার করে নিজদের পূর্ব আচরণের পুনরাবৃত্তি করে। ফলে তাদের বন কুরাইযাকে হত্যা ও বন নাযীরকে দেশান্তর করে ও জিজিয়া আরোপ করার জন্য আল্লাহ তাঁকে তাদের উপর ক্ষমতাধিকারী করেন। 1 অর্থ- বন্দী করে রাধর স্থান, কারাগার।

 ৯. এ কুরআন অবশ্যই হেদায়েত করে এমন বিষয়ের এমন পথের যা সুদৃঢ় ন্যায়ানুগ ও সঠিক: এবং যে সকল মুমিন সংকর্ম করে তাদেরকে সুসংবাদ দেয় যে তাদের জন্য রয়েছে মহাপুরস্কার।

১০. এবং সংবাদ দেয় যে আখেরাতের যারা বিশ্বাস করে ন তাদের জন্য প্রস্তুত রেখেছি মর্মস্তুদ যন্ত্রণাকর শান্তি তা হলো জাহানাম : اَعْتَدُنَا প্রস্তুত রেখেছি ।

www.eelm.weebly.com

النَّادُ.

## তাহকীক ও তারকীব

سُبُعْتُ اللَّهُ سُبُعَانًا अठा उदा एक लाइ मात्रमाइ वर्षा : قَوْلُهُ سُبِحُانَ

্র ত্রাছে মাফ্টল নয়, কেননা أَسُرِي हि. أَسُرِي वि كَبِيلًا تَصُبُّ عَلَيْ عَلَيْ الظُّرُفِيَّةِ - كَنَّ উত্যটিই : ﴿ وَكَانَ وَمَانَ وَمَانَ وَمَانَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْفِيِّةِ وَاللَّهُ وَالْكَ

প্রশ্ন. يُسَرُّ وَمِي اللَّبُولِ উল্লেখ করার কারণ কি?

উত্তর: اَسُرُى पानि اَسُرُ نِي اللَّبِارِ -এর অন্তর্ভুক্ত কিন্তু کَبُرٌ - কে نَکِرَ، উল্লেখ করে স্বল্প সময়ের প্রতি ইপিত করা হয়েছে। আর بَالْبُكِّ -এর তানবীন এখানে وَلَكُتْ -এর জন্য হয়েছে।

غَوْلَ الْمُوْلَةُ : এটা দ্বারা মসজিদে আকসা-এর নামকরণের কারণের প্রতি ইন্সিত করা হয়েছে। কেননা মসজিদে হারাম ও মসজিদে আকসার মাঝে এক মাসের ব্যবধান রয়েছে। অথবা এজন্য যে, সে সময় মসজিদে হারাম এবং মসজিদে আকসার মাঝে কোনো মসজিদ ছিল না। এ কারণেই তার নাম মসজিদে আকসা রাখা হয়েছে।

- এর বহুবচন। অর্থ- মটকা, কলস। قُلُدُ أَا قِنْلالُ: قَنُولُهُ كَالْقَالال

वह उहरठन । अर्थ रत्ना - कामाठ, वश्य । فَوْلُهُ نَفِيلُ

ें वातरात रें। खेड़ : क्षेड़ : فَفُولُهُ وَانُ السَّاتُمُ فَلَيُهَا अंतरात रें वातरात रें। खेड़ : فَفُولُهُ وَانُ السَّاتُمُ فَلَيُهَا عَلَيْهَا وَالْمُالَّاتُمُ فَلَيُّهَا عَلَيْهَا وَالْمُالَّاتُمُ فَلَيْهَا عَلَيْهَا وَالْمُالِقَالَةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُلِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَالْمُالِّةُ وَلِيْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُالِّةُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

উত্তর, এটা وَرُواَجُ তথা মোকাবিলার ভিত্তিতে عُلْي -এর স্থানে لا مَرارَدُواَجُ

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

আলোচ্য আয়াতে মি'রাজের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে, যা আমাদের রাস্ন্ এর একটি বিশেষ প্রয়ান ও স্বাতন্ত্রাস্থলক মোজেজা। এর একটি বিশেষ প্রয়ান ও স্বাতন্ত্রাস্থলক মোজেজা। এর একটি বিশেষ প্রয়ান ও স্বাতন্ত্রাস্থলক মোজেজা। এর পার্কি اَسْرِي শব্দিট اَسْرِي শব্দিত এ অর্থ কুটিয়ে তুলেছে। الله শব্দিট الله বার্বির একটা অংশ বায়িত হয়েছে। আয়াতে উল্লিখিত মসজিদে হারাম থেকে মসজিদে আক্রমা পর্যন্ত সক্ষরকে 'ইসরা বলা হয় এবং সেখান থেকে আসমান পর্যন্ত যে সফর হয়েছে, তার নাম মি'রাজ। ইসরা অকাট্য আয়াতে দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে, আর মি'রাজ স্বা নাজমে উল্লিখিত রয়েছে এবং অনেক মুতাওয়াতির হালীস দ্বারা প্রমাণিত। সম্মন ও গৌরবের ত্তরে ক্রমে শ্রম্টি একটি বিশেষ প্রেমময়তার প্রতি ইঙ্গিত বহন করে। কেননা আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং কাউকে আমার বাদ্যা' বললে এর চাইতে বড় সম্মান মানুষের জন্য আর হতে পারে না। হযরত হাসান দেহলভী চমৎকার বণেছেন-

بنده حسن بصد زبان گفت که بنده توام تو بزبان خود بگر بنده نواز کیستی

অর্থাৎ ভোমার বান্দা হাসান তো শত মুখে বলে থাকে যে, আমি তোমার বান্দা; তুমি তোমার নিজের মুখে একবার বলনা যে. আমি তোমারই দাস!

আল্লাহর তরফ থেকে বান্দানের প্রতি এরপ সন্ধোধন একটা অতুলনীয় মর্থানা। যেমন অন্যা এক আল্লাহে টুম্মিট্র ট্রিন্ট্র বিশ্ব হয়ে যে ওয়েই বাবে বীয় মকবুল বান্দানের সম্থান বৃদ্ধি করা লক্ষ্যা বয়েছে। এতে আরও জানা গোল যে, আল্লাহর পরিপূর্ণ বান্দা হয়ে যে ওয়েই মানুষের সর্ববৃহৎ ওব। কেননা বিশেষ সম্পানের ন্তরে রাস্বাল্লাহ : ে এর অনেক ওপের মধ্য থেকে দাসত্ত ওপটি উল্লেখ কয়েছে। এ শব্দ ছারা আরও একটি বড় উপকার সাধন লক্ষ্য। তা এই যে, আগাগোড়ো অলৌকিক ঘটনাবলিতে পূর্ণ এই সকর থেকে কারো মনে এরক ধরণা সৃষ্টি না হয়ে যায় যে, এ অলৌকিক উর্ধাননাপ ভালারটি একটি আল্লাহর ওপের অংশবিশেষ। যেমন হ্যরত ঈসা (আ.)-এর আকাশে উথিত হওয়ার ঘটনা থেকে খ্রিটান জাতি ধৌকায় পড়েছে। তাই হুম্মী বাল্লা। শব্দ বলে বাক্ত করা হয়েছে যে, এসর ওপ চরম পরাকাষ্টা ও মোজেজা সব্বেও রাস্বাল্লাহ ফ্রাম্মার্ট্র বান্দাই - বঙ্কং অলুলাহ বাজাহুহহ কোনো অংশীদার নন।

কুৰআন ও হাদীস থেকে দৈহিক মি'রাজের প্রমাণাদি ও ইজমা : ইসরা ও মিরাজের সম্মা সফর যে ৩৫ আমিত ছিল না, বরং সাধারণ মানুষের সফরের মতো দৈহিক ছিল, একথা কুরআন পাকের বক্তব্য ও অনেক মুভাওয়াতির হাদীস দ্বরা প্রমাণত আদ্যাতের প্রথম ক্রিক্সিন মধ্যে এদিকেই ইন্সিত রয়েছে। কেননা এ শব্দটি আন্তর্যজ্ঞাক ও বিরাট বিষয়ের জন্দ ব্যবহৃত হয়। মি'রাজ যদি ৩৫ আত্মিক অর্থাৎ স্বপ্পুজণতে সংঘটিত হতে। তবে তাতে আন্তর্যের বিষয় কি আছে? স্বপ্পে তে প্রত্যেক মুসলমান, বরং প্রত্যেক মানুষ দেখতে পারে যে, সে আকাশে উঠেছে, অবিশ্বাস্য বহু কান্ত করেছে।

দাদ দ্বারা এদিকেই দ্বিতীয় ইঙ্গিত করা হয়েছে। কারণ ৬ধু আআকে দাস বলে না: বরং আত্মা ও দেই উভরের সমষ্ট্রকেই দাস বলা হয়। এছাড়া রাসুলুল্লাহ 🟥 যখন মি'রাজের ঘটনা হয়রত উম্বে হানী (রা.)-এর কাছে বর্ণনা করলেন, তখন তিনি পরামর্শ দিলেন যে, আপনি কারো কাছে একথা প্রকাশ করবেন না: প্রকাশ করলে কাফেররা আপনার প্রতি আরও বেশি মিখ্যারোপ করবে। ব্যাপারটি যদি নিছক স্বপুই হতো, তবে মিধ্যারোপ করার কি কারণ ছিলঃ

ডাফসীরে কুরতুরীতে আছে, ইসরার হাদীসসমূহ সব মুভাওয়াতির। নাঞ্জাশ এ সম্পর্কে বিশক্তন সাহাবীর রেওয়াত্তেও উদ্বুত করেছেন এবং কাষী আয়ায় শেষা গ্রন্থে আরও বিন্তারিত বিবরণ দিয়েছেন।

ইমাম ইবনে কাছীর স্বীয় ভাষসীর প্রস্থে এসব রেওয়ায়েত পূর্ণক্রপে যাচাই-বাছাই করে বর্ধনা করেছেন। অভঃপর পঁচিশক্তন সাহারীর নাম উল্লেখ করেছেন, বাঁদের কাছ থেকে এসব রেওয়ায়েত বর্ণিত হয়েছে। নামগুলো এই- হয়রত ওমর ইবনে খান্তাব, আদী মর্তৃঞ্জা, ইবনে মাসউদ, আবু যর গিফারী, মালেক ইবনে ছাছা, আবু হুরায়রা, আবু সারীদ, ইবনে আব্দাস, শাদ্দাদ ইবনে আউস, উরাই ইবনে কা'ব, আবুর রহমান ইবনে কুর্ব, আবু হাইয়া, আবু দারলা, আবুরাহ ইবনে ওমর, জাবের ইবনে আবুরাহ, ইবাছজা ইবনে ইয়মান, বুরায়দাহ, আবু আইছ্ব আনসারী, আবু উমামা, সামুবা ইবনে জুন্দুব, অবুন্ধ হামরা, সোহায়ব ক্লমী, উষে ইন্দী, আয়েশা, আসমা বিনতে আবু বকর (রা.)।

এবপর ইবনে কাছীর (ব.) বলেন (السُلولُونُ وَأَعْرَضُ عَنْهُ الزُّفَارِقَةُ وَالْسُلُولُونُ وَالْسُلُولُونَ ঘটনা সম্পর্কে সব মুসলমানের ঐকমত্য রয়েছে। তথু ধর্মদ্রোহী বিশীকরা একে মানেনি।

মি'রাজের সংক্ষিপ্ত ঘটনা ইবনে কাছীরের রেওয়ায়েত থেকে : ইমাম ইবনে কাছীর (র.) স্বীয় তাফসীর এছে আলোচা আয়াতের তাফসীর এবং সংশ্লিষ্ট হাদীসসমূহ বিস্তারিত বর্ণনা করার পর বলেন, সত্য কথা এই যে, নবী করীম 🚃 ইসরা সচ্ছ জাগ্রত অবস্থায় করেন; স্বপ্লে নয়। মঞ্জা মুকাররমা থেকে বাইতুল মুকাদ্দাস পর্যন্ত এ সফর বোরাকযোগে করেন। বায়তন মোকাদাদের দ্বারে উপনীত হয়ে তিনি বোরাকটি অদূরে বেঁধে দেন এবং বায়তুল মুকাদাদের মসজিদে প্রবেশ করেন এবং কেবলার দিকে মুখ করে দু রাকাত তাহিয়্যাতুল মসজিদ নামাজ আদায় করেন। অতঃপর সিঁড়ি আনা হয়, যাতে নিচ থেকে উপরে যাওয়ার জন্য ধাপ বানানো ছিল। তিনি সিঁড়ির সাহায্যে প্রথমে প্রথম আকাশে, অতঃপর অবশিষ্ট আকাশসমূহে গমন করেন। এ সিঁড়িটি কি এবং কিন্ধপ ছিল, তার প্রকৃত স্বন্ধপ আল্লাহ তা'আলাই জানেন। ইদানিং কালেও অনেক প্রকার সিঁড়ি পৃথিবীতে প্রচলিত রয়েছে। স্বয়ংক্রিয় লিফটের আকারে সিঁড়িও আছে। এই আলৌকিক সিঁড়ি সম্পর্কে সন্দেহ ও দ্বিধার কারণ নেই। প্রত্যেক আকাশে সেখানকার ফেরেশতারা তাঁকে অভ্যর্থনা জানায় এবং প্রত্যেক আকাশে সে সমস্ত পয়গাম্বরগণের সাথে সাক্ষং হয়, যাঁদের অবস্থান কোনো নির্দিষ্ট আকাশে রয়েছে। উদাহরণত ষষ্ঠ আকাশে হয়রত মূসা (আ.) এবং সপ্তম আকাশে হয়রত ইবরাহীম (আ)-এর সাথে সাক্ষাৎ হয়। অতঃপর তিনি পয়গাম্বরগণের স্থানসমূহও অতিক্রম করে যান এবং এক ময়দানে পৌছেন. যেখানে ভাগ্যলিপি লেখার শব্দ শোনা যাচ্ছিল। তিনি 'সিদরাতুল মুন্তাহা' দেখেন, যেখানে আল্লাহ তা'আলার নির্দেশে স্বর্ণের প্রজাপতি এবং বিভিন্ন রঙের প্রজাপতি ইতস্তত ছোটাছুটি করছিল। ফেরেশতারা স্থানটিকে ঘিরে রেখেছিল। এখানে রাসূনুরাহ 🚃 হযরত জিবরাঈলকে তাঁর স্বরূপে দেখেন। তাঁর ছয়শত পাখা ছিল। সেখানেই তিনি একটি দিগন্তবেষ্টিত সবুজ রঙ্কে রফরফ দেখতে পান। সবুজ রঙের গদিবিশিষ্ট পালকিকে রফরফ বলা হয়। তিনি বায়তুল-মা'মূরও দেখেন। বায়তুল মা'মূরের নিকটেই কা'বার প্রতিষ্ঠাতা হযরত ইবরাহীম (আ.) প্রাচীরের সাথে হেলান দিয়ে উপবিষ্ট ছিলেন। এই বায়তুল মা'মূরে দৈনিক সন্তর হাজার ফেরেশতা প্রবেশ করেন। কিয়ামত পর্যন্ত তাঁদের পুনর্বার প্রবেশ করার পালা আসবে না। রাসূলুল্লাহ 🚎 স্বচক্ষে জানাত ও দোজথ পরিদর্শন করেন। সে সময় তাঁর উমতের জন্য প্রথমে পঞ্চাশ ওয়াক্তের নামাজ ফরজ হওয়ার নির্দেশ হয়। অতঃপর তা.হাস করে পাঁচ ওয়াক্ত করে দেওয়া হয়। এ দ্বারা সব ইবাদতের মধ্যে নামাজের বিশেষ গুরুত্ব ও শ্রেষ্ঠতু প্রমণিও য়ং। অতঃপর তিনি বায়তুল মুকাদাসে ফিরে আসেন এবং আকাশে যেসব পয়গান্বরের সাথে সাক্ষাৎ হয়েছিল তাঁরাও তাঁর সাথে বায়তুল মুকান্দাসে অবতরণ করেন। তাঁরা [যেন] তাঁকে বিদায় সম্বর্ধনা জানাবার জন্য বায়তুল মুকান্দাস পর্যন্ত আগমন করেন। তখন নামাজের সময় হয়ে যায় এবং তিনি পয়গাম্বরগণের সাথে নামাজ আদায় করেন। সেটা সেদিনকার ফজরের নামাজও হতে পারে ৷ ইবনে কাছীর বলেন, নামাজে পয়গাম্বরগণের ইমাম হওয়ার এ ঘটনাটি কারো কারো মতে আকাশে যাওয়ার পূর্বে সংঘটিত হয়। কিন্তু বাহ্যত এ ঘটনাটি প্রত্যাবর্তনের পর ঘটে। কেননা আকাশে পয়গাম্বরগণের সাথে সাক্ষাতের ঘটনায় একথাও বর্ণিত রয়েছে যে, হযরত জিবরাঈল (আ.) সব পয়গাম্বরগণের সাথে তাঁকে পরিচয় করিয়ে দেন। ইমামতির ঘটনা প্রথমে হয়ে থাকনে এখানে পরিচয় করিয়ে দেওয়ার কোনো প্রয়োজন ছিল না ৷ এছাড়া সফরের আসল উদ্দেশ্য ছিল উর্ধ্ব জগতে গমন করা ৷ কাজেই এ কাজটি প্রথমে সেরে নেওয়াই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত মনে হয়। আসল কাজ সমাপ্ত হওয়ার পর সব পরগাম্বর বিদায় দানের জন তাঁর সাথে বায়তুল মুকাদ্দাস পর্যন্ত আসেন এবং জিবরাঈলের ইন্সিতে তাঁকে সবার ইমাম বানিয়ে কার্যত তাঁর নেতৃত্ব ও শ্রেষ্ঠত্বের প্রমাণ দেওয়া হয়।

এরপর তিনি বায়তুল মুকাদাস থেকে বিদায় নেন এবং বোরাকে সওয়ার হয়ে অন্ধকার থাকতে থাকতেই মক্কা মুকাররমা পৌঁছে যান : وَاللّٰهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى اَعَلَمُ ا

মি'রাজের ঘটনা সম্পর্কে একজন অমুসলিমের সাক্ষ্য: তাফসীর ইবনে কাছীরে বলা হয়েছে, হাফেয আবৃ নায়ীম ইস্পাহালী দালায়েলুন নবুওয়ত প্রস্থে মুহাম্মদ ইবনে ওমর ওয়াকেদীর [ওয়াকেদীকে হাদীস বর্ণনায় হাদীসবিদগণ দুর্বল বলে আখ্যা দিয়েছেন। কিন্তু ইবনে কাছীরের মতো সাবধানী মুহাদ্দিস তার রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন। কারণ ব্যাপারটি আকিদা কিংবা হালাল-হারামের সাথে সম্পর্কযুক্ত নয়। এ ধরনের ঐতিহাদিক ব্যাপারে তার রেওয়ায়েত ধর্তব্য। সনদে মুহাম্মদ ইবনে কা'ব কুর্যীর বাচনিক নিয়েছে ঘটনা বর্ণনা করেছেন

"বাসুলুরার্ শিরোম সন্ত্রাট হিরাক্রিয়াসের কাছে পত্র লিখে হয়রত দেইইয়া ইবনে বলীক্ষাকে প্রেরণ করেন। এরপর দেইইয়ার পত্র পৌছানো, রোম সন্ত্রাট পর্যন্ত পৌছা এবং তিনি যে অতার বৃদ্ধিমান ও বিচন্ধণ সন্ত্রাট ছিলেন, এসর কথা বিপ্তারিত বর্ণনা কর হয়েছে, যা সবীই বৃধারী এবং হালীসের অন্যানা নির্কর্যোগ্য প্রের্থ বিদ্যানার রয়েছে। এ বর্ণনার উপসংহারে বলা হয়েছে যে, রোম সন্ত্রাট হিরাক্রিয়াস পত্র পাঠ করার পর বাসুলুরাহ শ্রে এর অবস্থা জানার জনা আরবের কিছুসংখাক লোককে নরবারে সম্বাবত করতে চাইলেন। আবু সুফিয়ান ইবনে হরব ও তার সমীরা সে সময় বাগিজ্যাক কাফেলা নিয়ে সে দেশে গমন করেছিল। নির্দেশ অনুযায়ী তাদেরকে নরবারে উপস্থিত করা হলো। হিরাক্রিয়াস তাদেরকে যেসব প্রশু করেন, সেওলোর বিস্তারিত বিবরণ নহীহ বৃধারী, মুসলিম প্রকৃতি প্রান্থ বিদ্যামান রয়েছে। আবু সুফিয়ানের আন্তরিক বাসনা ছিল যে, সে এই সুযোগে রাসুলুরাহ শ্রেমাস পর্যের বিদ্ কৃষ্ণারার্ত্ত বিবরণ করার ক্ষেপ্ত এক বিচ্ছু কথাবার্তা বলবে যাতে সম্মান্তির সামনে তার ভারমূর্তি সম্পূর্ণক্রপে বিনষ্ট হয়ে যায়। কিন্তু আবু সুফিয়ান নিজেই বিধা আমার এই ইচ্ছাকে কার্যে পরিণত করার পথে একটিয়াত্র অন্তরায় ছিল। তা এই যে, আমার মুখ দিয়ে কোনো সুম্পটি মিব্রা কথা বের হয়ে পড়লে সম্মান্তের দৃষ্টিতে হয়ে প্রতিপন্ন ববা এবং আমার সন্ধীরা আমাকে মিধ্যাবাদী বলে কর্তনা করার বিধা বাধার মনে মিরাজের ঘটনাটি বান করার ইচ্ছা জাগে। এটা যে মিধ্যা ঘটনা তা সন্ত্রট নিজেই বৃদ্ধে নেবেন। আমি বলামার মানি কারা বাগারটি আপনার কাছে বর্ণনা করার ইছাল। জিকের বাতে পরবেন যে, ব্যাগারটি সম্পূর্ণ মিয়া। হিরাক্রিয়াস জিক্তেস করেলন, ঘটনাটি কিং আবু সুফিয়ান বলন নব্যয়েও এই দাবিনারের উচ্চ এই যে, সে এক রান্ত্রিত মন্ধা মুক্ররমা (থাকে বের হয়ে বায়ন্তক মুক্রামাণ পর্যন্ত প্রক্রিয়ান বলন লব্য মুক্তরমা প্রতের বিতর বাছেক মুক্রামান করের বিশাকরের এবং সে রান্তেই প্রভাবর প্রতের বহুরে বায়ন্তক মুক্রামানের কাছে থবং সে রান্তেই প্রভাবর প্রতির বাছের আন্তরের বাছে বাছেল মুক্রামান করের বাং বেবং বেবং সে রান্তেই বাহের বাংবের বাংবের বাহের বাহের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবের বাংবির বাংবের বাংবির বাংবের বাংবির বাংবের বাংবির বাংবের বাংবির বাংবের বাংবের বাংবির বাংবের বাংবির বাংবির বাংবির বাংবির বাংবির বাংবির বাংবির বাংবির বাংবার বাংবির বাংবার বাংবির বাংব

ইলিয়ার [বায়তুল মুকান্দাসের] সর্বপ্রধান যাজক ও পণ্ডিত তথম রোম স্মার্টের পেছনেই নাঁড়িয়েছিলেন। তিনি বললেন, আমি সে রাত্রি সম্পর্কে জানি। রোম স্মার্ট তার নিকে ফিরলেন এবং জিজেস করলেন, আপনি এ সম্পর্কে কিরপে জানেনং সে বলর, আমার অত্যাস ছিল যে, বায়তুল মুকান্দাসের সব দরজা বন্ধ না করা পর্যন্ত আমি শয়্যা গ্রহণ করতায় না। সে রাত্রে আমি অত্যাস অনুযায়ী সব দরজা বন্ধ করে নিলাম, কিন্তু একটি দরজা আমার পক্ষে বন্ধ করা সম্ভব হলো না। আমি আমার কর্মচারীদের তেকে আমলাম। তারা সম্মিলতভাবে চেটা চালাল। কিন্তু দরজাটি তাদের পক্ষেও বন্ধ করা সম্ভব হলো না। দিরজার কপাটি স্বস্থান থেকে মোটেই নড়ছিল না। মনে হচ্ছিল যেন আমার কোনো পাহাড়ের গায়ে ধাক্কা লাগান্ধি। আমি অপারণ হয়ে কর্মকার ও মিন্তিদেরকে কেন্ধে আনলাম। তারা পরীক্ষা করে বলল, কপাটের উপর দরজার প্রাচীরের বোঝা চেপে বসেছে। এখন ভোর না হওয়া পর্যন্ত দরজার ক করার কোনো উপায় নেই। সকালে আমারা চেটা করে দেখব, কি করা যায়। আমি বাধা হয়ে ফিরে এলাম এবং দরজার কপাট খোলাই থেকে গেল। সকাল হওয়া মাত্র আমি সে দরজার নিকট উপস্থিত হয়ে দেখি যে, মনজিনের দরজার কাছেছিন্র করা একটি প্রস্তুর বও পড়ে রয়েছে। মনে হচ্ছিল যে, ওখানে কোনো জল্ব বাঁধা হয়েছিল। তবন আমি সঙ্গীনেরকে বলেছিলাম, আরাহ তা'আলা এ দরজাটি সম্বত্বত এ কারণে বন্ধ হতে দেননি যে, কোনো নবী এখানে আগমন করেছিলেন।

অতঃপর তিনি বর্ণনা করেন যে, ঐ রাতে তিনি আমানের মসজিনে নামান্ধ পড়েন। অতঃপর তিনি আরও বিশ্বন বর্ণনা দিলেন। "

—ভাচন্সীরে ইবনে কাছীর ওয় বও ১৪ প.ট

ইসরা ও মি'রাজের তারিব: ইমাম কুরতুবী সীয় তাফসীর গ্রন্থে বলেন, মি'রাজের তারিখ সম্পর্কে বিভিন্ন রেওয়ায়েত বর্ণিত রয়েছে। মৃসা ইবনে ওকরার রেওয়ায়েত এই যে, ঘটনাটি হিজরতের হয় মাস পূর্বে সংঘটিত হয়: হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, হযরত বাদীজা (রা.)-এর ওফাত নামাজ ফরজ হওয়ার পূর্বেই হয়েছিল। ইমাম মুহরী (র.) বলেন, হযরত বাদীজা (রা.)-এর ওফাত নবয়তপ্রান্তির সাত বছর পরে হয়েছিল।

কোনো কোনো রেওয়াহেতে বয়েছে, মি'রাজের ঘটনা নব্যত প্রান্তির পাঁচ বছর পরে ঘটেছে। ইবনে ইসহাক বলেন, মি'রাজের ঘটনা তখন ঘটেছিল, যখন ইসলাম আরবের সাধারণ গোত্রসমূহে বিস্তৃতি লাভ করেছিল। এসব রেওয়ায়েতের সারমর্ম এই বে, মি'রাজের ঘটনাটি হিজরতের কয়েক বছর পূর্বে সংঘটিত হয়েছিল।

হরবী বলেন, ইসরা ও মি'রাজের ঘটনা রবিউসসানী মাসের ২৭তম রাত্রিতে হিজরতের এক বছর পূর্বে ঘটেছে। ইবনে কাসেম সাহাবী বলেন, নব্যাতপ্রাপ্তির আঠারো মাস পর এ ঘটনা ঘটেছে। মুহাদিসগণ বিভিন্ন রেওয়ায়েত উল্লেখ করার পরে কোনো দিদ্ধান্ত লিপিবদ্ধ করেননি। কিন্তু সাধারণভাবে খ্যাত এই যে, রজব মাসের ২৭তম রাত্রি মি'রাজের রাত্রি। ক্রিটা ক্রিটা ক্রিটা কর্মিকার বার্ত্তি। ক্রিটা ক্রিটা কর্মিকার বার্ত্তি। ক্রিটা কর্মিকার বার্ত্তি। কর্মিকার বার্ত্তি বিজ্ঞার করেলাম, এরপর কোনটি। তিনি বললেন, মসজিদে হারাম। অতঃপর আমি আরজ করলাম, এরপর কোনটি। তিনি বললেন, মসজিদে আকসা। আমি জিজ্ঞেস করলাম, এতদুভারের নির্মাণের মধ্যে কত দিনের ব্যবধান রয়েছে। তিনি বললেন, চল্লিশ বছর। তিনি আরও বললেন, এ তো হাছে মসজিদদ্বরের নির্মাণের ম। কিন্তু আল্লাহ তা'আলা আমাদের জন্য সমগ্র ভূপষ্ঠকেই মসজিদ করে দিয়েছেন। যেখানে নামাজের সময় হয়, সেখানেই নামাজ পড়ে নাও। –[মুসলিম]

তাঞ্চনীরবিদ মুজাহিদ বলেন, আল্লাহ তা'আলা বায়তুল্লাহের স্থানকে সমগ্র ভূপৃষ্ঠ থেকে দূ-হাজার বছর পূর্বে সৃষ্টি করেছেন এবং এর ভিত্তিস্তর সপ্তম জমিনের অভ্যন্তর পর্যন্ত পৌঁছেছে। মসজিদে আকসা হযরত সোলায়মান (আ.) নির্মাণ করেছেন।

–[নাসায়ী, তাফসীরে কুরতুবী, ১২৭ পৃ. ৪র্থ খণ্ড]

বায়তুরাহর চারপাশে নির্মিত মসজিদকে মসজিদে হারাম বলা হয়। মাঝে মাঝে সমগ্র হরমকেও মসজিদে হারাম বলে দেওয়া হয়। এ অর্থের দিক দিয়ে দুটি রেওয়ায়েতের এ বৈপরীত্যও দূর হয়ে যায় যে, এক রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে, রাস্কুরাহ হ্র্যরত উদ্মে হানীর গৃহ থেকে ইসরার উদ্দেশে রওয়ানা হয়ে যান এবং অন্য এক রেওয়ায়েতে কা'বার হাতীম থেকে রওয়ানা হওয়ার কথা বর্ণিত রয়েছে। মসজিদে হারামের শেষোক্ত অর্থ নেওয়া হলে এটা অসম্ভব নয় যে, তিনি প্রথমে উমে হানীর গৃহে ছিলেন। অতঃপর সেথান থেকে কা'বার হাতীমে আগমন করেন এবং সেথান থেকে সক্তরের সূচনা হয়। ﴿اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ الْكَافَاتُ اللّٰهُ الْكَافَاتُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ وَالْمُوالِّذِي اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ الْكَافَاتُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ وَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَلَا اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰهُ عَلَيْكُ وَالْمُؤْلِقَةُ عَلَيْكُ وَالْمُؤْلِقُولُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللّٰهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَيْكُونُ وَالْمَاكُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلِقُ لَا عَلَيْكُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَاكُ وَالْمَالْمُؤْلِقُ وَالْمَاكُ وَالْمَ

মসজিদে আৰুসা ও সিরিয়ার বরকত : আয়াতে بَرُكْتَا حَرْلُ বলা হয়েছে। এখানে حَرْل বলে সমগ্র সিরিয়াকে বুঝানো হয়েছে। এক হানীসে রয়েছে, আল্লাহ তা'আলা আবশ থেকে ফোরাত নদী পর্যন্ত বরকতময় ভূপৃষ্ঠকে বিশেষ পবিত্রতা দান করেছেন। –াতাফসীরে রহল মা'আনী]

এর বরকতসমূহ দ্বিবিধ– ধর্মীয় ও জাগতিক। ধর্মীয় বরতক এই যে, এ ভূ-ভাগটি পূর্ববর্তী সব পয়গাম্বরের কেবলা, বাসস্থান এবং সমাধিস্থান। জাগতিক বরকত হচ্ছে যে, এর উর্বর ভূমি, অসংখ্য ঝরনা ও বহমান নদ-নদী এবং অফুরস্ত ফল-ফসলের বাগানাদি। বিভিন্ন ধরনের সুমিষ্ট ফল উৎপাদনের ক্ষেত্রে এ অঞ্চলটির ভূলনা সতাই বিরল।

হয়রত মুখ্যায় ইবনে জাবাল (রা.) বলেন, রাসূলুল্লাহ = এর রেওয়ায়েতে আল্লাহ তা'আলা বলেছেন, হে শাম ভূমি।
শহরসমূহের মধ্যে ভূমি আমার মনোনীত ভূ-ভাগ। আমি তোমার কাছেই স্বীয় মনোনীত বালাদেরকে পৌঁছে দেব। – তািফসীরে
কুরতুবী) মুসনাদে আহমদ গ্রন্থে বর্ণিত হালীসে বলা হয়েছে, দাজ্জাল সমগ্র ভূ-পৃষ্ঠে বিচরণ করবে, কিন্তু চারটি মসজিদ পর্যন্ত পৌছতে পারবে না– ১. মদিনার মসজিদ ২. মঞ্জার মসজিদ ৩. মসজিদে আকসা এবং ৪. মসজিদে তুব।

প্রথম ঘটনা : বর্তমান মসজিদে আকসার প্রতিষ্ঠাত। হয়রত সোলায়মান (আ.)-এর ওফাতের কিছু দিন পরে সংখ্রিষ্ট প্রথম ঘটনাটি সংঘটিত হয়। বায়তুল মুকান্দানের শাসনকর্তা ধর্মদ্রোহিতা ও কুকর্মের পথ অবলম্বন করলে মিসরের জনৈক সন্ত্রাট তার উপর চড়াও হয় এবং বায়তুল মুকান্দানের হর্গ ও রৌপোর আসবাবপত্র লুট করে নিয়ে যায়, কিন্তু নগরী ও নর্শজনত বিগত্ত করেনি

ছিতীয় ঘটনা: এর প্রায় চারশত বছর পর সংঘটিত হয় ছিতীয় ঘটনাটি। বায়তুল মুকাদ্দাসে বসবাসকারী কতিপয় ইহুদি মূর্তি পূজা শুরু করে দেয় এবং অবশিষ্টরা অনৈকোর শিকার হয়ে পারম্পরিক ছন্দু-কলহে শিশু হয়। পরিণামে পুনরায় মিসরের জনৈক সম্রাট তাদের উপর আক্রমণ চালায় এবং নগরী ও মসজিদ প্রাচীরেরও কিছুটা ক্ষতিসাধন করে। এরপর তাদের অবস্থার ফর্থকঞ্চিৎ উন্নতি হয়।

তৃতীয় ঘটনা: এর কয়েক বছর পর তৃতীয় ঘটনাটি সংঘটিত হয়, যখন বাবেল সম্রাট বৃখতানসর বায়তুল মুকাদাস আক্রমণ করে এবং শহরটি পদানত করে প্রচুত্ত ধনসম্পদ লুট করে নেয়। সে অনেক লোককে বন্দী করে সঙ্গে নিয়ে যায় এবং সাবেক স্ম্রাট পরিবারের জনৈক ব্যক্তিকে নিজের প্রতিনিধিক্তাপ নগরের শাসনকর্তা নিযুক্ত করে।

চতুর্থ ঘটনা : এর কারণ এই যে, উপরিউক নতুন সম্রাট ছিল মূর্তিপূজক ও অনাচারী। সে বুখতানসরের বিক্রমে বিদ্রোহ ঘোষণা করলে বুখতানসরে পুনরায় বায়তুল মুকাদাস আক্রমণ করে। এবার সে হত্যা ও লুটতরাজের চূড়ান্ত করে দেয়। আগুন লাগিয়ে সমগ্র শহরটিকে ধ্বংসপ্তুপে পরিণত করে দেয়। এ দুর্ঘটনাটি হয়রত সোলায়মান (আ.) কর্তৃক মসজিন নির্মাণের প্রায় ৪১৫ বছর পর সংঘটিত হয়। এরপর ইছদিরা এখান থেকে নির্বাসিত হয়ে বাবেল স্থানান্তরিত হয়। সেখানে চরম অপমান, লাঞ্কুনা ও দুর্গতির মাঝে সন্তর বছর অভিবাহিত হয়। অতঃপর ইরান সম্রাট বাবেলেও চড়াও হয়ে বাবেল অধিকার করে দেয়। ইরান সম্রাট নির্বাসিত ইহুদিদের প্রতি দয়াপরবশ হয়ে তালেরকে পুনরায় সিরিয়ায় পৌছে দেয় এবং তালের লুকিত দ্রবা-সামগ্রীও তালের হাতে প্রত্যর্পব করে। এ সময় ইহুদিরা নিজেদের কুকর্মের জন্য অনুতও হয়ে তওবা করে এবং নতুনভাবে বসতি স্থাপন করে ইরান সম্রাটের সহযোগিতায় পূর্বের নমুনা অনুযায়ী মসজিদে আক্রসা পুনর্দির্মাণ করে।

পঞ্চম ঘটনা : ইহুদিরা এখানে পুনরায় সূথে-স্বাচ্ছন্মে জীবনযাপন করে অতীতকে সম্পূর্ণ ভূলে যায়। তারা আবার ব্যাপকভাবে পাপে লিও হয়ে পড়ে। অতঃপর হয়রত ঈসা (আ.)-এর জন্মের ১৭০ বছর পূর্বে এ ঘটনাটি সংঘটিত হয়। আত্তাকিয়া শহরের প্রতিষ্ঠাতা সম্রাট ইহুদিদের উপর চড়াও হয়। সে চল্লিল হাজার ইহুদিকে হত্যা এবং চল্লিশ হাজারকে বন্দী ও গোলাম বানিয়ে সঙ্গে নিয়ে যায়। সে মসজিদেরও অবমাননা করে কিন্তু মসজিদের মূল তবনটি রক্ষা পেয়ে যায়। পরবর্তী পর্যায়ে এ স্ম্রাটোর উত্তরাধিকারী শহর ও মসজিদের সম্পূর্ণ ময়দানে পরিণত করে দেয়। এর কিছু দিন পর বায়তুল মুকাদাস রোম সম্রাটদের দবলে চলে যায়। তারা মসজিদের সংক্কার সাধন করে এবং এর আট বছর পর হয়বত ঈসা (আ.) দুনিয়াতে আগমন করেন।

ষষ্ঠ ঘটনা : ২খরত ঈসা (আ.)-এর সপরীরে আকাপে উথিত হওয়ার চল্লিপ বছর পর ষষ্ঠ ঘটনাটি ঘটে । ইত্নিরা রোম সম্রাটের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে। ফলে রোমকরা শহর ও মসজিদ পুনরায় বিধান্ত করে পূর্বের ন্যায় ধ্বংসজুপে পরিণত করে দেয়। তখনকার সম্রাটের নাম ছিল তাইতিস। সে ইহুদিও ছিল ন: এবং খ্রিকানও ছিল না : কেননা তার অনেক দিন পর কলক্টানটাইন প্রথম খ্রিক্ট ধর্ম গ্রহণ করে। এরপর থেকে খলিকা হযরত ওমর (রা.)-এর আমল পর্যন্ত মসজিদটি বিধান্ত অবস্থায় পড়েছিল। হযরত ওমর (রা.) এটি পুনর্যন্মাণ করান। এ ছয়টি ঘটনা তাফসীরে হুঞ্জানীর বরতে দিয়ে তাফসীরে ব্যানুল কুরআনে শিবিত হয়েছে।

এবন প্রস্নু এই যে, এই ছয়টি ঘটনার মধ্যে কুরআনে উল্লিখিত দৃটি ঘটনা কোন গুলো? এর চূড়ান্ত ফয়সালা করা কঠিন। তবে বাহাত এগুলোর মধ্যে যে ঘটনাগুলো অধিক গুরুতর ও প্রধান এবং যেগুলোর মধ্যে ইছদিনের নষ্টামিও অধিক হয়েছে এবং শান্তিও কঠোরতার পেয়েছে, সেগুলোই বুঝা দরকার। বলা বাহুন্যা, সেগুলো হচ্ছে চতুর্থ ও ষষ্ঠ ঘটনা। তাষ্ণসীরে কুরতুবীতে এ প্রসঙ্গে সাহাবী হযরত হ্যায়ফার বাচনিক একটি দীর্ঘ হাদীস বর্ণিত হয়েছে। তাতেও নির্ধারিত হয় থে, এখানে চতুর্থ ও ষষ্ঠ ঘটনাই বুঝানো হয়েছে। দীর্ঘ হাদীসটির অনুবাদ নিম্নে প্রদন্ত হলো, হযরত হ্যায়ফা (রা.) বলেন, আমি রাসূলুরাহ —এর খেদমতে আরজ করলাম, বায়তুল মুকাদাস আল্লাহ তা'আলার কাছে একটি বিরাট মর্যাদাসম্পন্ন মসজিদ। তিনি বললেন, দুনিয়ার সব গৃহের মধ্যে এটি একটি বৈশিষ্টাপূর্ণ মহান গৃহ। এটি আল্লাহ তা'আলা হযরত সোলায়মান ইবনে লউদ (আ.)-এর জন্য স্বর্ণ-রৌপা, মণি-মুকা, ইয়াকৃত ও যমররদ দ্বারা নির্মাণ করেছিলেন। হযরত সোলায়মান (আ.) যখন এর নির্মাণ কাজ আরম্ভ করন, তখন আল্লাহ তা'আলা জিনদের তাঁর আজ্ঞাবহ করে দেন। জিনরা এসব মণি-মুকা ও স্বর্ণ-রৌপা সংখ্যহ করে মসজিদ নির্মাণ করে। হযরত হ্যায়ফা (রা.) বলেন, আমি আরজ করলাম, এরপর বায়তুল মুকাদাস থেকে মণি-মুকা ও স্বর্ণ-রৌপা, কোথায় এবং কিভাবে উধাও হয়ে গেলং রাসূলুরাহ — বললেন, বনী ইসরাঈলরা যখন আল্লাহর নাফরমানি করে ওনাহ ও কুকর্মে লিঙ হলো এবং পয়গাম্বরগণকে হত্যা করল, তখন আল্লাহ তা'আলা তাদের ঘাড়ে বুখতানসরকে চাপিয়ে দিলেন। বুখতানসর ছিল অগ্নি উপাসক। সে সাতশ' বছর বায়তুল মুকাদাস শাসন করে। কুরআন পাকের মিন্ তিটিন নির্মাণ করে। কুরআন পাকের ইন্দাবাহিনী মসজিদে আরসায় ঢুকে পড়ে পুকুষদের হত্যা করে, মহিলা ও শিওদেরকে বন্দী করে এবং বায়তুল মুকাদাসের সমস্ত ধনসম্পদ, স্বর্ণ-রৌপা ও মণি-মুক্তা এক লক্ষ সন্তর হাজার গাড়িতে বহন করে নিয়ে যায় এবং স্বদেশ বাবেলে সংরক্ষিত রাথে। সে বনী ইসরাঈলকে একশ' বছর পর্যন্ত লাঞ্জনা সহকারে নানারকম ক্টকর রাজে নিযুক্ত করে রাথে।

এরপর আল্লাহ তা'আলা ইরানের এক সম্রাটকে তার মোকাবিলার জন্য তৈরি করে দেন। সে বাবেল জয়় করে এবং অবশিষ্ট বনী ইসরাঈলকে বুখতানসরের বন্দীদশা থেকে মৃক্ত করে। বুখতানসর যেসব ধনসম্পদ বায়তুল মুকাদ্দাস থেকে নিয়ে পিয়েছিল, ইরানী বাদশাহ সেওলাও বায়তুল মুকাদ্দাসে ফেরত পাঠিয়ে দেয়। অতঃপর আল্লাহ তা'আলা বনী ইসরাঈলকে নির্দেশ দেন, যদি তোমরা আবারও নাফরমানি কর এবং গুনাহের দিকে ফিরে যাও, তবে আমিও পুনরায় হত্যা ও বন্দীত্বের আজাব তোমাদের উপর চাপিয়ে দেব। আয়াত كَمُنَ مُرَانُ مُرْمَمُ مَا وَانْ مُحْدَمُ عَمُونَ وَالْمَالِيَةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمَالِيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَلْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِّيةِ وَالْمُواَلِيةِ وَالْمُواَلِيةُ وَالْمُواَلِّيةُ وَالْمُواَلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُواَلِيةُ وَلَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَلِيقُولِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُولِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيقُولِيةُ وَالْمُؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِيقُولِيةُ وَلِيؤْلِيةُ وَالْمُؤْلِ

বনী ইসরাঈলরা যথন বায়তুল মুকাদাসে ফিরে এলো এবং সমস্ত ধনসম্পদ ও আসববিপত্র তাদের হস্তগত হয়ে গেল, তথন আবারও পাপ ও কুকর্মে লিপ্ত হয়ে পড়ল। তখন আলাহ তা'আলা রোম স্মাটকে তাদের ঘাড়ে চাপিয়ে দিলেন।

আয়াতে এ ঘটনাই বৃথানো হয়েছে। রোম সম্রাট জলে ও স্থলে উভয় কেত্রে তাদের সাথে যুদ্ধ করে অগণিত লোককে হত্যা ও বন্দী করে এবং বায়তুল মুকাদ্দাসের সমস্ত ধনসম্পদ এক লক্ষ সত্তর হাজার গড়িতে বোঝাই করে নিয়ে যায়। এসব ধনসম্পদ রোমের স্বর্ণ মন্দিরে এখনো পর্যন্ত সংরক্ষিত রয়েছে এবং থাকবে। শেষ জ্যানায় হয়রত মাহদী আবির্ভূত হয়ে এগুলোকে অবোর এক লক্ষ সত্তর হাজার নৌকা বোঝাই করে বায়তুল মুকাদ্দাসে ফিরিয়ে আনবেন এবং এখানেই আল্লাহ তা'আলা পূর্ববর্তী ও পরবর্তী সব মানুষকে একএ করবেন। এ দীর্ঘ হাদীসটি কুরতুবী স্বীয় তাফসীরে উদ্ধৃত করেছেন।

বয়ানুল কুরআনে বলা হয়েছে, কুরআনে উল্লিখিত ঘটনাদ্বয়ের অর্থ দুটি শরিয়তের বিরুদ্ধাচরণ। ১. হযরত মূসা (আ.)-এর শরিয়তের বিরুদ্ধাচরণ এবং ২. হযরত ঈসা (আ.)-এর নবুয়ত লাভের পর তাঁর শরিয়তের বিরুদ্ধাচরণ। উপরোল্লিখিত ঘটনাবনি প্রথম বিরুদ্ধাচরণের অন্তর্ভুক্ত হতে পারে। ঘটনাবলির বিবরণের পর আলোচ্য আয়াতসমূহের তাঞ্চশীর দেখুন।

উদ্বিধিত ঘটনাৰ্যনির সারম্ম এই যে, বনী ইসরাঈন সম্পর্কে আলাহ তা'আলার ফাসনা ছিল এই- তার গতনিন পর্যন্ত আনুগতা করবে, ততনিন ধর্মীয় ও জাগতিক কেঞে কৃতকার্য ও সফলকাম থাকারে এবং গ্রন্থন প্রতি বিদুর হায়ে পতুরে, তথনই পাঞ্ছিত ও অপমানিত হবে এবং গ্রুক্তের হাতে পিটুনি থাবে। শক্ররা তানের উপর প্রবদ্ধ হয়ে ওপু তানের উপন ও বাক্রের কির করবে না, বরং তানের ওমা প্রয় কেবলা বায়তুল মুক্তানান ও শক্রের করবা থোকে নিরাপদ থাকার না তানের কারতে শক্র বায়তুল মুক্তানান ও প্রক্রের করবা থোকে নিরাপদ থাকার না তানের কারতে শক্র বায়তুল মুক্তানানের এই একে পর্যান্ত করে ফেলবে। এটাও হবে বাই ইসরাউলের শান্তির একটি অংশবিশেষ। কুরুজান পাক তালের দুটি ঘটনা বর্ণনা করেছে। প্রথম ঘটনা হয়রত মুনা (আ.)-এর পর্বিয়ত চলাকালীন এবং ছিতীয় হয়রত ইসা (আ.)-এর আমলের। উভয় ক্ষেত্রেই বনী ইসরাউল সমকালীন পরিয়তের প্রতি পৃত্তপ্রশান করে। ফলে প্রথম ঘটনায় জনৈক অগ্নিক ক্রান্তিক জানের উপর এবং বায়তুল মুক্তানানের উপর চাপিয়ে দেওয়া হয়। বে অবর্ণনীয় ধ্বংসালালায়। বিভীয় ঘটনায় জনৈক ব্যান্তিক তানের উপর এবং বায়তুল মুক্তানানের উপর চাপিয়ে দেওয়া হয়। বে অবর্ণনীয় ধ্বংসালালায়। বিভীয় ঘটনায় জনৈক রেনেক রেনে মন্ত্রাটকে তানের উপর চাপানো হয়। সে হত্যা ও লুটজরাজ করে এবং বায়কুল মুক্তানানক করে করা বিশ্বত করিও করিবত করে কেরা বিশ্বত করিতে করিবত করে বিশ্বত করে থানের তামানা তানের নেনা, ধনসালান এবং জনবন্ধ এবং বায়কুল মুক্তানির করা অনুত্র হয়ে ওবা করে, তবন আলাহে তাম্বালা তানের দেশ, ধনসম্পান এবং জনবন্ধ ও সন্তাননরভিকে পুনর্বহাল করে দেন।

এ ঘটনাছয় উল্লেখ করার পর পরিশেষে আল্লাহ ভা'আলা এসব ব্যাপারে স্বীয় বিধি বর্গনা করে বলেছেল ট্রিইইইউ অর্থাৎ তোমরা পুনরায় নাফরমানির দিকে প্রভাবর্তন করলে আমিও পুনরায় এমনি ধরনের শান্তি ও আজার চাণিয়ে দেব। বর্গিত এ বিধিটি কিয়ামত পর্যন্ত বলবং থাকবে। এতে বনী ইসরাইদের সেসব লোককে সম্বোধন করা হয়েছে, যারা রামূনুল্লাহ ক্রিকর করা হয়েছে যে, প্রথমবার হয়রত মূলা (আ.)-এর পরিয়তের বিক্লজাচরণের কারণে এবং ছিটাঘনার হয়রত স্বনা (আ.)-এর পরিয়তের বিক্লজাচরণের কারণে এবং ছিটাঘনার হয়রত স্বনা (আ.)-এর পরিয়তের বিক্লজাচরণের কারণে থেতাবে তোমরা পান্তি ও আজাবে পতিত হয়েছিলে, এখন তৃতীয় মূল হছে পরিয়তে মূহামনীয় মূল যা কিয়ামত পর্যন্ত বলবং থাকবে। এর বিক্লজাচরণ প্রবৃত্ত হলে মূলনামননের হাতে নির্বাসিত বলবে ও অপমানিত তা স্বাস্থাক অপমানিত তা হয়েছে। তারা পরিয়তে মূহামনী ও ইসলামের বিক্লজাচরণে প্রবৃত্ত হলে মূলনামননের হাতে নির্বাসিত পর্যন্ত এ অপমানিত তো হয়েছেইট্র শেব পর্যন্ত ভালের পরিত্র কবলা বায়তুল মূলামানও প্রস্কলমাননের বরতলা বায়তুল মূলামানও অব্যাননান করে বিক্র কেবলা বাহুত্ব মূলভাবেও অব্যাননা করেছিল। কিন্তু মূলনামানরা বায়তুল মূলামান স্বয় করার পর পত পত বছর যাবং বিক্রপ্ত ও পরিতাক মনজিনত অব্যাননান করেন এবং প্রয়োগ্রগাণের ও কিবলার যথায়ত সন্মান সুন্ববৃদ্ধন করেন।

বনী ইসরাঈলের ঘটনাবলি মুসলমানদের জন্য শিকাপ্রদ-বায়তুল মুকাদানের বর্তমান ঘটনা, এ ঘটনা পরস্থার একটি জব্দে : বনী ইসরাঈলদের এসব ঘটনা কুরআন পাকে বর্গনা করা এবং মুসলমানদেরকে শোনানোর উদ্দেশ্য বাহ্যত এই বে.
মুসলমানগণ এ আল্লাহ প্রদন্ত বিধি-বাবস্থা থেকে আলানা নয়। তাদের ধরীয় ও পার্ষিব সন্মান, শানপওকত, অর্থসম্পদ ও আল্লাহর আনুণভোর সাধে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। যখন তারা আল্লাহ ও রাসুলের আনুগত্য থেকে বিমুখ হরে যাবে, তখন তাদের স্কত ও কান্দেরকের তাদের উপর চালিয়ে দেওয়া হবে, তাদের হাতে ভালের উপাসনালয় ও মসজিলসমূহেরও অবমাননা হবে।

সাম্রতিককালে বায়তুল মুকাদ্দাসের উপর ইছ্দিদের অধিকার এবং তাতে অগ্নি সংযোগের হৃদয়বিদারক ঘটনা সমগ্র মুসলিম বিশ্বকে উৎগাকুল করে রেখেছে। সূত্র বলতে কি, এতে করে কুরআনের উপরিউক্ত বক্তব্যেরই সত্যারন হচ্ছে। মুসলমানগণ আল্লাহ ও তাঁর রাসুলকে বিশ্বত হয়েছে, পরকাল থেকে গাড়িন্স হরে পার্থিব দানদওকত মনোনিবেশ করেছে এবং কুরআন ও সুন্নাহর বিধিবিধান থেকে নিজেদেরকে মুক্ত করে নিয়েছে। ফলে আল্লাহর কুদরতেরই সেই বিধানই আন্তর্ভাব শক্তরেছে বে, কোটি কোটি আরবের বিক্তছে কয়েকে লাই ইছিন যুদ্ধে জয়লাত করেছে। তারা আরবদের ধনসম্পদের বিশ্বর কৃতি সাধান করেছে এবং ইসলামি শরিষ্ততের দৃষ্টিতে বিশ্বের তিনটি শ্রেষ্ঠতম মসজিদের একটি মসজিদ যা সব সময়ই পরণায়রপদের কিবলা ছিল

যে অন্ত্রশস্ত্র ও সমরোপকরণ দারা বায়তুল মুকাদাস ও ফিলিন্তীন পুনরায় মসুলমানদের অধিকারে আসতে পারে, তা হচ্ছে গুধু আল্লাহর প্রতি প্রত্যাবর্তন, পরকালে বিশ্বাস, শরিয়তের বিধি-বিধানের অনুসরণ, নিজেদের সমাজ ব্যবস্থা ও রাজনীতিতে বিজ্ঞাতির উপর ভরসা ও তাদের অনুকরণ থেকে আত্মরকা এবং পুনরায় আল্লাহর উপর ভরসা করে খাঁটি ইসলামি জিহাদ। আল্লাহ তা আলা আমাদের আরব শাসকবর্গকে এবং অন্যান্য মুসলমানদেরকে এর তাওফীক দান করুন।

একটি আন্তর্যজনক ব্যাপার: আল্লাহ তা'আলা ভৃপ্ষ্রের ইবাদতের জন্য দুটি স্থানকে ইবাদতকারীদের কেবলা করেছেন। একটি বায়তুল মুকাদ্দাস আর অপরটি বায়তুলাহ। কিন্তু আল্লাহর আইন উভয় ক্ষেত্রে ভিন্ন । বায়তুলাহর রক্ষণাবেক্ষণ এবং কাচ্চেরদের হাত থেকে একে বাঁচিয়ে রাখার দায়িত্ব আল্লাহ তা'আলা স্বয়ং গ্রহণ করেছেন। এরই পরিণতি হস্তীবাহিনীর সে ঘটনা, যা কুরআন পাকের সুরা ফীলে উল্লেখ করা হয়েছে। ইয়েমেনের খ্রিস্টান বাদশাহ বায়তুলাহ ধ্বংস করার উদ্দেশ্যে অভিযান করলে আল্লাহ তা'আলা বিরাট হস্তীবাহিনীসহ তাকে বায়তুলাহর নিকটবর্তী হওয়ার পূর্বেই পাঝিদের মাধ্যমে বিধ্বস্ত ও বরবাদ করে দেন। কিন্তু বায়তুল মুকাদ্দাসের ক্ষেত্রে এ আইন নেই। বরং আলোচ্য আয়াতগুলো থেকে জানা যায় যে, মুসলমানরা যখন পথন্রইতা ও গুনাহে লিগু হবে, তখন শান্তি হিসেবে তাদের কাছ থেকে এ কিবলা ও ছিনিয়ে নেওয়া হবে এবং কাফেররা এর উপর প্রাধান্য বিস্তার করবে।

কাফের আল্লাহর বান্দা, কিন্তু প্রিয় বান্দা নয় : উল্লিখিত প্রথম ঘটনায় কুরআন পাক বলেছে, আল্লাহর দীনের অনুসারীরা যধন ছিতনা ও ফাসাদে লিপ্ত হয়ে পড়বে, তখন আল্লাহ তা আলা তাদের উপর এমন বান্দাদেরকে চাপিয়ে দেবেন, যারা তাদের ঘরে প্রবেশ করে তাদের উপর হত্যা ও লুটতরাজ চালাবে। এ স্থলে কুরআন পাক র্ম্ম নুন্দার দাক ব্যবহার করেছে র্ম্ম নুবান বিষয়। অথচ এটাই ছিল সংক্ষিপ্ত। এর তাৎপর্য এই যে, আল্লাহর দিকে কোনো বান্দার সম্বন্ধ হয়ে যাওয়া তার জন্য পরম সন্মানের বিষয়। এমন এ সূরার প্রারম্ভে তার্মান এ ক্রা বর্ধনা এ কথা বর্ণনা করা হয়েছে যে, শবে মিরাজে রাস্নুন্নাহ ক্রা আল্লার পক থেকে চূড়ান্ত সমাদার নিকটা লাভ করেছিলেন। কুরআন পাক এ ঘটনা বর্ণনা করতে গিয়ে রাস্লুন্নাহ ক্রিএর নাম অথবা কোনো বিশেষ বর্ণনা করার পরিবর্তে ওথু ক্রিবাদা। বলে ব্যক্ত করেছে যে, মানুষের সর্বশেষ উৎকর্ষ এবং সর্বোচ্চ মর্যাদা হচ্ছে আল্লাহ কর্তৃক তাকে বান্দা বলে আখ্যায়িত করা। বনী ইসরাইলকে শান্তি দেওয়ার জন্য যেসব লোককে ব্যবহার করা হয়েছিল, তারা ছিল কাফের। তাই আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ব্যক্তি ব্যক্তি করের পরিবর্তে তার ছিল কাফের। তাই আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা আলা তাদেরকে ব্যক্তি ব্যক্তি তথা সম্বন্ধ পদ পরিহার করে হয়নী ক্রা হ্রেছিল, এতা সম্বন্ধ আল্লাহর বান্দা: কিন্তু ইমান ব্যক্তিত প্রিয় বান্দা হয় না যে, তাদের। তালে সম্বন্ধ আল্লাহর নিকে হতে পরে।

া পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে হয়রত দুসা (আ.) ও ঠার প্রতি অবতীর্ণ তাওরাত সম্পর্কে আলোচনা ছিল, আর তাওরাতের উপর আমল না করার কারণে নমী ইসরাঈল জাতির প্রতি যেসর আজাব এবং বিপদাপদ এসেছিল তার উল্লেখ ছিল।

আর এ আয়াতে বিশ্বগ্রন্থ পবিত্র কুরআনের আলোচনা করা হয়েছে যা প্রিয়নবী 🚐 এর নবুয়তের দলিল।

পৰিত্ৰ কুৰআন বিশ্বপ্ৰস্থ : এখানে একথা বিশেষভাবে প্ৰণিধানযোগ্য যে, তাওৱাত নিঃসন্দেহে আসমানি গ্ৰন্থ যা হয়বত নৃসা
(আ.)-এর প্রতি নাজিল হয়েছে। তাওৱাতও সরল সঠিক পথের দিশারী ছিল। তবে তাওৱাত ওধু বনী ইসরাঈল জাতির জন্যে
তাওৱাতের আহ্বান ওধু বনী ইসরাঈলের উদ্দেশ্যে। কিন্তু পবিত্র কুরআনের আহ্বান সমগ্র বিশ্ববাসীর উদ্দেশ্যে। সমগ্র বিশ্ব
মানবের দূনিয়া ও আখেরাত উভয় জাহানের কল্যাণের সর্বাপেক্ষা সহজ সরল এবং সঠিক পথ প্রদর্শন করে পবিত্র কুরআন। সমগ্র
বিশ্ব মানবের নামে বিশ্ববারী হয়বত বাসুলে কারীম ক্রে-এর প্রতি অবতীণ এই গ্রন্থ হলো মানব জাতির উদ্দেশ্য বিশ্ব প্রতিপালক
আত্রাহ পাকের সর্বশেষ বানী, সর্বশেষ প্রধাম। যেতাবে হয়বত রাসুলে কারীম ক্রে-প্রশংগ ও সর্বশ্রেষ্ঠ রাসুল: ঠিক তেমনিভাবে
তার প্রতি অবতীণ হয়েছে সর্বশেষ ও সর্বশ্রেষ্ঠ গ্রন্থ পবিত্র কুরআন। মানব জাতির সার্বিক কল্যাণের মূর্ত প্রতীক ও মহান গ্রন্থ।
বিদি সমগ্র সৃষ্টি জগতের জন্যে রহমত রূপে আগমন করেছেন, তিনিই পবিত্র কুরআনের ধারক ও বাহক। পবিত্র কুরআনের
মহান শিক্ষার অনুশীলন এবং প্রিয়নবী ক্রি-এর অনুসরণ বাতীত নাজাতের কিবন্ধ কোনা পত্না নেই, তাই যারা পবিত্র কুরআনের
বিধান মেনে চলে তাদের জন্যা রহেছে এতে সুসংবাদ।

স্থিত । কিইটিক ইট্টিক ইট্টিক ইট্টিক ইট্টিক বিজ্ঞান এই বিজ্ঞান কিট্টিক বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান বিজ্ঞান স্থিতিলে বিজ্ঞান বিজ্ঞ

কৈন্তু যারা পবিত্র কুরআনের শিকা এই وَإِنَّ الَّذِيْنَ لَا يُسُوّمُنُونَ بِالْاَخِرَةِ اعْشَدْنَا لَهُمْ عَنَابًا الْبِسَمَّا এইগ করে না, প্রিয়নবী::: এর প্রতি ইমান আনে না, স্নিয়ার এ কর্তায়ী জীবন নিয়ে মুদ্ধ মন্ত হয়ে আখেরাত সম্পর্কে অছ হয়ে থাকে তারা তার পরিণাম স্কর্ম ভোগ করবে আখেরাতের মর্মান্তিক শান্তি, যন্ত্রণাদায়ক আজাব।

তাফসীরকারগণ বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে দৃটি কথার ঘোষণা রয়েছে-

- ১, পৰিত্র কুরআন সর্বাপেক্ষা সহজ সরল এবং সঠিক পথ প্রদর্শন করে। আল্লাহ পাকের নৈকটা ধন্য হওয়ার সর্বশ্রেষ্ঠ মাধ্যম হলো পৰিত্র কুরআন। পৰিত্র কুরআনে দুনিয়া আখেরাত উভয় জাহানের সার্বিক কল্যাণের পথ নির্দেশ করে।
- পবিত্র কুরআন নেককার মুমিনদেরকে আরাহ পাকের তরফ থেকে মহান পুরস্কার লাভের সুসংবাদ দেয় এবং যারা আরাহ পাকের অবাধ্য অকৃতক্ত হয় তাদের উদ্দেশ্যে কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারণ করে :

কোনো কোনো তাফসীরকার নিংশছেন, পবিত্র কুরআনে কাচ্ছেরদের উদ্দেশ্যে যেমন আজাবের ঘোষণা রয়েছে, তেমনি রয়েছে 
মুমিনদের জানো জান্নাতের সুসংবাদ, যারা মুমিনদের সঙ্গে শক্রতা করে, মুমিনদের প্রতি অত্যাচার উৎপীতান করে, তাদের
উদ্দেশ্য আজাবের ঘোষণা মুমিনদের লাজে সুসংবাদ। বনী ইসরাস্থলদের মধ্যে যারা আছিয়ায়ে কেরামের প্রতি জুলুম-অত্যাচার
করেছে দুনিয়াতেই যেমন তাদের শান্তি হয়েছে, এমনিভাবে মঞ্জার যে কাফেরুরা ক্রান্ত কর বর্গ তার পুণ্যাজা সাহাবায়ে
করেমের প্রতি অকথা নির্যাভন করেছে, তাদের শান্তিও দুনিয়াতেই হয়েছে। তবে কথা এখানেই শেষ নয়; বরং আধ্বরাতেও
বর তাদের কঠিন শান্তি। তাই আলোচ্য আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে— 
মুম্মিনিট্য স্থানীয়ার পান্তিও বর্গেছি
তাদের জন্য অত্যন্ত যম্বাশালয়ক শান্তি।

#### অনুবাদ :

. وَيَدْعُ الْإِنْسَالُ بِالشُّرِّ عَلَى نَفْسِه وَاهَلِه إِذَا ضَجِرَ دُعَا مَهُ أَى كَدُعَانِهِ لَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الْإِنْسِانُ الْجِنْسُ عَجُولًا بِالدُّعَاء عَلَىٰ نَفْسِهِ وَعَدَمِ النَّظْرِ فِيْ عَاقِبَتِهِ.

١. وَجَعَلْنَا اللَّلِيلَ وَالنَّهَارَ أَيتَيْن دَالَّتَيْن عَلَى تُدْرَتِنَا فَمَحَوْنَا أَيَةَ الكَيْلِ طَمَسْنَا نُوْرَهَا بِالنَّظَلَامِ لِتَسْكُنُوا فِيْهِ وَالْاضَافَةُ لِلْبَيَانِ وَجَعَلْنَا أَيْهَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً أَيّ مُبْصِرًا فَبْهَا بِالضُّوءِ لِتَبْتَغُوا فِيْهِ فَضْلاً مِّنْ رَّبِّكُمُّ بِالْكُسْبِ وَلِنَعْلَمُوْا بهما عَدَدُ السِّينيُنَ وَالْحِسَابِ م لِلْلاَوْقَاتِ وَكُلُّ شَيْعٌ يَحْتَاجُ الَيْهِ فَصَّلْنُهُ تَفْصِيلًا أَيْ بَيِّناً ٥ تَبْيِيناً .

১ ১ ১ ৩১. আমি প্রত্যেক মানুষের কৃতকর্ম তার থীবালগু করে فِيْ عَنُقِهِ خُصَّ بِالدِّكْرِ لِأَنَّ اللَّازُومَ فِيهِ أَشَدُّ وَقَالَ مُجَاهِدُ مَا مِنْ مَوْلُودٍ يُولُدُ إِلَّا وَفِي عُنُقِهِ وَرَقَةً مَكْتُوبٌ فِيْهَا شَقِيٌّ أَوْسَعِيدٌ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِينِمَةِ كِتْبًا مَكْتُوبًا فِيِّهِ عَمَلُهُ بَلْقُهُ مَنْشُورًا صِفَتَان لِكِتَابًا .

.١٤ كه. مِعَنَّ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ إِقْرَأٌ كِتُبِكَ لا كَفْي بنَفْسك الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسيْبًا مُحَاسِبًا.

১১. মানুষ যখন মারাত্মক পেরেশানিতে নিপতিত হয় তখন নিজের ও পরিবারের জন্য অকল্যাণ প্রার্থনা করে যেভাবে সে নিজের কল্যাণ প্রার্থনা করে : মানুষ জাতি তো নিজের উপর বদদোয়া করার এবং পরিণামের প্রতি লক্ষ্য না দেওয়ার মধ্যে বড তাড়াহুড়া প্রিয় ু এর পূর্বে এ উহা রয়েছে। অর্থ যেমন সে প্রার্থনা করে।

Y ১২. আমি রাত্রি ও দিবসকে দুটি নিদর্শন অর্থাৎ আমার কদরতের উপর দটি প্রমাণ রূপে বানিয়েছি, রাত্রির নিদর্শনকে মুছে ফেলি অর্থাৎ তার আলো বিলুপ্ত করে দেই যাতে তোমরা এতে আরাম নিতে পার আর দিবসকে করেছি আলোকময় অর্থাৎ এর জ্যোতিতে সবকিছু পরিদৃষ্ট হয় এমনভাবে বানিয়েছি যাতে উপার্জনের জন্য তাতে তোমার প্রতিপালকের অনুথহ সন্ধান করতে পার এবং যাতে তোমরা এতদভয়ের মাধ্যমে বর্ষ-সংখ্যা ও সময়ের হিসাব স্থির করতে পার। আর আমি প্রয়োজনীয় সবকিছু বিশদভাবে বর্ণনা করে أَيدَ व श्रात اللَّيْل व श्रात اللَّهُ اللَّهُ عامة علا विहासि اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ - مِنَانَةٌ वा विवद्गंभूनक اضَافَةٌ वा विवद्गंभूनक। র্ম করি করি করি বিশদভাবে বর্ণনা করে দিয়েছি।

দিয়েছি তা সে বহন করে। গ্রীবায় কোনো বস্তর বাঁধন সুদৃঢ় হয় বেশি: সেহেতু এ স্থানে বিশেষভাবে এর উল্লেখ করা হয়েছে। মুজাহিদ বলেন, প্রতিটি ভূমিষ্ঠ সন্তানের গ্রীবায় একটি কাগজ আঁটা থাকে : তাতে লিখা থাকে সে দুর্ভাগ্যের অধিকারী না সৌভাগ্যের অধিকারী। এবং কিয়ামতের দিন আমি তার জন্য বের করব এক কিতাব যা সে পাবে উন্মুক্ত। এতে তার কৃতকর্ম লিপিবদ্ধ থাকবে ا طَائِرُهُ এ স্থানে এর অর্থ वात क्ष्कर्म । اللَّقَاهُ مَنْشُورًا عَلَقَاهُ عَنْدُ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا वा वित्निष्ठ ।

আজ তুমি নিজেই তোমার হিসাবের জন্য যথেষ্ট। আর্থাৎ হিসাব-নিকাশকারী রূপে।

- हुन्ह हुन्हुं कुरुह कुत्रह कुत्रह कुत्रह हुन्हुं प्रदेश के पा के के कि ثَمَوابَ إِهْتِدَائِهِ لَهُ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا مَ لِأَنَّ إِثْمَهُ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ نَفْسٌ وَازِرَةَ الْيَمَةُ أَيْ لاَ تَحْمِلُ وزُرَ نَفْس أُخْرَى مَ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ أَحَدًا حَتُّى نَبِعَثَ رَسُولًا يُبَيِّنُ لَهُ مَا يَجِبُ عَلَيْهِ
- ١٦. وَإِذَا آرُونَا أَنْ نُلُهُ لِللَّهِ لَكُ قَدْ سَمٌّ أَمَدُنا بالكَّاعَة عَلَىٰ لِسُان رُسُلِنَا فَفَسَفُوْا فِيْهَا خَرَجُوا عَنْ اَمْرِناً فَعَقَّ عَلَيْهَا ألْفَولُ بِالْعَذَابِ فَدَمَّرْنُهَا تَدْمِيْبُرًا أهْلَكْنَاهَا بِاهْلَاكِ أَهْلِهَا وَتَخْرَبْهِهَا
- ١٧. وَكُمَّ أَيْ كَثِيْرًا أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُونَ الْأُمَم مِنْ بُعَدِ نُوْجِ م وَكَفْي بِرَيِّكَ بِذُنُوْبِ عِبَادِهِ خبيرًا بُصِيرًا عَالِمًا سِبَوَاطِنِهَا وَظُواهِرِهَا وَبِهِ يَتَعَلَّقُ بِذُنُوبٍ.
- . مَنْ كَانَ بُرِيْدُ بِعَمَلِهِ الْعَاجِلَةَ أَيْ الدُّنْيَا عَجَّلْنَا لَهُ فَيْهَا مَانَشَاً ۚ كُمَنُ نُرِينَدُ التَّعْجِيلَ لَهُ بَدلُ مِنْ لَهُ بِاعَادَة الْجَارِ ثُنَّمَ جَعَلْنَا لَهُ فِي ٱلْأِخِرَةِ جَهَنَّمَ يَضِلُهَا يَدْخُلُهَا مَذْمُومًا مَلُومًا مَلُومًا مُّدْخُورًا مُطْرُودًا عَن الرَّحْمَةِ -

- বিৎপথ অবলয়ন করুরে কেননা সংপথ অবলয়নের গুণ্যকল তো তারই: আর যে কেউ পথন্রট হবে সে ত্রে নিজের ধাংদের জন্যই পথভ্রষ্ট হাবে করেণ এর পাপ তার উপরই বর্তাবে: এবং কোনো বহনকারী অর্থাৎ পাপী অপর কারো বোঝা বহন করুবে না ্মার মানি ব্রাসুল যিনি তাদেরকে তাদের কর্তব্য করণীয় সম্পর্কে বিবরণ দেন তাকে প্রেরণ না করে কাউকেও শান্তি দেই না। ্রির্রে প্রর্থাৎ কোনো প্রাণী বহন করে না :
- ১৬. আমি যখন কোনো জনপদ ধ্বংস করতে চাই তখন তার সম্পদশালী ব্যক্তিদেরকে আল্লাহর নিয়ামত উপভোগকারীদেরকে অর্থাৎ তথাকার নেতৃবর্গকে আমার রাসুলগণের যবানী আনুগত্য প্রদর্শনের কাজে রত হতে আদেশ করি কিন্তু তারা সেখানে অসং কর্ম করে আমার নির্দেশের সীমালজ্ঞন করে ফলে তথায় আমার আজাবের নির্দেশ বাস্তবায়িত হয় আর আমি অঞ্চলটিকে তার অধিবাসীদেরসহ সম্পর্ণরূপে বিধ্বন্ধ করি। اَدُّ نَامَا تَدُمْثُوا অর্থাৎ তা সম্পূর্ণরূপে ধরংস কবে দেই 🖟
- ১৭. <u>নুহের</u> পর আমি কত অর্থাৎ বহু মানবগোষ্ঠী ধ্বংস করেছি, তোমার প্রতিপালকই তাঁর বান্দাদের পাপাচারের সংবাদ রাখা ও পর্যবেক্ষণের জন্য তার বাহ্যিক ও আভ্যন্তরীণ সকল অবস্থা সম্পর্কে অবহিত থাকার জনা যথেষ্ট। এর সাথেই তো ুর্ট্র বা পাপাচারসমূহ সংশ্লিষ্ট। বিশ্রিটা যুগসমূহ, অর্থাৎ মানবগোলীসমূহ।
- ১৮. কেউ স্বীয় কার্যের বিনিময়ে নগদ ক্তু অর্থাৎ পার্থিব সুখ-সম্ভোগ কামনা করলে আমি <u>যাকে</u> সতুর <u>দিতে চাই</u> তাকে যা ইচ্ছা সত্ত্র দিয়ে দেই, অমন্তর পরকালে তার জন্য নির্ধারিত করি জাহান্লাম যেথায় সে প্রবেশ করবে নিন্দিত ভর্ণীইত অনুগ্রহ থেকে বিভাড়িত অবস্থায় 🕻 🛴 మ్మే এটা 🎉 বাচক শব্দটির পুনরাবৃত্তিসহ మ్-এর 💃 হয়েছে: । এইটে অর্থাৎ আল্লাহর রহমত থেকে বিভাডিভ :

الله من الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله المناطقة والمناطق الله المناطقة ال عَملَ عَملَهَا اللَّالدُّنُّ بِهَا وَهُوَ مُؤْمنُ حَالَّ فَأُولَٰئِكَ كَانَ سَغْيَهُمْ مُّشْكُورًا عِنْدَ اللَّهِ أَيْ مَقْبُولًا مَثَابًا عَلَيْه.

٢. كُلُّا مِنَ الْفَرِيْقَيْنِ نُمِكُّ نُعُطِي هَٰ إِلَّا ا وَهُوَلَا ۚ بِدُلُ مِنْ مُتَعَلِّقُ بِنُمِيدٌ عَطًا ِ زَبِّكَ م فِي الدُّنْيَا وَمَاكَانَ عَطَاءُ رَسَّكَ فِيْهَا مَخْظُورًا مَمْنُوعًا عَنْ أَحَدِ

٢١. أَنْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ فِي الرِّزْقِ وَالْبَحَاهِ وَلَلْأَخِرَةُ أَكْبَرُ اعْظُهُ دَرَجْتِ وَّاَكْبَرُ تَفْضِيْلًا مِنَ الدُّنْيَا فَيَنْبَغِيْ الْاعْتنَاءُ بِهَا دُوْنَهَا

.٢٢ جعد اللَّهِ اللَّهِ الْخُرَ فَتَشَعَّدُ عَلَى مُعَ اللَّهِ اللَّهِ الْخُرَ فَتَشَعَّدُ اللَّهِ الْخُرَ فَتَشَعَّدُ مَذْمُومًا مُخَذُولًا لَا نَاصِرَلَكَ

এর জন্য যথাযথ চেষ্টা করে অর্থাৎ তার জন্য যথোপযক্ত ও যথাযোগ্যভাবে কাজও করে তাদেরই চেষ্টা আল্লাহর নিকট কৃতজ্ঞতার অধিকারী হয় অর্থাৎ তা গ্রহণীয় হয় এবং তার জন্য ফল প্রদত্ত হয়। 🚅 🕻 रदारह। كَالُ वंठा مُؤمرُ

২০. এরা তারা অর্থাৎ এ উভয় দলের প্রত্যেককেই আমি দুনিয়াতে দান করি তোমার প্রতিপালকের অনুগ্রহ থেকে এবং এতে তোমার প্রতিপালকের দান কারো থেকে নিষিদ্ধ রাখা হয় না। অর্থাৎ ফিরিয়ে রাখা হয় না । আমি দান করি। 📆 🚨 এটা 🛍 বা স্থলাভিষিক্ত পদ। سن عَطاء এর সাথে বা সংশ্লিষ্ট।

২১, লক্ষ্য কর, আমি কিভাবে তাদের একজনকে অপর দলের উপর উপজিবীকা এবং সম্মান ও প্রতিপত্তি দানের ক্ষেত্রে প্রাধান্য দিয়েছি। আর পরকাল তো অবশাই মর্যাদায় শেষ্ঠ মহান এবং দুনিয়া থেকে প্রাধান্য লাভে শ্রেষ্ঠ ৷ সুতরাং অন্য কিছুর প্রতি নয় এর প্রতিই সকলের একনিষ্ঠ হওয়া কর্তব্য ।

করলে নিন্দিত ও লাঞ্ছিত হয়ে পড়বে তোমার কেউ সাহায্যকারী হবে না।

#### তাহকীক ও তারকীব

वत - اِسْتَغْرَاقُ अद्यु हेन्यत जना स्टाराह . وَنِشْ وَلَامْ वत सत्य أَلِفْ وَلاَمْ अद्यु हेन्दे وا জন্য নয়। কাজেই এখন এ আপত্তি উত্থাপিত হবে না যে, সকল মানুষ বদদোয়ার ক্ষেত্রে عُجُول হয় না।

, অর্থাৎ إضَافَتُ بَبَانِيَةُ عَمِيانِيَةً وَاضَافَتُ بَبَانِيَةً عِلْمَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعَلِّين वतर عُمَانُ اِلبُهِ عَمْ صُفَانُ اِلبُهِ - وَمُ مُضَانُ اللِّبُ وَمُعَانُ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ

উত্তরের সারকথা হলো এই যে, এটা হলো يضافَتْ عَدَدْ إِلَى الْمَعْدُرد وَلَى الْمَعْدُرد وَلَي আর এটা يضافَتْ بَيَانِيَة वा अरला এই । - এর মধ্যেও वे जुतुलरे तरिहार - أَيَةُ النَّهُر - अत सर्पा أَضَافَتْ بِبَانِيَةُ अत्तर्पा - منيُّنَ

عَلَاتَهُ ظُرْفَيَتْ وَهُوَا : عَقُولُـهُ أَيْ مُعْمِورًا فَعْيِهِ عَلَاقَةً ظُرُفَيَتْ عَقَلْنَ عَك - এর কারণে দেখার ইয়াফত দিনের দিকে করে দিয়েছে, অর্থাৎ الله वेल طَرْف जल्म हा निर्देशहरून।

بسَبِّب الشُّوء অর্থাৎ : قَوْلُهُ سَالنُّضُوء আরবদের এই অভ্যাস ছিল যে, যখন তারা কোনো ওরুত্পূর্ণ কাজের সমুখীন হতো তখন তারা পাথির মাধ্যমে ৩ভাগুভের নিদর্শন নিত। এর সুরত এরূপ হতো যে, পাখি নিজে উড়ে বা কারো উড়ানোর মাধ্যমে যদি ডানদিকে যেত তবে তারা এটাকে নেকফালি মনে করত এবং সেই কাজটি করে ফেলত। যথন আরবে এই প্রথা ব্যাপক হয়ে গেল তখন মূল কল্যাণ ও এর অন্তর্গত। تَسْمِينَةُ الشُّرعُ بِالْمِ لَازِمِ प्राता वाङ कतरा नागन। আর এটা مَازِرٌ इति वोद्धं

ভা হলো সেই প্রশ্নের জবাব যে, আমল পূর্ণ মানুষের জনাই আবশ্যক হতো ওপুমাত গর্নানের জন্য ন্য। অষচ এখানে أَيْمُ أَنْ -কে গর্মানের জন্য আবশ্যক বলা হয়েছে।

উठाরের সারকথা হলো এই যে, যেমনিভাবে يَكُنُ إِنْ (গলার হার) গলার জন্য সাধারণভাবে وَيُرَّمُ عَبْرُ مُنْكَلِّلُ স মানুষের আমল মানুষের জন্য يُرِيِّ عَبْدِ وَيُوْمُ وَرَامُ وَكُولُ مِنْكُ لُورُ وَيَالِيَّا لِمَا يَعْمِي مِنْكُ لُورُ (अन्व क्या इत्यादः و مَنْفُلُ لُورُ (अन्व क्या इत्यादः و مَنْفُلُ عُرِيْدُ (अन्व क्या इत्यादः و مَنْفُلُ لُورُ (अन्व क्या इत्यादः )

। মুজাহিদ (র)-এর উজি মতে এতে مُجَازُّ عَقْلِي रहत ना । ﴿ وَقَالَ مُجَاهِدُ السَحْ

হলো দ্বিতীয় সিফত । আবার مَنْشُرُرًا হার সিফত, আব ﴿ كِنَابًا ফ্রানা হয়ে الْمُنْفُدُ: قَنُولُهُ صِفَقَانِ لِحَقْلَابُ হতয়াও বৈধ রয়েছে :

- क উश माना इस्स्राह : وُعُقَالُ اللَّهُ अठिष्ठा कतात कला لُقُولُـهُ وَيُقَالُ اللَّهُ

। এর তাফসীর। पे تَزُرُ الله : قَنُّولُنَهُ لاَ تَخْمِلُ

बत मिरत किरताह । हैवातल बलाद दरन डेडम दरजा - يَصِّيَّرًا अवर ) عَلَىٰ سَيِئْلِ الْإِنْفَازِ كَيَيَّرًا ( अवर ) يَكْتُوبُ يَتَعَلَّقُ بِخَيْدًا وَمَعِيْدًا ( अवर ) يَكُوبُ يَتَعَلَّقُ بِخَيْدًا ( مَعِيْدًا ( अ

রয়েছে ؛ بَدْلُ ٱلبَعْضِ مِنَ الْكُلِّ এর সাথে إِعَادَهْ جَارْ কাকে لَدُ أَلَّ لِمَنْ تُرِيْدُ অর্থা : قَوْلُهُ بَدْلٌ مِنْ لَـهُ

### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

শুৰ্বৰজী আয়াতে পৰিত্ৰ কুৰজানের বৈশিষ্ট্য বিজ্ঞানিত কাৰে সম্পৰ্ক : পূৰ্বৰজী আয়াতে পৰিত্ৰ কুৰজানের বৈশিষ্ট্য বৰ্গিত হয়েছে যে, পৰিত্ৰ কুৰজান মানুষকে কলাগের দিকে আহবান করে। যে কাজে মানুষ আল্লাহ পাকের দরবার থেকে পুরন্ধার লাভ করবে সে কাজের প্রতি পৰিত্ৰ কুৰজান মানুষকে আকৃষ্ট করে। আর যে কাজের পরিগাম মানুষের জন্যে ভয়াবহ হবে সে কাজ থেকে বিব্ৰুত থাকার নির্দেশ দেয়।

আর আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হরেছে, পবিত্র কুরআনের এ আহ্বান সন্ত্বেও মানুষ তার ভালোমশ বুঝতে চায় না, তার ক্রান-চকু উনীলিত হয় না। দে যেমন তার মঙ্গন কামনা করে ঠিক তেমনিতারে তার অমঙ্গল এবং অকল্যাগের দিকেও ছুটে যায়। তার আচার আচারবোর মাধ্যে সে নিজের অকল্যাণ ডেকে আনে এমনকি পাপাচারে নিগু হয়ে সে নিজেকে ধ্বংসের মূখে ঠেলে সেয়। শানে নূখুল আলোচ্য আয়াতের শানে নূখুল সপরের্ক একিটিক বিবরণ রয়েছে। মক্কার কাদ্যের নথের ইবনে হারের প্রস্থান আলাচ্য আয়াতের শানে নূখুল সপরের কি বিবরণ ররেছে। মক্কার কাদ্যের নথের বারের হারের প্রস্থান করে আলাচ্য করে বালি করে করে তার লামান্ত্র করে লাভ করে করে করে করে করে লাখা করে লাভ করে বালি করে করি করে লাখা ক

এ পর্যায়ে আরও বিবরণ রয়েছে। তয়াকেদী হয়রত আয়েশা (রা.)-এর কোনো আজাদ করা গোলামের সূত্রে বর্ণনা করেছেন, হন্তুর একজন বনীকে এনে হয়রত আয়েশা (রা.)-কে বললেন, "এর প্রতি লক্ষ্য রেখ [যেন পালিয়ে না যায়।।" হয়রত আয়েশা (রা.) অন্য একজন বনীকে এনে হয়রত আয়েশা (রা.) অন্য একজন বনীকে এনে করা করে করা থার কারণে বনীর প্রতি লক্ষ্য রেখতে পারেনি। এই সুযোগে সে পরায়র করে। পরে চন্তুর ক্রার করে তিনি জবার দিনেল, "আমি জানি না, আমি তার ব্যাপার সামান্য গাফেল হয়েছিলাম, এই গাঁকে সে পালিয়ে গাছে তখন হন্তুর ক্রার স্বাস্থার করেনে। রিগারিত হয়ে। রবলেন, "আমি জানি না, আমি তার ব্যাপার সামান্য গাফেল হয়েছিলাম, এই গাঁকে সে পালিয়ে গাছে তখন হন্তুর ক্রার্ক্ত অসমুষ্ট হলেন। রিগারিত হয়ে। রবলেন, "আমি লাহ কোনে বর্গের করেনে। রোগারিত হয়ে। রবলেন, "আলার তোমার হাত কেটে নিন।" একখা বলে তিনি বারিয়ে তালিফ নিয়ে গোলন এবং অপরাধীকে ধরবার জন্যে চারিদিকে লোক প্রেরণ করেনে। লোকের তালক ধরে নিয়ে আসাল। হন্তুর ক্রার্ক্ত স্বামেলেন। হয়রত আমেশা (রা.) তবন বিহানার বরণ তার হাতকে ওলটপালট করে দেবছিলেন। হন্তুর ক্রান্তেন কলেনে, "কি হয়েছে?" হয়রত আমেশা (রা.) তবন করেনে, "আপনার বনলেনার রহিতিকার দেবার অপেনা করিছে।" তবন করেনে, "কি হয়েছে?" হয়রত আমেশা (রা.) তবন করেনে, "আপনার বনলেনার রহিতিকার দেবার করেন্তান করেনে নায় আমাওও কট হয় এবং রাশ আনে। আমি যদি কোনো মোমেন পুক্তই বা মোমনে নারীর জনে বনদেয়ার করি তবে আমার বনদেয়াকে তাঁর জন্যে ওনার ভ্রেক পরিকতা অর্জনের উপক্রবা বানিয়েন নারীল রহনে মান্যেনী, ব. ১৫, পৃ. ২৪; ভাফসীরে মায়েরী, ব. ৭, পৃ. ৪০ - ৪১]

जालाठः आयाज्ञस्वर्क स्थयः निवातावित शतिवर्जनत्क जाहाद : قَوْلُتُهُ وَجَعَلْنَا اللَّيْلُ وَالسُّهَارُ أَيتَدُيْنِ السخ তা আলার অপার শক্তির নিদর্শন সাব্যস্ত করা হয়েছে। অতঃপর বলা হয়েছে যে, রাত্রিকে অন্ধকারাচ্ছন্ন এবং দিনকে উজ্জ্বল করার মধ্যে বহুবিধ তাৎপর্য নিহিত রয়েছে। রাত্রিকে অন্ধকারাচ্ছনু করার তাৎপর্য এখানে বর্ণনা করা হয়নি। অন্যান্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, রাত্রির অন্ধকার নিদ্রা ও আরামের জন্য উপযুক্ত। আল্লাহ তা আলা এমন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করেছেন যে, রাত্রির অন্ধকারেই প্রত্যেক মানুষ ও জন্তুর ঘুম আসে। সমগ্র জগৎ একই সময়ে ঘুমায়। যদি বিভিন্ন লোকের ঘুমের জন্য বিভিন্ন সময় নির্ধারিত থাকত, তবে জগ্রতদের হয়গোলে ঘুমন্তদের ঘুমেও ব্যাঘাত সৃষ্টি হতো।

এখানে দিনকে ঔচ্ছুল্যময় করার দুটি কারণ বর্ণনা করা হয়েছে। ১. দিনের আলোতে মানুষ রুজি অন্থেষণ করতে পারে। মেহনত, মজুরি, শিল্প ও কারিগরি সব কিছুর জন্য আলো অত্যাবশ্যক। ২. দিবারাত্রির গমনাগমনের দ্বারা সন-বছরের সংখ্যা নির্ণয় করা যায়। উদাহরণত ৩৬০ দিন পূর্ণ হলে একটি সন পূর্ণতা লাভ করে।

এমনিভাবে অন্যান্য হিসাব-নিকাশও দিবারাত্রির গমনাগমনের সাথে সম্পর্কযুক্ত। দিবারাত্রির এই পরিবর্তন না হলে মজুরের মজুরি, চাকরের চাকরি এবং লেন-দেনের মেয়াদ নির্দিষ্ট করা সুকঠিন হয়ে যাবে।

আমদনামা গলার হার হওয়ার মর্মার্থ : মানুষ যে কোনো জায়ণায় যে কোনো অবস্থায় থাকুক, তার আমলনামা তার সাথে থাকে এবং তার আমল লিপিবদ্ধ হতে থাকে। মৃত্যুর পর তা বন্ধ করে রেখে দেওয়া হয়। কিয়ামতের দিন এ আমলনামা প্রত্যেকের হাতে হাতে দিয়ে দেওয়া হবে, যাতে নিজে পড়ে নিজেই মনে মনে ফয়সালা করে নিতে পারে যে, সে পুরন্ধারের যোগ্য, না আজাবের যোগ্য। ইযরত কাতাদাহ থেকে বর্ণিত আছে, সেদিন লেখাপড়া না জানা ব্যক্তিও আমলনামা পড়ে ফেলবে। এ প্রসঙ্গে আল্লামা ইস্পাহানী হযরত আবৃ উমামার একটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন। তাতে রাসূলুল্লাহ 🚃 বলেন, কিয়ামতের দিন কোনো কোনো লোকের আমলনামা যখন তাদের হাতে দেওয়া হবে, তখন তারা নিজেদের কিছু কিছু সংকর্ম তাতে অনুপস্থিত দেখে আরজ করবে, পরওয়ারদিগার। এতে আমার অমুক অমুক সৎকর্ম লেখা হয়নি। আল্লাহ তা আলার পক্ষ থেকে উত্তর হবে। আমি সেসব সৎকর্ম নিশ্চিহ্ন করে দিয়েছি। কারণ তোমরা অন্যদের পিবত করতে। –[তাফসীরে মাযহারী]

পয়গাম্বর প্রেরণ ব্যতীত আজাব না হওয়ার ব্যাখ্যা : এ আয়াতদৃষ্টে কোনো কোনো ফিকহ্বিদের মতে যাদের কাছে কোনো নবী ও রসূলের দাওয়াত পৌঁছেনি কাম্ফের হওয়া সত্ত্বেও তাদের কোনো আজাব হবে না। কোনো কোনো ইমামের মতে ইসলামের যেসব আকিদা বিবেক-বুদ্ধি দ্বারা বুঝা যায়। যেমন, আল্লাহর অন্তিত্ব, তাওহীদ প্রভৃতি- সেগুলো যারা অস্বীকার করে, কুফরের কারণে তাদের আজাব হবে; যদিও তাদের কাছে নবী ও রাস্লের দাওয়াত না পৌঁছে থাকে। তবে পয়গাম্বরগণের দাওয়াত ও তাবলীগ ব্যতীত সাধারণ গুনাহের কারণে আজাব হবে না। কেউ কেউ এখানে রাসূল শব্দের ব্যাপক অর্থ নিয়েছেন: রসূল ও নবী অথবা ডাদের কোনো প্রতিনিধিও হতে পারেন কিংবা মানুষের বিবেক-বৃদ্ধিও হতে পারে। কেননা বিবেক-বৃদ্ধিও এক দিক দিয়ে আল্লাহর রাসূল বটে।

রয়েছে, এতে প্রমাণিত হয় যে, মুশরিক ও কাফেরদের যেসব সন্তান বালেগ হওয়ার পূর্বে মারা যায়, তাদের আজাব হবে না। কেননা পিতামাতার কুফরের কারণে তারা শাস্তির যোগ্য হবে না। এ প্রশ্নে ফিকহবিদের উক্তি বিভিন্নরূপ। এর বিস্তারিত বিবরণ এখানে অনাবশ্যক :

वाकाघरित أَمَرُنَا वर पाउश्पत إِذَا أَرَدُنَا : प्रकि करम्बर ७ छात ऋखब्राव : هَوْلُه وَإِذَا أَوْدُنَا أَنْ نُهْلِكُ قَوْيَةٌ التخ বাহ্যিক অর্থ থেকে এরূপ সন্দেহের অবকাশ ছিল যে, তাদেরকে ধ্বংস করাই ছিল আল্লাহ তা আলার উদ্দেশ্য। তাই প্রথমে তাদেরকে পয়গাম্বর্গণের মাধ্যমে ঈমান ও আনুগত্যের আদেশ দেওয়া অতঃপর তাদের পাপাচারকে আজাবের কারণ বানানো এসব তো আল্লাহ তা'আলারই পক্ষ থেকে হয়। এমতাবস্থায় বেচারাদের দোষ কি? তারা তো অপারণ ও বাধ্য। এর জওয়াবে বলা হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলা মানুষকে বিবেক-বুদ্ধি ও ইচ্ছাশজি দান করেছেন এবং আজাব ও ছওয়াবের পথ সুস্পষ্টভাবে বাতবে দিয়েছেন। কেউ যদি স্বেচ্ছায় আজাবের পথে চলারই ইচ্ছা ও সংকল্প গ্রহণ করে, তবে আল্লাহর রীতি এই যে, তিনি তাকে সেই আজাবের উপায়-উপকরণাদি সরবরাহ করে দেন। কাজেই আজাবের আসল কারণ স্বয়ং তাদের কুফরি ও গুনাহের সংকল্প-আল্লাহর ইচ্ছাই একমাত্র কারণ নয়। তাই তারা ক্ষমার যোগ্য হতে পারে না।

তাফসিরে জানোলাইন আরম্বি-বাংলা (০য় খণ্ড)–৩৬ (খ)

স্বাহাতের জন্য একটি তাফনীর: এই শন্দের প্রচলিত অর্থ তাই, যা উপরে বর্গিত রয়েছে। অর্থাং আমি আদেশ দেই কিছু এ আয়াতে এ পান্দের বিভিন্ন কেরাত হয়েছে। আরু উছ্কান নাহমী, আরু রাজা, আরুল আলিয়া ও মুজাহিদ অবলাদিত এক কেরাত এ শন্দিটি বীমের তাদাদীনয়োগে পঠিত হয়েছে। এর অর্থ আমি অবস্থাপন্ন বিভগালী লোকদেরকে প্রভাবদাদী ও শানক করে দেই। তারা পাশাচারে মেতে উঠে এবং পোটা জাতির ধাংলের কারব হয়ে যায়।

হয়বত আলী ও ইবনে আব্বাস (রা.)-এর এক কেরাতে শব্দটিকে দ্রিটা পাঠ করা হয়েছে। তাঁদের কাছ থেকে এর তাফসীর দ্রিটা বর্ণিত আছে। অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা যখন কোনো জাতির উপর আজার প্রেরণ করেন, তখন তার প্রাথমিক লব্ধণ এই প্রকাশ পায় যে, সে জাতির মধ্যে অবস্থাপন্ন ধনী লোকদের প্রাচুর্য সৃষ্টি করা হয়। তারা পাপাচারের মাধ্যমে সম্প্র জাতিকে আজারে পতিত করার কারণ হয়ে যায়।

প্রথম কেরাতের সারমর্ম দাঁড়ায় এই যে, জাতির মধ্যে অবস্থাপন্ন ভোগবিদাসী লোকদের শাসনকার্য অথবা এ ধরনের লোকের প্রাক্ত্র মোটেই আনন্দের বিষয় নয়; বরং আল্লাহর আল্লাহের লক্ষণ। আল্লাহ তা'আলা যখন কোনো জাতির প্রতি অসন্তুই হন এবং তাকে আজাবে পতিত করতে চান, তবন এর প্রাথমিক লক্ষণ হিসাবে জাতির শাসনকর্তা ও নেতৃপনে এমন লোকদেরকে অধিষ্ঠিত করে দেন, যারা বিদাসপ্রিয় ও ইন্তিয়সেবী। অথবা শাসনকর্তা না হলেও জাতির মধ্যে এ ধরনের লোকের আধিক্য সৃষ্টি করে দেওয়া হয়। উভয় প্রস্কৃত্য করে দেওয়া হয়। উভয় প্রস্কৃত্য করে ক্রেয়া করি বিশ্বাসিক্য করে ক্রেয়া করি বিশ্বাসিক্যার প্রাক্ত্য করে ক্রেয়া করে ক্রেয়া করি করি ক্রেয়া করি ক্রেয়া করি ক্রিয়া করি বিশ্বাসিক্যার প্রস্কৃত্য করে। অবশেষ তাদের উপর আল্লাহর আল্লাব নেয়ে আসে ব

ধনীদের প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী হওয়া একটি স্বাভাবিক ব্যাপার : আয়াতে বিশেষভাবে অবস্থাপনু ধনীদের কথা উল্লেখ করে ইপিত করা হয়েছে যে, জনসাধারণ স্বাভাবিকভাবেই বিব্রুপালী ও শাসক শ্রেণির চরিত্র ও কর্মের দ্বারা প্রভাবাত্তিত হয় । এরা কুকর্মপরারণ হয়ে গায় । ভাই আল্লাহ তা আলা যানেরকে ধন-দৌলত দান করেন, কর্ম ও চিরিত্রের সংশোধনের প্রতি তাদের অধিকতর যত্ত্ববান হওয়া উচিত । এমন হওয়া উচিত নয় যে, তারা বিলাসিভায়ে পড়ে কর্তবা ভূলে যাবে এবং তাদের কারণে সমগ্র জাতি ভ্রান্ত পথে পরিচালিত হবে । এমতাবস্থায় সমগ্র জাতির কুকর্মের শান্তিও তাদেরকে তোগা করতে হবে ।

াবা শীয় আমল বাবা তথু ইহকাল লাভ করার ইছা করে, আলোচা আরাতে তাদের শান্তির বর্ণনা দেওরা হয়েছে। এ বর্ণনায় নির্মুট নির্মুট নির্মুটন নির্মু

প্রথমোক অবহাটি তথু কাফের বা পরকালে অবিশ্বাসী ব্যক্তিরই হতে পারে। তাই তার কোনো কর্মই গ্রহণযোগ্য লয়। শেষোক অবস্থাটি হলো মু মিনের। তার যে কর্ম খাটি নিয়ত সহকারে অন্যান্য শর্তানুযায়ী হবে, তা গ্রহণযোগ্য হবে এবং যে কর্ম এরূপ হবে না, তা গ্রহণযোগ্য হবে না।

বিদ'জাত ও মনগড়া আমদ যতই ভালো দেখা যাক-এহণযোগ্য নয় : এ আয়াতে চেটা ও কর্মের সাথে বিশিল্প পদ যোগ করে বলা হয়েছে যে, প্রত্যেক কর্ম ও চেটা কদ্যাগকত ও আন্তাহর কাছে গ্রহণযোগা হয় না; ববং দেটিই ধর্তবা হয়, যা (প্রকালের) দক্ষোর উপযোগী। উপযোগী ধর্যা না হর্ত্মা তথু আন্তাহ ও রাসুলের বর্গনা হাই জানা যেতে পারে। কাজেই বে সং কর্ম মনগড়া পদ্মায় করা হয়- সাধারণ বিদ্যাতী পদ্মাও এর অবর্ত্তক, তা দৃশ্যত যতই সুন্দর ও উপকারী হোক না ক্ষেল-পরকালের কনা উপযোগী নয়। তাই সেটা আন্তাহর কাছে গ্রহণযোগ্য নয় এবং প্রকাশেও কলালকত্ব নয়।

তাকসীরে কহল মা আনী ৄর্কিন শক্ষের ব্যাখ্যার সুনুত অনুযায়ী চেষ্টার সাথে সাথে এ কথা ও অতিয়ত ব্যক্ত করেছে বে, কর্মেও দৃহতা থাকতে হবে। অর্থাৎ কর্মটি সুনুত অনুযায়ী এবং দৃঢ় অর্থাৎ সার্বক্ষণিকও হতে হবে। বিশৃক্ষকভাবে কোনো সময় করল কোনো সময় করল না– এতে পূর্ব উপকার পাওয়া যায় না। जालाद পকের সঙ্গে অন্য কোনো यातून : قَنُولُهُ لاَ تَجْعَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْسَر فَلَتَقَعُدُ مَذْمُومًا مَخْدُولًا স্থির করো না নতুবা তোমাকে নিন্দিত ও অসহায় হয়ে বসে থাকতে হবে।"

পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে আল্লাহ পাক পৃথিবীর সমস্ত মানুষকে দু'ভাগে বিভক্ত করেছেন। একদল দুনিয়া প্রিয়, যাদের পরিণাম হলো আথেরাতের আজাব। আরেক দল যারা আথেরাতের কল্যাণকামী, আল্লাহ পাকের অনুগত তাদের শুভপরিণতি হলো আখেরাতের ছওয়াব, তবে এর জন্য তিনটি পূর্ব শর্ত রয়েছে। ১. আখেরাতের সাফল্যের জন্যে প্রয়াসী হতে হবে তথা পরকালীন চিরস্থায়ী জিন্দেগির সাফল্যের আকাঙ্কা থাকতে হবে। ২. এই আকাঙ্খা পুরণের জন্যে সর্বাত্মক চেষ্টা এবং সাধনা অব্যাহত থাকতে হবে। ৩. ঐ ব্যক্তি প্রকৃত মুমিন হতে হবে।

আর আলোচ্য আয়াতে ঈমানের তাৎপর্য বর্ণনা করা হয়েছে। ঈমান হলো তৌহীদ তথা আল্লাহ পাকের একত্বাদে পরিপূর্ণ বিশ্বাস স্থাপন করা। কোনো প্রকার শিরক না করা। তাই ইরশাদ হয়েছে- لَيُ اللّٰهِ اللّٰهِل কোনো মাবুদ স্থির করো না :"

এখানে প্রশু হতে পারে যে, সম্বোধন করা হয়েছে প্রিয়নবী 🚃 -কে অথচ এই আয়াতে শিরক না করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এ প্রশ্নের জবাবে ইমাম রাধী (র.) বলেছেন, যদিও প্রকাশ্যে সম্বোধন করা হয়েছে প্রিয়নবী 🚃 -কে, কিন্তু উদ্দেশ্য করা হয়েছে তাঁর সমগ্র উপাতকে। এর দৃষ্টান্ত দেখতে পাওয়া যায় অন্য আয়াতে-

क आब्राह्ब अरबाध्न कता इरस्रह् विव्रनवी 🚐 -त्क आब উर्फ्निंग कर्जा - क्वा इरस्रह् विव्रनवी - - क आब उर्फ्निंग कर्जा হয়েছে সমগ্র উন্মতকে। অথবা কথাটি এভাবে ইরশাদ হয়েছে– الإنسان অর্থাৎ হে মানব জাতি! আল্লাহ পাকের সাথে কোনো কিছুকে শরিক করো না।

যদি তা কর তবে তোমরা লাঞ্ছিত, অপমানিত এবং অসহায় ও নিরুপায় হয়ে বসে থাকবে।

এ আয়াতের ব্যাখ্যায় শায়থে আকবর মহিউদ্দিন ইবনে আরাবী (র.) নিখেছেন, আল্লাহ পাক ব্যতীত অন্য কারো কাছে দানের আশা করে আল্লাহ পাকের সঙ্গে অন্য কিছুকে মাবুদ স্থির করো না। আল্লাহ তা আলা কোনো জিনিস যখন তোমার তাকদীরে না রাখেন এমন অবস্থায় সেই জিনিস অন্যের কাছে যদি আশা করা হয় তবে তাও হবে শিরক। এমন অবস্থায় তাকে অসহায় এবং وَانْ يَتَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي –अभ्यानिত रस । এজন্য আল্লাহ তা'আলা ইরশাদ করেছেন আর যদি তিনি তোমাদেরকে অপমানিত করেন তবে তাঁর পরে কে তোমাদেরকে সাহায্য করবে?" আর হযরত রাসূলুন্নাহ 🚃 ইরশাদ করেছেন, যদি সারা পৃথিবীর মানুষ একত্রিত হয় তোমার উপকার করার জন্যে, আল্লাহ পাক যা তোমার জন্যে লিখে দিয়েছেন তা ব্যতীত অন্য কোনো উপকার তারা করতে সক্ষম হবে না। পক্ষান্তরে যদি সারা পৃথিবীর মানুষ একত্রিত হয় তোমার ক্ষতি সাধনের জন্যে, আল্লাহ পাক যা তোমার ব্যাপারে লিখে দিয়েছেন তা ব্যতীত অন্য কোনো ক্ষতি সাধন করতে তারা সক্ষম হবে না। তকদীর লিপিবদ্ধ হয়ে আছে, কলম তুলে ফেলা হয়েছে এবং কালি শুকিয়ে গেছে।

–[তাফসীরে শায়খে আকবর ইবনে আরাবী (র.) খ. ১, পৃ. ৭১৬]

#### অনুবাদ :

- ১৯ তামার প্রতিপালক নির্দেশ দিয়েছেন, তিনি বাতীত

  ক্রিনি কিলা

  ক্রিনি বাতীত

  কর্মান

  ক্রিনি বাতীত

  কর্মান

  কর্মান তোমৰা অপৰ কারে৷ ইবাদত করেরে না আর পিতামাতার প্রতি সদাবহার কর্ম্যর ত্যাদের রাধ্য থাকার তাদের একজন অথবা উভয়ই তোমার জীবন-শয় বার্ধকো উপনীত হলেও আদেরকে বিবৃত্তি সচক কিছ বলো না এবং তাদেবকে ধমকও দিও না। তাদের সাথে সন্মানজনক অর্থাৎ ভালো ও নম্র কথা কলো 🧘 ১ স্থানে অর্থ স্থির নির্দেশ দিয়েছেন 🖂 🗓 এটা এ স্থানে 💥 রূপে ব্যবহৃত। انْسَانًا এটা এ স্থানে উহা 🕻 حَدُهُمَا । किसात تُحْسَنُوا वा नमधाठुक कर्म ا क्रिय़ात مُنْكُثُرٌ किय़ात تَاعَلُ किय़ात يَبْلُغُرُ किय़ात يَبْلُغُرُ किय़ात اللهُ فَيْ اللهُ किय़ाि অপর এক কেরাতে 🚣 🚉 বা দ্বিচন হিসেবে নির্দ্রের প্রতি রয়েছে। এমতাবস্থায় উক্ত ক্রিয়ার 🛍 বা দ্বিবচন থেকে 🏂 বা স্থলাভিযিক পদ বলে গণ্য হবে। া -এর ্র অক্ষরটি ফাতাহ ও কাসবা তানবীন ও তানবীন ব্যতিবেকেও পঠিত বয়েছে এটা ক্রিয়ার উৎস । অর্থাৎ মন্দ বা ধ্বংসের কথা বলো না। 🍱 🏥 🏋 তাদের উভয়কে ধ্যক দিও ন
  - ২৪. অনকম্পা অর্থাৎ তাদের প্রতি তোমরা দয়র্দ্রতায় তাদের প্রতি বিনয়ের পাখনা অবনত রেখ অর্থাৎ তমি তোমাকে বিন্ম রেখ এবং বলো, হে আমার প্রতিপালক! তাদের প্রতি দয়া কর যেভাবে তারা আমার প্রতি দয়া প্রদর্শন করেছিল যথন তারা শৈশবে আমাকে প্রতিপালক করেছিল।
- و ٢٥ . رَبُكُمْ أَعَلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ هُ و ٢٥. رَبُكُمْ أَعَلَمُ بِمَا فِي نُفُوسِكُمْ هُ مِ অর্থাৎ তাদের প্রতি বাধ্যতা বা অবাধ্যতা যা গোপন আছে তা ভালো জানেন। তোমরা সংকর্মপরায়ণ হলে আল্লাহর প্রতি বাধ্যগত হলে যারা আল্লাহ অভিমুখী অর্থাৎ যারা সতত তাঁর আনুগত্য অভিমুখী আল্লাহ তাদের প্রতি ক্ষমাশীল অৰ্থাৎ পিতামাতাৰ প্ৰতি অবাধাতাৰ উদ্দেশো নয়: বরং হঠাৎ করে যদি তাদের হকের বিষয়ে কোনো কিছর প্রকাশ হয়ে যায় তবে আলাহ তা ক্ষমা করে দেবেন।
  - সদাবহার ও সম্পর্ক রক্ষার যা কিছু আছে তা এবং অভাবগ্রন্ত ও মুসাফিরদেরকেও, আর আলাহর অনুগত্যের বাইরে ব্যয় করে কিছুতেই অপব্যয় করে না। া দিয়ে দাও। 🚅 🚉 । আছীয়তার সম্পর্কের অধিকারীগণ :

- النَّاهُ وَ أَنْ تُحْسِنُوا بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا مِ بأَنْ تَنِدُّوْهُمَا إِمَّا بَيْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِيرَ أَحَدُهُمَا فَاعَلُ أَوْكِيلًا هُمَا وَفِي قَرَاءَة يَبْلُغَانِ فَاحَدُهُمَا يَدْلُّ مِنْ الَفِهِ فَكَلَّا تَقُلُّلْ لَهُمَا أَنَّ بِفَتْحِ الْفَاءِ وَكَسُرِهَا مُنَوَّنَّا وَغَيْرُ مُنَوَّنِ مَصْدَرُ بِمَعْنِي تَبًّا وَقُبْعًا وَلَا تَنْهَا هُمَا تَزْجَرْهُمَا وَقُلَّ لَهُمَا قَوْلًا
- ٢٤. وَاخْفِضْ لُهُمَا جَنَاحَ النُّذَلَّ اَلَنْ لَهُمَا جَانبَكَ اللَّذَلِيْسِلَ مِنَ الرَّحْمَةِ أَيْ لِرقَّتِكَ عَلَيْهِ مَا وَقُلْ رُّبُ ارْحَمْهُمَا كُمَا رُحَمَانِي حيْنَ رُبِيَّانِي صَغِيرًا.

كَرِيْمًا جَمِيْلًا لَيُنَّا .

- إضْمَارِ الْبِيرِ وَالْعُقُوقِ أَنَّ تَكُونُوا صَلِحَين طَانِعَيْن لِلَّه تَعَالِيٰ فَانَّهُ كَانَ لِلْلَوَّابِيْنَ الرَّجَّاعِبُنَ إلى طَاعَتِهِ غَفُورًا لِما صَدَرَ مِنْهُمْ فِي حَقّ الْوَالِدَيْنِ مِنْ بَادِرَةٍ وَهُمْ لَا يُضْمِرُونَ عُفُونًا
- ك ك ي ك المُعْرَبَ الْمُعْرَابَةَ حَقَّهُ مِنَ ٢٦ . وَأَت أَعْطُ ذَا الْمُعْرِبُ الْمُعْرَابَةَ حَقَّهُ مِنَ البر والصلة والمسكين وابن السبيل وَلَا تُبَدِّرُ تَبْدُبُرًا بِالْانْفَاقِ فِي غَبْرِ طَاعَةٍ اللَّه تَعَالِلْ..

ين الْمُبَدِّرِيْنَ كَانُوْا إِخْوَانَ الشَّالِيطِيْنِ أَيْ الْمُبَدِّرِيْنَ كَانُوْا إِخْوَانَ الشَّالِيطِيْنِ أَيْ عَلَىٰ طَرِيْقَتِهِمْ وَكَانَ السَّبِيطُنُ لِرَبَّهُ كُفُورًا شَدِيدَ الْكُفُر لِينعَسِمِهِ فَكُذُلِكَ أَخُوهُ الْمَبَذِّرُ .

ذِى الْقُرْبِئِي وَمَا بَعْدَهُمْ فَكُمْ تُعْطِهِمْ إِبْتِغَا ءَ رَحْمَةٍ مِّنْ زَّيِّكَ تَرْجُوْهَا أَى لِطَلَب رِزْقِ تَنْتَظِرُهُ يُأْتِيْكَ فَتُعْطِيُّهُمْ مِنْنُهُ فَقُلُّ لَهُمْ قَوْلًا مَّنِسُورًا لَيِّنًا سَهْلًا بِأَنْ تَعُدُّهُمْ بِالْإِعْطَاءِ عِنْدَ مَجِيئ الرِّزْقِ

٢٩. وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً اللَّي عُنُقِكَ أَيَّ لاَ تَمْسُكُهَا عَن أَلِانْفَاقِ كُلَّ الْمِسْكِ وَلاَ تَبْسُطُهَا فِي الْإِنْفَاقِ كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوْمًا رَاجِعٌ لِلْأَوَّلِ مَحْسُورًا مُنْقَطَعًا لَا شَيٌّ عِندكَ رَاجِكُم لِلتَّانِيُّ

٣٠. إِنَّ رَبُّكَ يَبْسُطُ الرَّزْقَ بُوَسِّعُهُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَيَقَدِرُ ط يُضَيِّسُهُ لَهُ لِمَنْ يَشَبُأُ وَإِنَّهُ كَانَ بعباده خبيرًا بَصِيرًا عَالِمًا ببَوَاطِنهم وككواهيرهم فكرزقكهم عللي حسب مَصَالِحِهمْ.

শয়তানের পথে অধিষ্ঠিত। এবং শয়তান তার প্রতিপালকের প্রতি অতিশ্য় অকৃতজ্ঞ তাঁর অনুগ্রহের প্রতি সে খুবই কৃতমু। সুতরাং এর ভ্রাতাও অদ্রূপ হবে':

۲۸ २৮. <u>سام पित्र वापात अर्था</u>९ आश्वीग्नश्रकन ७ जरंश वापात مَانَ اَلْمَـذُكُورِينَ مِن উল্লেখ করা হয়েছে তাদের <u>বিমুখ করতে হয়</u> এবং কিছু দিতে না পার <u>আর তুমি তোমার প্রতিপালকের তর</u>ফ থেকে অনুগ্ৰহ প্ৰত্যাশায় তার সন্ধানে রত অবস্থায় থাক অর্থাৎ তোমার নিকট কিছু না থাকায় তুমি জীবনোপকরণ তালাশে রত ও তা পাওয়ার অপেক্ষায় আছ। তা তোমার হস্তগত হলে তাদেরে দেবে বলে আশা কর তবে এই অবস্থায় <u>তাদেরকে নম</u> কথা বল যেমন, সম্পদ হস্তগত হলে দেবে বলে তাদেরকে প্রতিশ্রুতি দিয়ে দাও। ।, 📫 নম্র, সহজ।

> ২৯. তোমার হস্ত গলায় বেড়িযুক্ত করে রেখ না অর্থাৎ ব্যয় করা বন্ধ করে রেখো না <u>আর</u> ব্যয়ের বেলায় <u>হন্</u>ড একেবারে সম্প্রসারিত করে দিও না, তাহলে প্রথমোক্ত অবস্থায় <u>তুমি নিন্দিত</u> এবং দ্বিতীয় অবস্থায় তুমি নিঃস্ব <u>হয়ে যাবে</u> ফলে কিছুই তোমার থাকবে না। । - নিঃস্থ ।

> ৩০. তোমার প্রতিপালক যার জন্য ইচ্ছা তার জীবনোপুকরণ সম্প্রসারিত করেন তাকে স্বচ্ছল করে দেন, <u>এবং</u> যার জন্য ইচ্ছা <u>তা হাস ক</u>রে দেন ৷ সংকীর্ণ করে দেন। নিশ্চয় তিনি তাঁর বান্দাদের বিষয়ে অবহিত ও চক্ষুদ্মান : তাদের ভিতর ও বাহির সকল কিছু জানেন। সুতরাং তাদের কল্যাণানুসারে তাদেরকে জীবনোপকরণ দান করেন।

#### তাহকীক ও তারকীব

برائي ( كَانَيْنَ प्राप्त ) كَوْبَ এটা উহা মানার মধ্যে এ কথার প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে যে, ইংকি এই অথা হবে। অথাৎ তোমার প্রতিপালক এ বিষয়টি ওক্তত্বের সাথে বলেছেন যে, তিনি বাজীত কারে। জনাই উপাসনা নয়। আবার এটাও বৈধ যে, তি নিউল্লেই বিষেধ কিননা এই এই অথা হয়েছে। এ সুরতে ওঁ টা يُغْيِّرُ । ইংক্টুটি

। প্রর সীগাহ । وَاحِدْ مَذَكَّرْ غَانِبْ छ० - مُضَارِع بَانْرِنْ ثَغِيلَةْ "ग्री" : قَوْلُهُ يَعِلُهُ فَنَّ । অকটি প্রবেদ্ধ উত্তর ।

প্রস্ন. آنْ تُحْسِنُوا উহ্য মানার কি প্রয়োজন হলো?

विछीय कावन এই रय, यनि المُعْمِيُّنَ किंद्य माना ना दश करव بِأَنْوَالِدَيْنِ वत खाकल दरव أَنْ يُعْمِيِّنَ ' -बत खेकल बवर बीग جُمُلِنَا هُوَالِيَّةَ केंद्र खोक खेकल बरव, या देवस मंत्र । खाद यवन أَنْ يُعْمِيِّنَا فَعَلَيْنَا وَهُمَا إِنْ - عُمُلِنَا عُمْلِيَّا مُعْمِيْنِيْنَ - عَمْ هَاهُ هُوَا مِنْ مُعْمَلِّا اللّهِ عَلَيْنَا الْعُمْلِيِّةُ عَلَيْ

فَى كَفَالَسَكَ وَحِرْزِكَ ١٩٨٧ : قَوْلُمَهُ عِنْدَكَ

. عَامِلْ अंग र्कित्तवाय उठमा उठमा अठा वर, 'بَلِنُفَّ अर्था وَكَوْلُمُ فَاعِلْ अंग र्कितवाय उठमा उठम وَفُولُهُ فَاعِلْ قام अथापि अर्था تَعْرُفُنُ अंग अपि अर्थापिक इंटर, उदह (अंग्रेट्वें इटला क्राएसन्) - مَكُرُّارُ فَاعِلْ अंग क्य

এই নিত ভীনত করা হরেছে। এর সারমর্ম হলো এই যে বিভীয় কেরাতের তারকীবের প্রতি ইপিত করা হরেছে। এর সারমর্ম হলো এই যে, এক কেরাতে بَيْلَكُمْ وَمَا الْفِقْمِ عَلَى الْمُعَلَّمُ وَمَا الْفِقْمِ যে, এক কেরাতে بَيْلَكُمْنِ -এর আপত্তি উথাপিত হবে। এর উত্তর হলো এই যে, يَبْلُكُمْنِ الْمُعَالِّدِ الْمُعَالِّدِ مَا اللّهَ يَعْلُمُ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ কাজেই এ কেরাতের সুরতেও يُكِرُّرُ فَالِمِلْ كَالْمُعَالِّدِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

উছেখ خَاصُ তি নাম এটা خَاصُ ভাষ جَارِبُ এর ইচ্ছা করেছেন : আর এটা خَاصُ اللَّهُ لَلَّهُ مَمَا جَارِبُبَكَ اللخ করে خَاصُ তিক্ষণ্য নেওয়ার অন্তর্গত হয়ে গেল।

بَيَانِيَةُ वाड देशिक हो स्ता : فَوْلُتُهُ वाड देशिक इसारह त्य, بَيَانِيَةُ

- वत जना सराहर । فَوْلُهُ أَيْ لِرِقُتِكَ अंदर देशिए कहा सराहर ए مِنَ الرَّفْعَة , बंदर देशिए कहा सराहर ।

: এ বৃদ্ধি করা বারা উদ্দেশ্য হলো তাশবীহকে বৈধ করা।

جُمْلَهُ خَالِبَهُ विष्ठा श्रा : قَوْلُهُ وَهُمْ لَا يُضْمِرُونَ البخ

ं এতে ইপিত বয়েছে যে, ভালো কান্তে যদি অতিবঞ্জনের সাথেও বায় করা হয় ضَعَلَى غَيْرٍ ضَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَىٰ তবুও তা অপব্যয়েহ অন্তর্ভুক হবে না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

- তিরমিমী ও মুস্তাদারাক হাকেমে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ওমর (রা.)-এর রেওয়ায়েত বর্ণিত রয়েছে যে, রাস্নুল্লাহ হ্রিলের, পিতা জান্লাতের মধ্যবর্তী দরজা। এখন তোমাদের ইচ্ছা এর হেফাজত কর অথবা একে বিনষ্ট করে দাও। -[মাযহারী]
- ২. তিরমিয়ী ও মুস্তাদরাক হাকেমে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে ৫মর (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে যে, রাসুবুল্লাহ করেন, আল্লাহর সন্তুষ্টি পিতার সন্তুষ্টি পিতার সন্তুষ্টি পিতার সন্তুষ্টির মধ্যে নিহিত।
- ৩. হ্যরত আবৃ উমামার বাচনিক ইবনে মাজাহ বর্ণনা করেন যে, এক ব্যক্তি রাসুলুরাহ 

  রুত্র -ক জিজ্ঞেস করল, সন্তানের উপর
  পিতামাতার হক কিঃ তিনি বললেন, তাঁরা উভয়েই তোমার জান্লাত অথবা জাহান্লাম। উদ্দেশ্য এই যে, তাঁদের আনুগতা ও
  সেবায়ত্ব জান্লাতে নিয়ে যায় এবং তাদের সাথে বেআদবি ও তাঁদের অসন্তুটি জাহান্লামে পৌঁছে দেয়।
- 8. বায়হাকী শোষাবুল-ঈমান এছে এবং ইবনে আসাকির হযরত ইবনে আকাসের বাচনিক উদ্ধৃত করেছেন যে, রাসূলুল্লাহ ক্রেনন, যে ব্যক্তি আল্লাহর ওয়ান্তে পিতামাতার আনুগত্য করে, তার জন্য জান্নাতের দৃটি দরজা খোলা থাকবে এবং যে ব্যক্তি তাদের অবাধ্য হবে, তার জন্য জাহান্নামের দৃটি দরজা খোলা থাকবে। যদি পিতামাতার মধ্য থেকে একজনই ছিল, তবে জান্নাত অথবা জাহান্নামের এক দরজা খোলা থাকবে। একথা তনে জনৈক ব্যক্তি প্রশ্ন করল, জাহান্নামের এ শান্তিবাণী কি তখনও প্রযোজ্য খখন পিতামাতা এ ব্যক্তির প্রতি জুলুম করে? তিনি তিনবার বলেন— ত্র্যুটি উন্নান্ত ক্রিটি ভিন্তার তাল করে। একথা তার করিলেন প্রতান জাহান্নামের এ শান্তিবাণী কি যদি পিতামাতা সন্তানের প্রতি জুলুম করে তবুও পিতামাতার অবাধ্যতার কারণে সন্তান জাহান্নামে যাবে। এর সারমর্ম এই যে, পিতামাতার কাছ থেকে প্রতিশোধ গ্রহণের অধিকার সন্তানের নেই। তারা জুলুম করলে সন্তান সেবা-যত্ন ও আনুগত্যের হাত ধটিয়ে দিতে পারেন:

#### পিতামাতার হক নষ্ট করার শান্তি দুনিয়াতেও পাওয়া যায়:

৬. বায়হাকী শোয়াবুল ঈমানে হযরত আবৃ বকরা (রা.)-এর বাচনিক বর্ণনা করেছেন যে, রাসূলুন্তাহ 🚟 বলেন, সমস্ত গুনাহের শান্তির ব্যাপারে আল্লাহ তা আলা যেগুলো ইচ্ছা করেন কিয়ামত পর্যন্ত পিছিয়ে নিয়ে যান। কিছু পিতামাতার হক নষ্ট করা এবং তাঁদের প্রতি অবাধ্য আচরণ করা এর ব্যতিক্রম। এর শান্তি পরকালের পূর্বে ইহকালেও দেওয়া হয়।

কোনো কোনো বিষয়ে পিতামাতার আনুগত্য ওয়াজিব এবং কোনো কোনো বিষয়ে বিজ্ঞাচরণের অবকাশ আছে : এ বাাপারে আনিম ও ফিকহবিন্দাণ একমত যে, পিতামাতার আনুগতা ওধু বৈধ কাজে ওয়াজিব । অবৈধ ও ওনাতের কাজে আনুগত্য ওয়াজিব তো নয়ই, বরং জায়েজও নয় । হাদীদে বলা হয়েছে— النَّخَالِيْ نِيْ مَعْسِينَةِ النَّخَالِيْ النَّخَالِيْ وَالْمَ كَالْكُولِيْ نِيْ مَعْسِينَةِ النَّخَالِيْ । ইয়াজিব তো নয়ই, বরং জায়েজও নয় । হাদীদে বলা হয়েছে— النَّخَالِيْ نِيْ مَعْسِينَةِ النَّخَالِيْ وَالْمَ كَالْمُعَالِّيْنَ مَعْسِينَةِ النَّخَالِيْ ।

পিতামাতার সেবাযত্ত্ব ও সন্থাবহারের জন্য তাঁদের মুসলমান হওয়া জকরি নয় : ইয়াম কুরতুবী এ বিষয়টির সমর্থনে বুবারী থেকে হয়রত আসমা (রা) এর একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন। বয়রত আসমা (রা) রাসূলুরাহ ্রেই -কে জিজেস করেন, আমার জননী মুশরিকা। তিনি আমার সাথে দেখা করতে আসেন। তাঁকে আদর-আপ্যায়ন করা জায়েজ হবে কিঃ তিনি বললেন مَا وَسَالُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللل

পিভামাভার আদৰের প্রতি শক্ষা রাধা, বিশেষত বার্ধক্যে: পিভামাভার সেবাযত্ন ও আনুগত্য পিভামাভা হওয়ার দিক দিয়ে কোনো সময়ও বয়সের গতিতে সীমাবদ্ধ নয়। সর্বাবস্থায় এবং সব বয়সেই পিভামাভার সাথে সদ্মবহার করা ওয়াজিব। কিছু ওয়াজিব ও ফরজ কর্তব্যসমূহ পালনের ক্ষেত্রে পভারত সেসব অবস্থা প্রতিবন্ধক হয়, কর্তব্য পালন সহজ করার উদ্দেশ্যে কুরআন পাক যেসব অবস্থায় বিভিন্ন ভারতে চিন্তাধারার লালনপালনও করে এবং এর জন্য অভিরিক্ত ভাকিদও প্রদান করে। এটাই কুরআন পাকের সাধারণ নীতি!

বার্থকো উপনীত হয়ে পিতামাতা সন্তানের সেবা-যাত্মের মুখাপেক্ষী হয়ে পড়ে এবং তাদের জীবন সন্তানের দয়। ও কৃপার উপর নির্তরশীল হয়ে পড়ে। তখন যদি সন্তানের পক্ষ থেকে সামাল্যও বিমুখতা প্রকাশ পায়, তবে তাদের অন্তরে তা কত হয়ে দেবা দের। অপরদিকে বার্থকোর উপরপ্রকাশ করে করি করে দেবা। তুতীয়ত বার্থকোর শেষ প্রান্তে থকন বৃদ্ধি-বিবেচনাও অক্তরে হয়ে পাড়ে, তখন পিতামাতার বাসনা এবং দাবিদাওয়াও এমনি ধরনের হয়ে যায়, যা পূর্ব করা সন্তানের পক্ষে কঠিন হয়। কুরআন পাক এসব অবহায় পিতামাতার মনো-তৃষ্টি ও সুখ-শান্তি বিধানের আদেশ দেওয়ায় সাথে সাথে সন্তানকে ভার শৈশবকাল শরণ করিয়ে দিয়েছে যে, আন্ত শিত্মাতাতা তোমার যতমুকু মুখাপেন্ধী, এক সময় তুমিত সন্তাশক সন্তানকে ভার শৈশবকাল শরণ করিয়ে দিয়েছে যে, আন্ত শিত্তমাতাতা তোমার যতমুকু মুখাপেন্ধী, এক সময় তুমিত করাছেলে বিশি তাদের মুখাপেন্ধী ছিলে। তখন তারা যেমন নিজেদের আরাম-আমেশ ও কামনা-বাসনা তোমায় কন্য কুরবান করেছিলে এবং তোমায় অবুধ কথাবার্তাকে বেহ-মমতার আবরণ হারা ঢেকে নিয়েছিলেন, তেমনি মুখাপেন্ধিতার এই পূঃসময়ে বিবেক ও সৌজনাবোধের তাদিদ এই যে, তাদের পূর্ব খণ শোধ করা কর্তবয়। ত্রিক্টা ইয়া তেমনি মুখাপেন্ধিতার বাহিকেই ইন্সিত করা হয়েছে। আলোচ্য আয়াডসমুহে পিতামাতার বার্থক্যে উপনীত হওয়ার সময় সন্পার্কিত কতিবর আদেশ দান করা হয়েছে।

এক. তাঁদেরকে উষ্ট'-ও বলবে না। এখানে 'উষ্ফ' শব্দটি বলে এমন শব্দ বুঝানো হয়েছে, যা দ্বারা বিবজি প্রকাশ পার। এমনকি, তাঁদের কথা খনে বিরক্তিবোধক দীর্ঘধাস ছাড়াও এর অন্তর্ভুক। হয়রত আলী (রা) বর্ণিত এক হাদীসে রাসুলুল্লাহ 🕮 বলেন, পীড়া দানের ক্ষেত্রে 'উষ্ফ' বলার চাইভেও কম কোনো তার থাকলেও তাও অবশ্য উল্লেখ করা হতো। [মোটকথা, যে কথায় পিতামাতার সামান্য কষ্ট হয়, তাও নিছিদ্ধ :]

ছিজীয়, نَهْر - رَلاَ تَنْهُرُمُمُمُ শব্দের অর্থ ধমক দেওয়া। এটা যে কটের কারণ তা বলাই বাহুল্য।

তৃতীয় আদেশ এই ইন্টে ইন্ট্রিই প্রথমোড দৃটি আদেশ ছিল নেতিবাচক তাতে পিতামাতার সামান্যতম কট হতে পারে, এমন সব কাজেও নিবিদ্ধ করা হয়েছে। তৃতীয় আদেশে ইতিবাচক ভঙ্গিতে পিতামাতার সাধে কথা বদার আদব শিক্ষা দেওৱা হয়েছে যে, তাঁদের সাধে সম্রীতি ও ভালোবাসার সাধে নশ্র স্থরে কথা বদতে হবে। হয়রত সাইদ ইবনে মুসাইদ্বিব বদেন, থেমন কোনো গোলাম তার ব্রত্বভাব সম্পন্ন প্রভুব সাধে কথা বদে।

চতুর্থ আদেশ। بَالُوْلُ مِنَ الرَّحَيَّةُ - এর সারমর্ম এই যে, তাদের সামনে নিজেকে অক্ষম ও হেয় করে পেশ করবে; যেমন গোলাম প্রতুর সামনে। নিজের অর্থ পাখা। শান্তিক অর্থ হচ্ছে পিতামাতার জন্য নিজ নিজ পাখা নম্রতা সহকারে নত করে দেবে। শেষে بَنَ الرَّحْبَةُ কলে প্রথমত ব্যক্ত করা হয়েছে যে, পিতামাতার সাথে এই ব্যবহার যেন নিছক লোক দেখানো না হয়; বরং আত্তরিক মমতা ও সন্মানের ভিত্তিতে হওয়া কর্তব্য। হিতীয়ত, এ দিকেও ইন্ধিত হতে পারে যে, পিতামাতার সামনে নম্র ও হেয় হয়ে পেশ হওয়া সত্যিকার ইজ্জতের পটভূমি। কেননা এরপ করা বান্তব অর্থে হেয় হওয়া নয়; বরং এর কারণ মহক্বত ও অনুকম্পা।

পঞ্চম আদেশ। وَوَلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَّ - এর সারমর্ম এই যে, পিতামাতার ধোল আনা সুখশান্তি বিধান মানুষের সাধ্যাতীত। কাজেই সাধ্যানুযারী কেষ্টার সাথে সাধ্যানুযারী কেষ্টার সাথে সাধ্যানুযারী কেষ্টার সাথে সাধ্যানুযারী কেষ্টার সাথে তানের জন্য আল্লাহ তা আলার কাছে দোয়া করবে যে, তিনি যেন করুণাবশত তানের সব মুশক্ষিশ আসান করেন এবং কষ্ট দূর করেন। সর্বশেষ আদেশটি অত্যন্ত ব্যাপক ও বিস্তৃত। পিতামাতার মৃত্যুর পরও দোয়ার মাধ্যমে সর্বদা পিতামাতার খেদমত করা যায়।

মাসআলা : পিতামাতা মুসলমান হলে তো তাঁদের জন্য রহমতের দোয়া করা যাবেই; কিন্তু মুসলমান না হলে তাঁদের জীবদ্দশায় এ দোয়া জায়েজ হবে এবং নিয়ত থাকবে এই যে, তাঁরা পার্থিব কষ্ট থেকে মৃক্ত থাকুন এবং ঈমানের তাওফীক লাভ করুন। মৃত্যুর পর তাঁদের জন্য রহমতের দোয়া করা জায়েজ নয়।

غَذَوْتُكَ مَوْلُودًا وَمَنَنْتُكَ بَافِعًا \* تَعُلُّ بِمَا أَجْنَى عَلَيْكَ وَتَنْهَلُ

আমি তোমাকে শৈশবে খাদ্য দিয়েছি এবং যৌবনেও তোমার দায়িত্ব বহন করেছি। তোমার যাবতীয় খাওয়া-পড়া আমারই উপার্জন থেকে ছিল।

إِذْا لَيْلَةً ضَاقَتْكَ بِالسِّفْمِ لَمْ أَبْتُ \* لِسُغُمِكَ إِلَّا سَاعِرًا أَتَمَلْمَلُ

কোনো রাতে যথন তুমি অসুস্থ হয়ে পড়েছ, তখন আমি সারা রাত তোমার অসুস্থতার কারণে জ্রো কাটিয়েছি।

كَأَيْنَ أَنَا الْمُطْرُوقُ دُونَكَ بِالَّذِي \* طَرَفْتَ بِهِ دُونِي فَمَيْنِي تَهْمَلُ

( यम তোমার রোগ আমাকেই স্পর্শ করেছে- তোমাকে নয়। ফলে আমি সারা রাত ক্রন্সন করেছि। تَخَافُ الرَّدِيِّ نَفْسِى عَلَيْكَ رَانِهَا \* لَتَعْلَمُ أَنَّ الْمُوتَ وَقَتُّ مُؤَجِّلُ

আমার অন্তর তোমার মৃত্যুর ভয়ে ভীত হতো; অথচ আমি জানতাম যে, মৃত্যুর জন্য দিন নির্দিষ্ট রয়েছে- আগে পিছে হতে পারবে না। فَلَمَّا بَلُفَتَ السَّنَّ رَالْغَابِةُ الْيِّمْ \* اِلْبَهَا مَدَى مَا كُنْتُ فِبْكُ أَوْمَلُ

অতঃপর যখন তুমি বয়ঃপ্রাপ্ত হয়েছ এবং আমার আকাচ্চ্চিত বয়সের সীমা পর্যন্ত পৌঁছে গেছ।

جَعَلْتُ جَزَانِيٌ غِلُظَةٌ وَفَظَاظَةٌ \* كَاتَّكَ أَنْتَ الْمُنْعِمُ الْمُتَفَطَّلُ

তখন তুমি কঠোরতা ও রঢ় ভাষাকে আমার প্রতিদান করে দিয়েছ; যেন তুমিই আমার প্রতি অনুগ্রহ ও কৃপা না করতে।

# فَلَبَشَكَ إِذْ لَمْ تَرْعَ خَقَّ أَبُونِي \* فَعِلْتُ كُمَا الْجَارِ السُّلَاصِقُ يَفْعَلُ

আফসোস যদি ভোষার দ্বারা আমার পিতৃত্বের হক আদায় না হয়, তবে কমপুক্তি ততটুকুই করতে হবে গতটুকু একজন ভব্র প্রতিবেশী করে থাকে :

তুমি কমপক্ষে আমাকে প্রতিবেশীর হক তো দিতে এবং ৰয়ং আমারই অর্থসম্পদে আমার বেলায় কৃপণতা না করতে। রাসুন্মরাহ ্রিচ কবিতাগুলো শোনার পর পুত্রের জামার কলার চেপে ধরণেন এবং বললেন, وَمُوْلُكُ بِرُبُولُكُ بِرُوْلُكُ তুমি এবং তোমার ধনসম্পদ সবই তোমার পিতার। –[তাফসীরে কুবতুবী খ, ষষ্ঠ, পৃ. ২৪]

কবিতাগুলো আরবি সাহিত্যের প্রসিদ্ধ কাব্যগ্রস্থ 'হামাসা'তেও উদ্ধৃত রয়েছে; কিন্তু কবির নাম লেখা হয়েছে উনায়। ইবনে আবুস্সলত। কেউ কেউ বলেন, এগুলো আবুল আ'লার কবিতা এবং কারো কারো মতে কবিতাগুলো আলী আববাস অন্ধের।

-[হামিয়া-কুরতুবী]

শিত্র মান্ত হবে : পূর্ববর্তী আরাতসমূহে পিতামাতার বক এবং তাঁদের প্রতি আনব ও সমান প্রদর্শনের শিক্ষা ছিল। আলোচা আয়াতে সকল আজীয়ের হক বর্ণিত হয়েছে যে, প্রত্যেক আজীয়ের হক আদর ও সমান প্রদর্শনের শিক্ষা ছিল। আলোচা আয়াতে সকল আজীয়ের হক বর্ণিত হয়েছে যে, প্রত্যেক আজীয়ের হক আদর ও সমান প্রদর্শনির সাথা সুন্দরভাবে জীবন্যাপন ও সদ্ববহার করতে হবে। যদি তারা অভারপ্ত হয়, তবে সামর্থা অনুযায়ী ভাদের আর্থিক সাহায়্যও এর অন্তর্ভুক্ত। এ আমার গরা এউটুকু বিষয় কর্মাণিত হয়েছে যে, প্রত্যেকের উপরই ভার সাধারণ আজীয়েররও হক রয়েছে। সে হক কি এবং কর্তুটুকু তার বিশাদ বর্ণনা আয়াতে নেই। তবে সাধারণভাবে আজীয়তা বজায় রাখা এবং সুন্দরভাবে জীবন যাপন করা যে এর অন্তর্ভুক্ত, তা না বরণানও চল। ইমাম আঘম আবু হানীফা (র.) বলেন, মাদের সাথে বৈবাহিক সম্পর্ক নিম্বিদ্ধা এমন আত্মীয় মহিলা কিংবা বালক-বালিকা হয়, বিশ্ব হয় এবং উলার্জন করতে সক্ষম না হয়্। এমনিভাবে সে যদি বিকলাস কিংবা অন্ধ হয়, জীবন ধারণের মতো ধনসম্পদের অধিকারী না হয়, তের তর ভবপোষাণ করা সক্ষম আয়ীয়েরর উপর ফরজ। যদি একই স্তরের কয়েকজন আয়ীয় সক্ষম হয়, তবি ভবনিটি ক্রমণিক বালিক বিধনিটি প্রমাণিত হয়া, বিভারের সাম্বিত্ত ভাগাভাগি করে কয়েকজনকেই বহন করতে হবে। সুরা বাকারার আয়াত ঠিন্ত ক্রমণিত হয়ে। – ভাগসীরে য়ায়হারী।

এ আয়াতে আত্মীয়, অভাবয়স্ত ও মুসাফিরদের আর্থিক সাহায্যদানকে তাদের হক হিসাবে গণ্য করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, তাদের প্রতি দাতার অনুগ্রহ প্রকাশ করার কোনো করেণ নেই। কেননা তাদের হক তার জিখায় ফরজ। দাতা সে ফরজই পালন করছে মাত্র; তারো প্রতি অনুগ্রহ করছে না।

مؤدد كيدُنِيُّر و معاد علاقة الله على معادلة على معادلة و معادلة كله معادلة كيدُورُ و معادلة كيدُورُ - إسراتُ معادلة كيدُورُ المعادلة الله معادلة كراً المعادلة كراً المعادلة المعاد হযরত মুজাহিদ বলেন, কেউ নিজের সমন্ত মাল হক আদায় করার জন্য বায় করে দিলে তা অযথা বায় হবে না। পক্ষান্তরে যদি অন্যায়-অহেতুক কাজে এক মুদও [অর্ধসের] বায় করে, তবে তা অযথা বায় বলে গণ্য হবে। হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, হক নয় এমন অবস্থানে বায় করাকে مَنْ فَرَاهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلِيهُ عَلِ

ইমাম কুরত্বী বলেন, হারাম ও অবৈধ কাজে এক দিরহাম খরচ করাও بَرْنُي এবং বৈধ ও অনুমোদিত কাজে সীমাতিরিক্ত খরচ করা, যদক্ষন ভবিষ্যতে অভাবগ্রন্ত হয়ে পড়ার আশঙ্কা দেখা দেয়– এটাও بُرْنُيرُ এর অন্তর্ভুক্ত । অবশ্য যদি কেউ আসল মূলধন কিরু বেখে তার মন্যায়াকে বৈধু ক্রাক্তে মুক্ত হাজে বায় করে তার তা

ঠিক রেখে তার মুনাফাকে বৈধ কাজে মুক্ত হন্তে বায় করে তবে তা بَنْوَرْ -এর অন্তর্ভুক্ত নয়। -[তাফসীরে কুরতুবী]
 অভ্তপূর্ব নৈতিক চরিত্র শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, কোনো সময় যদি অভাবগ্রন্ত লোকেরা সওয়াল করে এবং আপনার কাছে দেওয়ার মতো কিছু না থাকার দরুন আপনি তাদের তরফ থেকে মুখ ফিরাতে বাধ্য হন, তবে এ মুখ ফিরানো আত্মন্তরিতাযুক্ত অথবা প্রতিপক্ষের জন্য অপমানজনক না হওয়া উচিত; বরং তা অপারগতা ও অক্ষমতা প্রকাশ সহকারে হওয়া কর্তব্য।

এ আয়াতের শানে-নুযুল সম্পর্কে ইবনে জায়েদ রেওয়ায়েত করেন যে, কিছু সংখ্যক লোক রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর কাছে অর্থকড়ি চাইত। তিনি জানতেন যে, এদেরকে অর্থকড়ি দিলে তা দৃষ্কর্মে বায় করবে। তাই তিনি এদেরকে কিছু দিতে অস্বীকার করতেন এবং এটা ছিল তাদেরকে দুষ্কর্ম থেকে বিরত রাখার একটি উপায়। এরই পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি নাজিল হয়।

মুসনাদে সাঈদ ইবনে মানসূব সাবা ইবনে হাকামের বাচনিক উল্লিখিত আছে যে, একবার রাসূলুল্লাহ 🚃 -এর কাছে কিছু বন্ত্র আসলে তিনি তা হকদারদের মধ্যে বন্টন করে দেন। বন্টন শেষ হওয়ার পর আরও কিছু লোক আসলে তাদেরকে দেওয়া সম্বব হয়নি। তাদের সম্পর্কেই আয়াতটি অবতীর্ণ হয়।

খরচ করার ব্যাপারে মধ্যবর্তিতার নির্দেশ : আলোচ্য আয়াতে সরাসরি : فَوْلُهُ وَلاَ تَجْعَلُ يَدَى مَغْلُولَةً البخ রাসূলুল্লাহ 😅 -কে এবং তাঁর মধ্যস্থতায় সমগ্র উন্মতকে সম্বোধন করা হয়েছে। উদ্দেশ্য এমন মিতাচার শিক্ষা দেওয়া, যা অপরের সাহায্যে প্রতিবন্ধকও না হয় এবং নিজের জন্যও বিপদ ডেকে না আনে। এ আয়াতের শানে-নুযূলে ইবনে মারদওয়াইহ হযরত আব্দুল্লাই ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতে এবং বগভী হযরত জাবেরের রেওয়ায়েতে একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন যে, একবার রাসৃল্ল্লাহ 🚃 -এর কাছে একটি বালক উপস্থিত হয়ে আরজ করন, আমার আন্মা আপনার কাছে একটি কোর্তা প্রদানের প্রার্থনা করেছেন। তখন গায়ের কোর্তাটি ছাড়া রাসূলুল্লাই 🚐 -এর কাছে অন্য কোনো কোর্তা ছিল না। তিনি বালকটিকে বললেন, অন্য সময় যখন তোমার আন্মার সওয়াল পূর্ণ করার সামর্থ্য আমার থাকে, তখন এসো ৷ ছেলেটি ফিরে গেল এবং কিছুক্ষণ পরে ফিরে এসে বলল, আন্মা বলেছেন যে, আপনার গায়ের কোর্তাটিই অনুগ্রহ করে দিয়ে দিন। একথা শুনে রাসূলুব্লাহ 🚐 নিজ শরীর থেকে কোর্তা খুলে ছেলেটিকে দিয়ে দিলেন। ফলে তিনি খালি গায়েই বসে রইলেন। নামাজের সময় হলো। হযরত বেলাল (রা.) আজান দিলেন। কিন্তু তিনি অন্য দিনের মতো বাইরে এলেন না। সবার মুখমগুলে চিন্তার রেখা দেখা দিল। কেউ কেউ ভেতরে গিয়ে দেখল যে, তিনি কোর্তা ছাড়া খালি গায়ে বসে আছেন। তখনই এ আয়াত ষ্বর্তীর্ণ হয়। আল্লাহর পথে বেশি ব্যয় করে নিজে পেরেশান হওয়ার স্তর : এ আয়াত থেকে বাহ্যত এ ধরনের ব্যয় করার নিষেধাজ্ঞা জানা যায়, যার পর নিজেকেই অভাবগ্রস্ত হয়ে পেরেশানি ভোগ করতে হয়। ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, সাধারণ অবস্থায় যেসব মুসলমান ব্যয় করার পর কটে পতিত হয় এবং পেরেশান হয়ে বিগত ব্যয়ের জন্য অনুতাপ ও আফসোস করে, আয়াতে বর্ণিত নিষেধাক্তা তাদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। কুরআন পাকের । ক্রিন্টর্ক শব্দের মধ্যে এ দিকেই ইন্সিত রয়েছে। কিন্তু যারা এতটুকু সংসাহসী যে, পরবর্তী কষ্টের জন্য মোটেই ঘাবড়ায় না এবং হকদারদের হকও আদায় করতে পারে, তাদের জন্য এ নিষেধাজ্ঞা নয়। এ কারণেই রাসূলুক্সাহ 🚟 -এর সাধারণ অভ্যাস ছিল এই যে, তিনি আগামীকালের জন্য কিছুই সঞ্চয় করতেন না। যেদিন যা আসত, সেদিনই তা নিঃশেষে ব্যয় করে দিতেন। প্রায়ই তাঁকে ক্ষুধা ও উপবাসের কষ্টও ভোগ করতে হতো এবং পেটে পাথর বাঁধার প্রয়োজনও দেখা দিত। সাহাবায়ে কেরামের মধ্যেও এমন অনেক রয়েছেন, যাঁরা রস্লুল্লাহ 🚃 -এর আমলে স্বীয় ধনসম্পদ নিঃশেষে আল্লাহর পথে ব্যয় করে দিয়েছেন; কিন্তু রাস্পুল্লাহ 🚃 তাঁদেরকে নিষেধ বা তিরস্কার কোনো কিছুই করেননি। এ থেকে বুঝা গেল যে, আয়াতের নিষেধাজ্ঞা তাদের জন্য, যারা ক্ষুধা ও উপবাসের কষ্ট সহ্য করতে পারে না এবং খরচ করার পর 'খরচ না করলেই ভালো হতো' বলে অনুতাপ করে। এন্ধপ অনুতাপ তাদের বিগত সংকাজকে নষ্ট করে দেয়। তাই তা নিধিদ্ধ করা হয়েছে।

বিশৃহ্দল শ্বচ নিষিদ্ধ : আসন কথা এই যে, আলোচ্য আয়াতটি বিশৃহ্দলভাবে থবচ করতে নিষেধ করেছে। ভবিদ্ধাৎ অবস্থা থেকে দৃষ্টি ছিরিয়ে যা কিছু হাতে আছে তৎক্ষণাৎ তা ধরচ করে ফেলা এবং আগামীকাল কোনো অভাব্যস্তে ব্যক্তি এলে মথবা কোনো ধর্মীয় প্রয়োজন দেখা দিলে অক্ষয় হয়ে পড়া এটাই বিশৃহ্দলা। —[কুবতুৰী] কিংবা ববচ করার পর পরিবাব-পরিচানের প্রান্তিব বক আদায় করতে অপারণ হয়ে পড়াও বিশৃহ্দলা। —[মাযহারী] কিংবা ববচ করার পর পরিবাব-পরিচানের বাছ বিশ্বহ্দলা। —[মাযহারী] কর্মানি কর্মানি কর্মানি করে আদায় করতে অপারণ হয়ে পড়াও বিশৃহ্দলা। —[মাযহারী] কর্মানি ক্রামানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি কর্মানি ক্রামানি কর্মানি কর্মা

# فَانِدَه جَلِيلَه

وَلَا تَجْمَلُ مَمَّ اللَّهِ إِلَهًا أَخَرُ فَتُلَقِّى فِي جَهَتُمَ مُلُومًا مَّذَخُورًا ﴿٢٥ لَا تَجْمَلُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا

২৫টি আহকাম বর্ণ ন্য করা হয়েছে যা নিম্নে ধারাবাহিকভাবে লিকে দেওয়া হলো-

وَلاَ تَجْعُلُ مُعَ اللَّهِ اللَّهِ آلَهُ آخُدُ . د ২. ৩. اَلَخُ الَخُ अाয়াতে দু টি হুকুম বর্ণিত হয়েছে نَهُيُ عَنْ عِبَادَةِ الْغَيْرِ، ٧٠ عِبَادَةُ اللَّهِ . ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِخْسَانًا . 8 فَلَا تَقُلُ لُهُمَّا أَبِّ ٥٠ ملا تند هما ه وَقُلُ لَّهُمَّا قُولًا كُرِيْمًا ٩٠ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحُ النَّذُلُّ . ٢ رَقُلُ رُبُ ارْحَمْهُمَا . ﴿ وآب ذا الْقُريلي حُكُّمهُ ٥٠٠ وَالْمِسْكِينَ . ﴿ لا وكين السببل ١٤٠ رُلاَ تُبَدِّرُ تَبِذِيرًا .٥٤

الكان المكان قراة كريساً المحادث والمحتمل المحادث المحادث والمحتمل المحادث المحتمل ال

وَلاَ تَسُشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا . ٥٥

অনুবাদ :

শে ৩১. <u>তোমাদের সন্তানদের</u> জীবন্ত প্রোথিত করে <u>দরিদ্রুতার</u> مُخَافَةً إمْ لَاقِ م فَفُر نَحْنُ نَرُزُقُهُمْ وَايَّاكُمْ مِ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَأَنَّ خِطْأً إِثْمًا كَبِيرًا عَظِيمًا .

و अर ७२. तां कांतर निकंपवर्शि हरायाना, बांग अल्लान अन् و وَلاَ تَقْرَبُوا الرِّزَنِي ٱللَّهُ مِن لا تَأْنُوهُ إِنَّهُ كَانَ فَأَحِشُةٌ مَ فَبِيعًا وَسَاءَ بِنُسَ سَبِيلًا طَرِيقًا هُوَ.

بِالْحَقَ م وَمُنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا رِلُولِيَهِ لِوَارِثِهِ سُلطنًا تَسلُطًا عَلَى الْقَاتِل فَلا يُسْرِفُ بِتَجَاوُزِ الْحَدِ فَي الْقَتْلِ عِبانَ يَفْتُلُ غَيْرَ قَاتِلِهِ أَوْ بِغَيْرِ مَا قَتَلَ بِهِ إِنَّهُ

অধিক তাকীদ সম্পন : ست अञ्चार यात रूंगा निषिদ्र करतरहन न्यायुडार वाजीव. وَلاَ تَفَتُّلُوا النَّفْسَ الَّتِي حُرَّمُ اللُّهُ إِلَّا তাকে হত্যা করো না। কেউ অন্যায়ভাবে নিহত হলে তার অভিভাবককে উত্তরাধিকারীকে তো হত্যাকারীর উপর ক্ষমতা দিয়েছি, কিন্তু হত্যার ব্যাপারে সে যেন বাড়াবাড়ি না করে সীমালজ্ঞান না করে। যেমন. হত্যাকারীকে ছেড়ে অন্যকে হত্যা করা বা যে ধরনের বস্তু দ্বারা হত্যা করেছিল তা ছাড়া অন্য বস্তু দ্বারা হত্যা করা <u>সে তো সাহা</u>য্যপ্রাপ্ত হয়েছেই। দিম্ম ক্ষমতা।

ভয়ে হত্যা করো না। তাদেরকে ও তোমাদেরকে

আমিই জীবনোপকরণ দিয়ে থাকি। তাদেরকে হত্যা করা অবশ্যই মহাপাপ। خُشْبُهُ আশক্ষা। الْكُنَ

নিকষ্ট আচরণ কত নিক্ট পথ তা। لَا تَعْرُبُوا -

নিকটবর্তী হয়ো না । এটা ১৯৮৫ [তা করো না] থেকে

मातिमा : ﴿ خَطَّا ا भाश اللَّهُ اللَّهُ

. وَلاَ تَفْرُبُوا مَالُ الْيَتِيْمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أحسن حتى يبلغ أشده م وأوفوا بالعهد ع إِذَا عَاهَدْتُهُ اللُّهَ اوِ النَّاسَ إِنَّ الْعَلَهُ لَكَانَ مُستُولًا عَنهُ.

৩৪. সদুদেশ্য ব্যতিরেকে বয়ঃপ্রাপ্ত না হওয়া পর্যন্ত এতিমের সম্পত্তির নিকটবর্তী হয়ো না। এবং আল্লাহ কিংবা মানুষের সাথে অঙ্গীকার করলে সে অঙ্গী<u>কার</u> তোমরা পালন করো। অঙ্গীকার সম্পর্কে অবশ্যই তার নিকট কৈফিয়ত তলব করা হবে।

. وَأَوْفُوا الْكَيْلُ آتِيمُ وَهُ إِذَا كِلْتُمْ وَإِنْوُا ৩৩৫. মেপে দেওয়ার সময় পূর্বমাপে দেবে এবং এজন بِالْقِسْطَاسِ الْمُستَقِيْمِ الْمِيْزَانِ السُّوى ذَٰلِكَ خُيْرُ وَاحْسَنُ تَأْوِيلًا مَالًا .

সঠিক দাঁড়িপাল্লায়। ঠি এ স্থানে অর্থ পরিণাম। . ٣٦ ٥७. <u>ए विषया कामात काला खान लाई त्न विषया</u> السَّمْعَ وَالْبَصَر وَالْفُؤَادَ الْقَلْبَ كِل اولنك كَانَ عَنْهُ مَسْنُولًا صَاحِبُهُ مَاذَا فَعَلَ بِه . হিদয়।

অনসরণ করো না কর্ণ, চক্ষু, হৃদয় তাদের প্রত্যেকের নিকট তাদের অধিকারী প্রত্যেকের নিকট কৈফিয়ত তলব করা হবে। যে সে এগুলোকে কি কাজে ব্যবহার করেছে। उद्देश অনুসরণ করো না।

করবে সঠিক দাঁড়িপাল্লায় ৷ এটাই উত্তম এবং পরিণামে

القِسطَاسِ الْمُستَقِقِيم अर्वजात माउ। المُستَقِقِيم

ত্তি ক্রিট দুরুত্রে অহংকার ও গর্বে ক্ষীত হয়ে ঔদ্ধত ৩৭. ভূপুচে দুরুত্রে অহংকার ও গর্বে ক্ষীত হয়ে ঔদ্ধত الْكُورُ وَالْخَيْلَاءِ إِنَّكَ لَهُ: تُخْدِقُ الْأُنْ

تَثُوُّهُا حَتْمَى تَبِلُغُ أَخِرُهَا بِكَبُوكَ وَلَنَّ تَسْلُغُ الْحِيَالُ طُولًا الْمُعَنِّي إِنَّكَ لاَ تَسْلُغُ هُذاَ الْمَيْلَةَ فَكَنفَ تَخْتَالُ

٣٨. كُلُّ ذَٰلِكُ الْمُذَكُورُ كَانَ سَيَنُهُ عِنْدُ رَبِكَ ৩৮ উলিখিত এ সবগুলোর যা মন্দ তা তোমার مَكُونَهُا . প্রতিপালকের নিকট ঘণা।

ত্রমার প্রতিপালক যে হিকমত উপদেশ فَاللَّهُ مِنْ الْمُولَى الْمُلُّولُ مَا أُولُمُ الْمُلُّولُ مَا مُحْدً مِنَ الْحِكْمَةِ طِ الْمُوعِظَةِ وَلاَ تَجْعَلُ مُعَ اللَّهِ اللَّهِ أَخُرُ فَتُلْقِي فِي جَهِنَّهُ مُلُومًا مُدْجِورًا مَظُورُدًا عَنْ رُحْمَةِ اللَّهِ

عَ. أَفَاصِفُكُمْ آخَلُصَكُمْ يَااَهْلُ مَكُّهُ رُبُّكُمْ بِالْبَنِيْنِ وَاتَّخَذُ مِنَ الْمُلْبِّكُةِ إِنَّاتًا م تَابُّنًا لِنَفْسِهِ بِزَعْمِكُمْ إِنَّكُمْ لَتَفُولُونَ بذٰلِكَ قَوْلاً عَظِيمًا . সহকাবে বিচৰণ কৰে। না। তমি কখনই ভপষ্ঠ বিদীৰ্ণ করতে পারবে না। অর্থাৎ তোমার অহংকারে তমি ভপষ্ঠ বিদীর্ণ ক্রনত তারে পাতালে পৌছতে পারারে না এবং উচ্চতায় তমি কখনই পর্বত-প্রমাণ থেকে পারবে না অর্থাৎ ভূমি ভো কখনও সে পর্যন্ত পৌছতে পারতে না এব প্রও ভুমি কেমন করে অহংকার প্রদর্শন করে।

তোমাকে ওহীর মাধামে দিয়েছেন তা ভার অন্তর্ভক্ত। তুমি আল্লাহর সাথে কোনো ইলাহ স্থির করে। না। করলে তমি নিন্দিত ও দরীকত অর্থাৎ আলাহর বহুমত থেকে দরীকত অবস্থায় জাহান্রামে নিক্ষিপ্ত হবে।

৪০. হে মক্কাবাসীগণ! তোমাদেব প্রতিপালক কি তোমাদেব জন্য বিশেষ করে পত্র সন্তান নির্ধারিত করেছেন আর তোমাদের স্বকপোলকল্পিত ধারণানুসারে নিজের জন্য ফেরেশতাদেরকে মহিলা অর্থাৎ কন্যারূপে গ্রহণ করেছেনঃ তোমার এ বিষয়ে অবশাই এক সাংঘতিক কথা বলে থাক :

#### তাহকীক ও তারকীব

। इरा वर्ष-मारिष्ठा, वित्रका, निःश्वा। إنْعَالُ याँ। वरा वर्ध-मारिष्ठा, वित्रका أَفُولُــةُ إِمْلاق : এটা বাবে يَهُ أَلُواد : এটা বাবে يَهُ عَلَيْهُ अप्रानात অর্থ– জীবিত দাফন করা, প্রোথিত করা । े अग्नार, जनार, जनार فَوَلُهُ خَطُلٌ : अँगे वादव مُنَاءُ خَطُلٌ : अँगे वादव مُنْهُ خَطُلٌ

اَيْلُغُ আছে لاَ تَأْتُورُ আৰু মধ্য أَخَدُوبَتُ عَلَى تَعْبِيرُ الْآ لاَ تَقْرُبُوا الزَّنْي অৰ্থা : قَوْلُهُ ٱلْسُلِيمُ مِنْ لاَ تَسَاتُوهُ क्नमा المُعَنَّمَات زِنَا अत सर्था वाकिहादत निकार वालिया त्थातक वात्र किता सरसाह, बालि وَرَاعِي زِنَا বিরত থাকাও অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। 🗘 🗘 -এর বিপরীত।

مَنْهُمُنَّ وَاللَّهُ عَانَ مَنْهُمُ وَرَّا ) এখানে यभीदिंग निহতের অভিভাবক এছন। ﴿ فَوَلُمُ إِنَّهُ كَانَ مَنْهُمُ وَرَّا যে, শরিয়ত তাকে نِصَاصٌ নেওয়ার অধিকার দিয়েছে !

অর্থাৎ কিয়ামতের দিন অঙ্গীকার ভঙ্গকারীদের থেকে অঙ্গীকার ভঙ্গ করার ব্যাপারে জবাবদিহি করতে وَفُولُـهُ مُسْتُولًا عُنْهُ

نَهِمْ حَاضِرُ आप्रमात रूख فَغُوا هُو - نُصُرَ वात के वात وَلَا अनुमत्तन करता ना । बी वात : فَنُولُـهُ لاَ تَقَفُ - المَّمْ حَاضِرُ अप्रमात रूख أَضَاضِ के के वात المَّمَّةِ अप्रमात करा। وَاجِدُ مُذَكِّرُ حَاضِرُ कि

হয়েছে অথচ عَالٌ মুঘাফ উহ্য মেনে এ প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন যে, مَرَّفًا টা مَعْضُ : মুঘাফ উহ্য মেনে এ প্রশ্নের জবাব দিয়েছেন যে, وَمُولُمُهُ ذَاهُمُوعُ بِهِ عَالَمُ وَا مَرُّفًا اللهُ عَلْمُ لَا لَهُ عَالَمُ كَالُمُ وَمُولُمُهُ وَالْمُوعِ اللّهِ عَالَمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَلَى اللّه

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

نَّهُ وَلَا تَفَتُلُوا ۖ اَوْلاَدُكُمْ خَشْيَةَ السَّحُ : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে সমথে সম্পৰ্ক : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতে ইরশাদ হয়েছে- رَبُّكَ بَبُسُطُ الرِّزَقَ لِمَنْ يُشَا وُ وَيَغْرِرُ وَالسَّعَ السَّعَ السَّمَّ الرِّزَقَ لِمَنْ يُشَا وُ وَيَغْرِرُ وَالسَّعَ السَّعَ السَّعَ السَّمَّ الرَّزَقَ لِمَنْ يُشَا وُ وَيَغْرِرُ وَالسَّعَ السَّعَ السَ السَّعَ السَّعَ

আর এ আয়াতে ইরশাদ করেছেন وَلَا تَغَمَّلُوا اَوْلاَدُكُمْ خَشْيَةً اِمْكُنَ مُعَالِمَ "আর তোমরা সন্তানসন্ততিকে অভাবের ভয়ে হত্যা করো না, আমি তাদেরকে রিজিক দান করি এবং তোমাদেরকেও।"

দ্বিতীয়ত পূর্ববর্তী আয়াতে পিতামাতার সঙ্গে এহসান করার পস্থা শিক্ষা দেওয়া হয়েছে আর এ আয়াতে সন্তানের সঙ্গে ভালো বাবহারের আদেশ দেওয়া হয়েছে। –ভিচ্ফুসীরে কাবীর, খ. ২০, পু. ১৯৬]

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে একের পর এক মানবিক অধিকার সংজান্ত নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে এই ষষ্ঠ নির্দেশটি জাহেলিয়াত যুগের একটি নির্পাড়নমূলক অভ্যাস সংশোধনের নিমিত্তে উল্লিখিত হয়েছে। জাহেলিয়াত যুগে কেউ কেউ জন্মের পরপরই সন্তানদেরকে বিশেষ করে কন্যা সন্তানদেরকে হত্যা করত, যাতে তাদের ভরণপোষণের বোঝা বহন করতে না হয়। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাদের এই কর্মপস্থাটি যে অত্যন্ত জঘন্য ও প্রান্ত তাই সুস্পষ্ট করে তুলে ধরেছেন। অনুধাবন করতে বলেছেন যে, রিজিক দানের তোমরা কেং এটা তো একান্তভাবে আল্লাহ তা'আলার কাজ। তোমাদেরকেও তো তিনিই রিজিক দিয়ে থাকেন। যিনি তোমাদেরকেও দেন, তিনিই তাদেরকেও দেবেন। তোমরা এ চিন্তায় কেন সন্তান হত্যার অপরাধে অপরাধী হচ্ছং বরং এ ক্ষেত্রে রিজিক দেওয়ার বর্ণনায় সন্তানদের কথা অগ্রে উল্লেখ করে ইঙ্গিত করেছেন যে, আমি আগে তাদেরকেও পরে তোমাদেরকে দেব। এর প্রকৃত উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আলা যে বান্দাকে নিজের পরিবার-পরিজনের ভরণপোষণ ও অন্য দরিদ্রদের সাহায্য করতে দেখেন, তাকে সে হিসেবেই দান করেন, যাতে সে নিজের প্রয়োজনও মেটাতে পারে এবং অন্যকেও সাহায্য করতে পারে। এক হাদীসে রাস্লুরাহ ক্রে বলেন হাত্র করে শ্রেণির জন্যই আল্লাহর পক্ষ থেকে তোমাদের সাহায্য করা হয় এবং তোমাদেরকে রিজিক দেওয়া হয়। এতে জানা গেল যে, পরিবার-পরিজনের ভরণপোষণকারী পিতামাতা যা কিছু পায়, তা দুর্বল চিত্ত নারী ও শিত সন্তানের মিলাতেই গায়।

মাসআলা : কুরআন পাকের এই বক্তব্য থেকে সে বিষয়ের উপরও আলোকপাত হয় যাতে বর্তমান বিশ্ব আষ্টেপৃষ্ঠে জড়িত হয়ে পড়েছে। আজকাল জনসংখ্যা বৃদ্ধির তয়ে জন্মনিয়ন্ত্রণ ও পরিবার-পরিকল্পনাকে উৎসাহিত করা হচ্ছে। নিজেদেরকে রিজিকদাতা মনে করে নেওয়ার এই ভ্রান্ত ও জার্যেলিয়াত সুলভ দর্শনের উপরই এর ভিত্তি রাখা হয়েছে। সন্তান হত্যার সমান গুনাহ না হলেও এটা যে গার্হত ও নিন্দনীয় কাজ, তাতে কোনো সন্দেহ নেই।

পূর্বকঠী আয়াতসমূহে একের পর এক মানবিক অধিকার সংক্রান্ত নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে এই ষষ্ঠ নির্দেশটি জাহেলিয়াত যুগের একটি নিপীড়নমূলক অভ্যাস সংশোধনের নিমিত্তে উল্লিখিত হয়েছে। জাহেলিয়াত যুগে কেউ কেউ জন্মের পরপরই সন্তানদেরকে বিশেষ করে কন্যা সন্তানদেরকে হত্যা করতো, যাতে তাদের ভরণপোষণের বোঝা বহন করতে না হয়। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ তা'আলা তাদের এই কর্মপস্থাটি যে অত্যন্ত জঘন্য ও আন্ত তাই সুস্পট করে তুলে ধরেছেন। অনুধাবন করতে বলেছেন যে, রিজিকদানের তোমারা কে? এটা তো একান্তভাবে আল্লাহ তা'আলার কাজ। তোমাদেরকেও তো তিনিই রিজিক দিয়ে থাকেন। যিনি তোমাদেরকে দেন, তিনিই তাদেরকে দেবেন। তোমার এ চিন্তায় কেন সন্তান হত্যার অপরাধে অপরাধী হচ্ছ। বরং এক্ষেত্রে রিজিক দেওয়ার বর্ণনায় সন্তানদের কগা অগ্রে উল্লেখ করে ইছিত করেছেন যে, আমি আগে তাদেরকে ও পরে তোমাদেরকে দেব। এর প্রকৃত উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তাআলা যে বান্দাকে নিজের পরিবার পরিবার পরিজনের ভরণপোষণ ও জন্য দরিদ্রুদের সাহায্য করতে দেখেন, তাকে সে হিসেনেই দান করেন, যাতে নে নিজের প্রয়োজনও মেটাতে পারে এবং জনাকেও সাহায্য করতে পারে। এক হাদীসে রাসুলুল্লাহ ক্রিভেন কর্মাই তালির জনাই আল্লাহ তা আলার পক থেকে তোমাদের সাহায্য করা হয় এবং তোমাদেরকে রুকি শ্রেণির জনাই আল্লাহ তা আলার পক থেকে তোমাদের সাহায্য করা হয় এবং তোমাদেরকে রিজিক দেওয়া হয়। এতে জানা পেল যে, পরিবার-পরিজনের ভরণপোষণকারী পিতামাতা যা কিছু পায়। তা দুর্বল চিন্তু নারী ও শিত সন্তানের অসিলাতেই পায়।

মাসজালা : কুরজান পাকের এই বক্তব্য থেকে সে বিষয়ের উপরও আলোকপাত হয় যাতে বর্তমান বিশ্ব আষ্টে-পৃষ্ঠে জড়িত হয়ে পড়েছে। আজকাল জনসংখ্যা বৃদ্ধির জন্য জন্মনিয়ন্ত্রণ ও পরিবার-পরিকল্পনাকে উৎসাহিত করা হচ্ছে। নিজেদেরকে রিজিকদাতা মনে করে নেওয়ার এই ভান্ত ও জাহেলিয়াত সুলত দর্শনের উপরই এর ভিত্তি রাখা হয়েছে। সন্তান হত্যার সমান গুনাহ না হলেও এটা যে পর্হিত ও নিন্দনীয় কাজ, তাতে কোনো সন্দেহ নেই।

ভান কৰি এটা অইম নির্দেশ। ত্রিটা এটা অইম নির্দেশ। অন্যায় হত্যার অবৈধতা বর্ণনা প্রসঙ্গে এটা অইম নির্দেশ। অন্যায় হত্যা যে মহা অপরাধ, তা বিশ্বের দলমত ও ধর্মাধর্ম নির্বিশেষে সবার কাছে স্বীকৃত। রাস্পুল্লাহ 🚃 বলেন, একজন মু'মিনকে অন্যায়ভাবে হত্যা করার চাইতে আল্লাহর কাছে সমগ্র বিশ্বকে ধ্বংস করে দেওয়া লঘু অপরাধ। কোনো কোনো রেওয়ায়েতে এউৎসঙ্গে আরও বলা হয়েছে যে, যদি আল্লাহ তা'আলার সপ্ত আকাশ ও সপ্ত ভূমগুলের অধিবাসীরা সম্মিলিতভাবে কোনো মু'মিনকে অন্যায়ভাবে হত্যা করে, তবে আল্লাহ তা'আলা সবাইকে জাহান্নায়ে নিক্ষেপ করবেন।

-[ইবনে মাজাহ, वाग्रहाकी : মायहाती]

অন্য এক হাদীদে রাস্নুল্লাহ ﷺ বলেন, যে ব্যক্তি কোনো মুসলমানের হত্যাকাণ্ডে একটি কথা দ্বারা হত্যাকারীর সাহায্য করে. হাশরের মাঠে সে যকন আল্লাহর সামনে উপস্থিত হবে, তখন তার কপালে লেখা থাকৰে– اللّهِ অর্থাৎ এই লোকটিকে আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ করে দেওয়া হয়েছে। —তাকসীরে মাযহারী, ইবনে মাজার্হ থেকে।

বায়হাকী হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস ও হযরত মুয়াবিয়া (রা.)-এর রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন যে, রাসূলুল্লাহ বলেন, প্রত্যেক গুনাহ আন্দ্রাহ তা'আলা ক্ষমা করবেন বলে আশা করা যায়; কিন্তু যে ব্যক্তি কৃষ্ণরি অবস্থায় মৃত্যুবরণ করে অথবা যে ব্যক্তি জ্বেনেখনে ইক্ষাপূর্বক কোনো মুসলমানকে হত্যা করে, তার গুনাহ ক্ষমা করা হবে না।

জন্যায় হত্যাব ব্যাখ্যা : ইমাম বৃখারী ও মুসলিম হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেছেন যে, রাস্পুলুলাই ক্রিন বলেন, যে মুসলমান আল্লাহ এক এবং হযরত মুহাখদ ক্রি আল্লাহর রাসুল বলে সাক্ষ্য দেয়, তার রক্ত হালাল নয়; কিছু তিনটি কারণে তা হালাল হয়ে যায়। ১. বিবাহিত হওয়া সত্ত্বেও সে যদি জেনা করে, তবে প্রস্তুর বর্ষণে হত্যা করাই তার শরিয়তসমত শান্তি। ২. সে যদি জন্যায়ভাবে কোনো মানুষকে হত্যা করে, তবে তার শান্তি এই যে, নিহত ব্যক্তির ওলী তাকে কিসাস হিসাবে হত্যা করেতে পারে। ৩. যে ব্যক্তি ইসলাম ধর্ম ত্যাগ করে, তার শান্তিও হত্যা।

কিসাস নেওয়ার অধিকার কার: আলোচা আয়াতে বলা হয়েছে যে, এই অধিকার নিহত ব্যক্তির ওলীর। যদি রক্ত সম্পর্কিত ওলী না থাকে, তবে ইসলামি রাষ্ট্রের সরকার প্রধান এ অধিকার পাবে। কারণ সরকারও এক দিক দিয়ে সব মুসলমানের ওলী। তাই তাফসীরের সারসংক্ষেপে 'সত্যিকার অথবা নিয়োজিত ওলী' লেখা হয়েছে।

জন্যায়ের জধ্যাব অন্যায় নয় – ইনসাফ । অপরাধীর শান্তির বেলায়ও ইনসাফের প্রতি লক্ষ্য রাখতে হবে : غَرَّ سُنْ الْفَضْ আটা ইসলামি আইনের একটা বিশেষ নির্দেশ। এর সারমর্ম এই যে, অন্যায়ের প্রতিশোধ অন্যায়ের মাধামে নেওমা জায়েজ নয় । প্রতিশোধের বেলায়ও ইনসাফের প্রতি লক্ষ্য রাখা অপরিহার্থ। যে পর্যন্ত নিহত ব্যক্তির ওলী ইনসাফ সহকারে নিহতের প্রতিশোধ কিসাস নিতে চাইবে, সেই পর্যন্ত শরিয়তের আইন তার পক্ষে থাকবে। আল্লাহ তা'আলা তার সাহায্যকারী হবে পক্ষান্তরের স্বাদ প্রতিশোধশ্বায় উন্যন্ত হয়ে কিসানের সীমালজ্ঞান করে, তবে সে মজলুমের পরিবর্তে জালিমের ভূমিকায় অবন্তীর্ণ হবে এবং জ্ঞালিম মজলুম হয়ে যাবেন। আল্লাহ তা'আলা এবং তার আইন এখন তার সাহায্য করার পরিবর্তে প্রতিপক্ষের সাহা্যা করবে এবং তাকে জ্বলুম থেকে বাঁচাবে।

रावनिश्च सामानदीत समायि-पारम (०६ थ७)-०४ (४)

মূর্বতা যুগের আরবে সাধারণত এক ব্যক্তির হত্যার পরিবর্তে হত্যাকারীর পরিবার অথবা সঙ্গী-সাধীদের মধ্য থেকে যাকেই পাওয়া যেত, তাকেই হত্যা করা হতো। কোনো কোনো ক্ষেত্রে নিহত ব্যক্তি গোত্রের সরদার অথবা বড়পোক হলে তার পরিবর্তে তণু এক ব্যক্তিকে কিসাস হিসাবে হত্যা করা যথেষ্ট মনে করা হতো না; বরং এক খুনের পরিবর্তে দু-ভিন কিংবা আরও বেশি মানুষের প্রাণ সংহার করা হতো। কেউ কেউ প্রতিশোধস্পৃহায় উন্মন্ত হয়ে হত্যাকারীকে গুধু হত্যা করেই ক্ষান্ত হতো না; বরং তার নাক, مَنكُ بُسُونُ فِي ইবক্ত করা হতো। ইসলামি কিসাসের আইনে এগুলো সব অতিরিক্ত ও হারাম। তাই আয়াতে এ ধরনের বাড়াবাড়িকে প্রতিরোধ করা হয়েছে।

. একটি স্বরণীয় গল্প : একজন মুজাহিদ ইমামের সামনে জনৈক ব্যক্তি হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফের বিরুদ্ধে অভিযোগ করে। হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফ ইসলামি ইতিহাসের সর্বাধিক জালিম এবং কুখ্যাত ব্যক্তি। সে হাজারো সাহাবী ও তাবেয়ীকে অন্যায়ভাবে হত্যা করেছে। তাই সাধারণভাবে তাকে মন্দ বলা যে মন্দ, সেদিকে কারও লক্ষ্য থাকে না। যে বৃজ্গ ব্যক্তির সামনে হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফকে দোষারোপ করা হয়, তিনি দোষারোপকারীকে জিজ্ঞেস করলেন, তোমার কাছে এই অভিযোগের পক্ষে কোনো সনদ অথবা সাক্ষ্য রয়েছে কিঃ সে বলল, না। তিনি বললেন, যদি আন্থাহ তা'আলা জালিম হাজ্জাজ ইবনে ইউসুফের কাছ থেকে হাজারো নিরপরাধ নিহত ব্যক্তি প্রতিশোধ নেন, তবে মনে রেখ, যে ব্যক্তি হাজ্জাজের উপর কোনো জুলুম করে, তাকেও প্রতিশোধের কবল থেকে অব্যাহতি দেওয়া হবে না। আল্লাহ তা আলা তার কাছ থেকেও হাজ্জাজের প্রতিশোধ গ্রহণ করবেন। তাঁর আদালতে কোনো অবিচার নেই যে, অসৎ ও পাপী বান্দাদেরকে যা ইচ্ছা, তা দোষারোপ ও অপবাদ আরোপের জন্য

আলোচ্য আয়াতছয়ে আর্থিক হক সম্পর্কিত তিনটি নির্দেশ যথা-নবম, দশম ও একাদশতম নির্দেশে বর্ণিত হয়েছে। পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে দৈহিক ও শারীরিক হক উল্লেখ করা হয়েছিল। এখানে আর্থিক হক বর্ণিত হয়েছে।

এতিমদের মাল সম্পর্কে সাবধানতা : প্রথম আয়াতে এতিমদের মালের রক্ষণাবেক্ষণ এবং এ ব্যাপারে সাবধানতা সম্পর্কে নবম নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। এতে অত্যন্ত জোর দিয়ে বলা হয়েছে যে, এতিমদের মালের কাছেও যেয়ো না। অর্থাৎ এতে যেন শরিয়তবিরোধী অথবা এতিমদের স্বার্থের পরিপন্থি কোনো প্রকার হস্তক্ষেপ না হয়। এতিমদের মালের হেফাজত ও ব্যবস্থাপনা যাদের দায়িত্বে অর্পিত হয় এ ব্যাপারে তাদের খুব সাবধানতা অবলম্বন করা দরকার। তারা তথু এতিমদের স্বার্থ দেখে ব্যয় করবে। নিজেদের ধেয়াল-খুশিতে অথবা কোনোরূপ চিন্তাভাবনা ব্যতিরেকে ব্যয় করবে না। এ কর্মধারা ততদিন অব্যাহত থাকবে, যতদিন এতিম শিশু যৌবনে পদার্পণ করে নিজের মালের হেফাজত নিজেই করতে সক্ষম না হয়। এর সর্বনিম্ন বয়স পনেরো বছর এবং সর্বোচ্চ বয়স আঠারো বছর।

অবৈধ পন্থায় যে কোনো ব্যক্তির মাল খরচ করা জায়েজ নয়। এখানে বিশেষ করে এতিমের কথা উল্লেখ করার কারণ এই যে, সে নিজে কোনো হিসাব নেওয়ার যোগ্য নয়। অন্যেরাও এ সম্পর্কে জানতে পারে না। যেখানে মানুষের পক্ষ থেকে হক দাবি করার কেউ না থাকে সেথানে আল্লাহর পক্ষ থেকে দাবি কঠোরতর হয়ে যায় । এতে ক্রটি হলে সাধারণ মানুষের হকের তুলনায় গুনাহ অধিক হয় :

অঙ্গীকার পূর্ণ ও কার্যকর করার নির্দেশ : অঙ্গীকার পূর্ণ করার তাকীদ হচ্ছে দশম নির্দেশ। অঙ্গীকার দু প্রকার। ১. যা বান্দা ও আল্লাহর মধ্যে রয়েছে; যেমন সৃষ্টির সূচনাকালে বান্দা অঙ্গীকার করেছিল যে, নিশ্চয় আল্লাহ তা আলা আমাদের পালনকর্তা। এ অঙ্গীকারের অবশ্যঙ্গাবী প্রতিক্রিয়া এই যে, তাঁর নির্দেশাবলি মানতে হবে এবং সন্তুষ্টি অর্জন করতে হবে। এ অঙ্গীকার তো সে সময় প্রত্যেকেই করেছে- দুনিয়াতে সে মু'মিন হোক কিংবা কাফের। এছাড়া মু'মিনের একটি অঙ্গীকার রয়েছে যা 'লা ইলাহা ইল্লাল্লাহ` -এর সাক্ষ্যের মাধ্যমে সম্পন্ন হয়েছে। এর সারমর্ম আল্লাহর বিধানাবলির পূর্ণাঙ্গ আনুগত্য এবং তার সন্তুষ্টি অর্জন। ছিতীয় প্রকার অঙ্গীকার যা এক মানুষ অন্য মানুষের সাথে করে। এতে ব্যক্তিবর্গ অথবা গোষ্ঠীবর্গের মধ্যে সম্পাদিত সমস্ত রাজনৈতিক, বাণিজ্যিক ও লেনদেন সম্পর্কিত চুক্তি অন্তর্ভুক্ত ।

প্রথম প্রকার অস্পীকার পূর্ণ করা মানুষের জনা ওয়াজিব এবং দিওঁটা প্রকারের মধ্যে যেনদ চুক্তি শরিষতবিরোধী মনে, দেচলে পূর্ণ করা ওয়াজিব। শরিষতবিরোধী হলে প্রতিপক্ষকে জ্ঞাত করে তা খতম করে দেওয়া ওয়াজিব। যে চুক্তি পূর্ণ করা ওয়াজিব। করে করে দেওয়া ওয়াজিব। যে চুক্তি পূর্ণ করা ওয়াজিব। করে করে দেওয়া ওয়ার অধিকরে প্রতিপক্ষেব করেছে চুক্তির স্বরূপ হচ্ছে দুক্তির প্রকাশ হচ্ছে দুক্তির প্রকাশ হচ্ছে করি করেছে। করি করেছে দুর্বি পদ্ধ সম্বাত হয়ে কোনো কাজ করা বা না করার অস্পীকার করা। যদি হোনো লোক একতর্যালগের সামে বাবাল করিছে নাম করার অস্পীকার করা। যদি হোনো লোক একতর্যালগের সামে বাবাল করিছে করিছে নাম বিশ্ব করার ওয়াজিব। করিছ করিছে করিছে করিছে করিছে বাবালিক চুক্তিতে কেই বিক্তমন্তারণ করেছে বাংগাবালী আনালগের উত্থাপন করে তারে চুক্তি পালনে বাধ্য করা যায়; কিছু এক তরজা চুক্তিকে আনালতে ইথাপন করে পূর্ণ করেছে বাংগাবালিক করে তারে চুক্তি পালনে বাধ্য করা যায়; কিছু এক তরজা চুক্তিকে আনালতে ইথাপন করে পূর্ণ করেছে বাংগাবালিক করে তারেছে।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে । ﴿ وَالْمَهُمُ كَانَ مُسَدِّدٌ ﴾ و وَالْمَهُمُ كَانَ مُسَدِّدٌ وَالْمَهُمُ وَالْمُهُم বিধানাবলি পালন করা বা না করা সম্পর্কে যেমন জিজ্ঞাসাবাদ হবে, তেমনি পারম্পারিক চুক্তি সম্পর্কেও প্রশ্ন করা হবে । এখন চধু প্রশ্ন করা হবে বিদে বক্তব্য শেষ করে দেওয়া ইয়েছে। প্রশ্ন করার পর কি হবে, সেটাকে অব্যক্ত রাখার মধ্যে বিপদ্ধ হ ওক্তবহ হবে, সেলিকে ইপিত রয়েছে।

একাদশতম নির্দেশ হচ্ছে লেনদেনের ক্ষেত্রে মাপ ও ওজন পূর্ণ করার আদেশ এবং কম মাপার নিষেধাজ্ঞা সম্পর্কে। এর বিস্তরিত বিবরণ সুরা মুতাফ্ফিফীনে উল্লিখিত আছে।

মাসআলা : ফিকহবিদগণ বলেছেন, আয়াতে মাপ ও ওজন সম্পর্কে যে নির্দেশ আছে, তার সারমর্ম এই যে, যার যতটুকু হক, তার চাইতে কম দেওয়া হারাম। কাজেই কর্মচারী যদি তার নির্দিষ্ট ও অর্পিত কাজের চাইতে কম কাজ করে অথবা নির্মারিত সময়ের চাইতে কম সময় দেয় অথবা শ্রমিক যদি কাজ চুরি করে, তবে তাও আয়াতের অন্তর্ভুক্ত হয়ে হারাম হবে।

কম মাণ দেওয়া ও কম ওন্ধন করার নিষেধাক্ষা : মাসআলা أَرْمُوا الْكَيْلُ إِذَا كِلُتُمْ বলেন, এ আয়াতে মাণ পূর্ণ করার দায়িত্ বিক্রেভার উপর অর্পিড হয়েছে। এতে বুঝা গেল যে, মাণ ও ওজন পূর্ণ করার জন্য বিক্রেভা দায়ী।

আয়াতের শেষ মাণ ও ওজন পূর্ব করা সম্পর্কে বলা হয়েছে – ইন্দিট্ট নুনিটিট্ট উত্তম। পরিয়তের আইন হাড়ও গুড়িও করা বতন্ত্র পৃষ্টিতে উত্তম। পরিয়তের আইন হাড়ও গুড়িও করাবাতভাবেও কোনো বিবেকবান ব্যক্তি কম মাণা ও কম ওজন করাকে ভালো মনে করতে পারে না। ২, এর পরিয়তি হত এতে পরকালের পরিণতি তথা ছথ্যাব ও জান্নাত ছাড়াও দুনিয়ার নিকৃষ্ট পরিণতির দিকেও ইন্সিত আছে। কোনো ব্যবদা ততক্ষণ পর্যেও করতে পারে না, যে পর্যন্ত করণেবার বিশ্বাস ও আত্মা উপরিউত্ত বাণিচ্চিক সমতা বাজীত অর্জিত হতে পারে না।

आत्मान আর্থাতসমূহে ছাদশতম এ রয়োদশতম নির্দেশ সাধারণ সামাজিকত। ক্রিটা ক্রিটা

এবানে এ বিষয়ে সচেডন বাবা জৰুবি যে, জানার স্তর বিভিন্নরপ হয়ে থাকে। একপ্রকার জানা হচ্ছে পুরোপুরি নিভয়তার স্তর পর্যন্ত গোঁছে যাওয়া এবং বিপরীত দিকের কোনো সন্দেহও অবদিষ্ট না থাকা। ছিতীয় জানা হচ্ছে প্রবল ধারণার স্তরে পোঁছা। এতে বিপরীত দিকের কারনাও থাকে। এমনিভাবে বিধানারণিও দুপ্রকার। ১, অকাট্য ও নিভিত বিধানারণিং যেমন আকায়েন ও ধর্মের মুলনীতিসমূহ। এওলোতে প্রথম স্তরের জ্ঞান বাছানীয়। এহাড়া আমদ করা জালাজ নয়। ২, ১০০ প্রকাধ ধারণা প্রস্তুত বিধানারণিং যেমন শাঝাগত কর্ম সম্পর্তিত বিধান। এ বর্ধনার পর আলোচ্য আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, নিভিত ও অকাট্য বিধানারণিং যেমন শাঝাগত কর্ম সম্পর্ত বিধান। এ বর্ধনার পর আলোচ্য আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, নিভিত ও অকাট্য বিধানারণিত প্রথম স্তরের জ্ঞান থাকা আবশ্যক। অর্থাৎ আরায়েন ও ইসলায়ে মুলনীতিসমূহে প্রবশ্ব জ্ঞান থাকা আবশ্যক। ত্বিধ আরায়েন ও ইসলায়ে মুলনীতিসমূহে প্রবশ্ব জ্ঞান থাকা অর্থাৎ এবিধ আন প্রস্তুত বিধয়ানিতে ছিতীয় স্তরের অর্থাৎ প্রবল ধারণাই যথেষ্ট। নবিয়ানুল কুর্বান

কান, চন্দ্ৰ ও অন্তর সম্পর্কে কিয়ামতের দিন জিজ্ঞাসাবাদ : গুঁএনি এনি এনি নিয়ামতের দিন জিজ্ঞাসাবাদ : গুঁএনি এনি এনি নিয়ামতের দিন কান, চন্দ্রু ও অন্তরকরণকে প্রশ্ন করা হবে। কানকে প্রশ্ন করা হবে– তুমি সারা জীবন কি কি তনেছা চন্দ্রুকে প্রশ্ন করা হবে– তুমি সারা জীবনে কি কি তনেছা চন্দ্রুকে প্রশ্ন করা হবে– তুমি সারা জীবনে মনে কি কি কামনা করেছ এবং কি কি বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করেছা যদি কান দ্বারা শরিয়ত বিরোধী কথাবার্তা তনে থাকে; যেমন কারো গিবত এবং হারাম গানবাদ্য কিংবা চন্দ্রু দ্বারা শরিয়ত বিরোধী কত্ত দেখে থাকে; যেমন ভিন্ন শ্রী সুশ্রী বালকের প্রতি কুদৃষ্টি করা কিংবা অন্তরে কুরআন ও সুন্নাহ বিরোধী বিশ্বাসকে স্থান দিয়ে থাকে অথবা কারো সম্পর্কে প্রমাণ ছাড়া কোনো অভিযোগ মনে কায়েম করে থাকে, তবে এ প্রশ্নের ফলে আজাব ভোগ করতে হবে। কিয়ামতের দিন আল্লাহ প্রদন্ত সব নিয়ামত সম্পর্কে প্রশ্ন করা হবে। এসব নিয়ামত সম্পর্কে জিজ্ঞেস করা হবে। এসব নিয়ামতের মধ্যে কার্ন, চন্দ্রু ও অন্তর্ভকরণ সর্বাধিক শুরুত্বপূর্ণ। তাই এখানে বিশেষভাবে এতলোর উল্লেখ করা হয়েছে।

তফসীরে কুরতুবী ও মাযহারীতে এরূপ অর্থও বর্গিত হয়েছে যে, পূর্ববর্তী বাক্যে বলা হয়েছিল ক্রিক্ত করে কান করে তামার জানা নেই, তা কার্যে পরিণত করে না। এর সাথে সাথে কান, চকু ও অন্তঃকর্নণকে প্রশ্ন করার উদ্দেশ্য এই যে, যে ব্যক্তি জানাশোনা ছাড়াই উদাহরণত কাউকে দোষারোপ করল কিংবা কোনো কাজ করল, যদি তা কানে শোনার বন্ধূ হয়ে থাকে, তবে কানকে প্রশ্ন করা হবে, যদি চোথে দেখার বন্ধু হয়, তবে চোখকে প্রশ্ন করা হবে এবং অন্তর দ্বারা হ্বন্মঙ্গম করার বন্ধু হলে অন্তরকে জিজ্ঞাসা করা হবে যে, অন্তরে প্রতিষ্ঠিত অভিযোগ ও কল্পনাটি সত্য ছিল, না মিথ্যাং প্রত্যেক ব্যক্তির অন্তর্প্রতাঙ্গ এ ব্যাপারে স্বয়ং সাক্ষ্য দেবে। এটা হাশরের ময়দানে ভিত্তিহীন অভিযোগকারী এবং না জেনে আমনকারীনের জনা অত্যন্ত লাঞ্ছ্নার কারণ হবে। সূরা ইয়াসীনে বলা হয়েছে ক্রিক্তি ক্রিট্টা ক্রেটা ক্রিট্টা ক্রেটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রেটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্রিটা ক্রিট্টা ক্রিটা ক্র

এখানে কান, চক্ষু ও অন্তরের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ স্বভাবত এই যে, আল্লাহ তা'আলা মানুষকে এসব ইন্দ্রিয়চেতনা ও অনুভূতি এজন্যই দান করেছেন, যাতে মনে যেসব কল্পনা ও বিশ্বাস আসে, সেগুলোকে এসব ইন্দ্রিয় ও চেতনা দ্বারা পরীক্ষা করে নেয়। বিশুদ্ধ হলে তা কার্যে পরিণত করবে এবং ভ্রান্ত হলে তা থেকে বিরত থাকবে। যে ব্যক্তি এগুলোকে কাজে না লাগিয়ে অজানা বিষয়াদির পেছনে লেগে পড়ে, সে আল্লাহর এই নিয়ামতসমূহের নাশোকরী করে।

অতঃপর পাঁচ প্রকার ইন্রিয় দ্বারা মানুষ বিভিন্ন বস্তুর জ্ঞান লাভ করে— কর্প, চক্ষু, নাসিকা, জিহ্বা এবং সমস্ত দেহে ছড়ানো ঐ অনুভৃতি, যাদ্বারা উত্তাপ ও শৈতা উপলব্ধি করা যায়। কিছু স্বভাবগতভাবে মানুষ অধিকতর জ্ঞান কর্প ও চক্ষু দ্বারা পাভ করে। নাকে ঘ্রাণ নিয়ে, জিহ্বা দ্বারা আস্থাদন করে এবং হাতে স্পর্শ করে যেসব বিষয়ের জ্ঞান অর্জন করা হয়, সেগুলো শোনা ও দেখার বিষয়াদির তুলনায় অনেক কম। এখানে পঞ্চ ইন্রিয়ের মধ্য থেকে মাত্র দৃটি উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত তাই। এতদুভয়ের মধ্যেও কান অগ্রে উল্লিখিত হয়েছে। কুরআন পাকের অন্যত্র যেখানেই এ দৃটি ইন্রিয় একসাথে উল্লেখ করা হয়েছে, সেখানে কানকেই অগ্রে রাখা হয়েছে। এর কারণও সম্ভবত এই যে, মানুষের জানা বিষয়াদির মধ্যে কানে শোনার বিষয়াদির সংখ্যাই বেশি। এগুলোর তুলনায় চোথে দেখার বিষয়াদির অনক কম।

দ্বিতীয় আয়াতে এয়োদশতম নির্দেশ এই - ভুপৃষ্ঠে দঞ্জরে পদচারণ করো না। অর্থাৎ এমন ভঙ্গিতে চলো না, যাদারা অহংকার ও দঙ্গ প্রকাশ পায়। এটা নির্বোধসুলভ কাজ। সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি যেন এভাবে চলে ভূপৃষ্ঠকে বিদীর্ণ করে দিতে চায় এটা তার সাধ্যাতীত। বুক টান করে চলার উদ্দেশ্য যেন অনেক উঁচু হওয়া। আল্লাহর সৃষ্ট পাহাড় তার চাইতে অনেক উঁচু। অহংকার প্রকৃতপক্ষে মানুষের অন্তরের একটি কবীরা গুনাহ। মানুষের ব্যবহার ও চালচলনে যেসব বিষয় থেকে অহংকার ফুটে উঠে, সেগুলোও অবৈধ। অহংকারের অর্থ হচ্ছে নিজেকে অন্যের চাইতে উত্তম ও শ্রেষ্ঠ এবং অন্যকে নিজের তুলনায় হেয় ও ঘৃণ্য মনে করা। হানীসে এর জন্য কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে।

ইমাম মুসলিম হযরত আয়ায ইবনে আত্মার (রা.)-এর রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন যে, রাসূলুকাহ = বলেন, আত্মহ তা আলা ওহীর মাধ্যমে আমার কাছে নির্দেশ পাঠিয়েছেন যে, নম্রতা ও হেয়তা অবলম্বন কর। কেউ যেন অন্যের উপর গর্ব ও অহংকারের পথ অবলম্বন না করে এবং কেউ যেন কারো উপর জুলুম না করে। –[মাযহারী]

হযরত আপুল্লাহ ইবনে মাসউদ বর্ণনা করেন যে, রস্লুল্লাহ 🚃 বলেছেন, যার অন্তরে কণা পরিমাণ অহংকার থাকে, সে জান্নাতে প্রবেশ করবে না। - पুসলিম www.eelm.weebly.com হয়বত আৰু হ্বায়ৱাৰ এক ব্ৰেথায়েতে হাদীদে কৃদনীতে বাস্পুল্পাহ ∰ বলেছেন যে, আল্লাহ হ'াসালা বলেন, বড়ুত্ব মানেও চাদৰ এবং প্ৰেটাত্ব আমাৰ ৰূপি। যে ব্যক্তি আমাৰ কাছ থেকে এওলো কৈড়ে নিতে চায়, আমি তাকে ভাষানুগমে নিজেপ কৰে চালাৰ ও বুলি বলে পোশাক ৰূথানো হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা দেই।ও নন বা নৈহিক অব্যৰ বিশিষ্ট্ৰ নন যে, পেশাত নৰকাহ হবে। তাই এবানে আল্লাহৰ মহকুচণ বুঝানো হয়েছে। যে বালি এ হগে আল্লাহৰ শবিক হতে চায় সে ভাষানুদ্ধি ¦

অনা এক হানীদে রাসুলুদাহ বলেন, যারা অহংকার করে, কিয়ামতের দিন তাদেরকে কুদ্র পিপীপিকার সমান মানবার্কৃতিতে উথিত করা হবে। তাদের উপর চতুর্দিক থেকে অপমান ও লাঞ্ছনা বর্ষিত হতে থাকবে। তাদেরকে জাহান্নামের একটি ক'বং প্রকোষ্টের দিকে হাঁকানো হবে, যার নাম বুল্স। তাদের উপর প্রথমতার অগ্নি প্রজ্বপিত হবে এবং তাদেরকে পান করার জন্য জাহান্নামিদের দেহ থেকে নির্গত পুঁজ রক্ত ইত্যাদি দেওয়া হবে। →[তরমিয়ী]

খলিফা হয়রত ওমর ফারুক (বা.) একবার এক ভাষণে বলেন, আমি রস্পুরাহ ﷺ-এর কাছে খনেছি, যে ব্যক্তি বিনয় ৫ ন্যুত: অবলম্বন করে, আল্লাহ তা আলা তাকে উচ্চ করে দেন। ফলে দে নিজের দৃষ্টিতে ছোট, কিন্তু অন্য সবাব দৃষ্টিতে বড় হয়ে যাব পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি অহংকার করে, আল্লাহ তা আলা তাকে হৈয় করে দেন। ফলে দে নিজের দৃষ্টিতে বড় এবং অন্য সবাব দৃষ্টিতে কুকুর ও পুকরের চাইতেও নিকৃষ্ট হয়। ⊣্তাফসীরে মায়হারী।

উন্নিবিত নির্দেশাবনি বর্ণনা করার পর আয়াতের শেষে বলা হয়েছে- كُلُّ ذَٰلِكَ كَانَ سَـٰئِمُ عِندُ رَبِّكَ مُكْرُوعًا সব মনকাজ আল্লাহ তাআলার কাছে মাকরহ ও অপছননীয়।

উদ্ধিতি নির্দেশাবলির মধ্যে থেগুলো হারাম ও নিষিদ্ধ, সেগুলো যে মন্দ্র ও অপছন্দনীয়, তা বর্ণনার অপেকা বাবে না। কিছু এগুলোর মধ্যে কিছু করণীয় আনেশও আছে; যেমন পিতামাতা ও আত্মীয়বন্ধনের হক আদায় করা, অসীকার পূর্ণ করা ইত্যাদি; যেহেত্ব এগুলোর মধ্যেও উদ্দেশ্য এদের বিপরীত কর্ম থেকে বৈঁচে থাকা; অর্থাৎ পিতামাতাকে কষ্ট দেওয়া থেকে, আত্মীয়বন্ধনের সাথে সম্পর্কদ্দেদ করা থেকে এবং অসীকার তঙ্গ করা থেকে বেঁচে থাকা, তাই এসবগুলোও হারাম ও অকচন্দনীয়

হঁশিয়ারি: পূর্বেন্টিনিত পনেরোটি আয়াতে বর্ণিত নির্দেশাবলি একদিক দিয়ে আল্লাহর কাছে এহণীয় সাধনা ও কর্মেরই ব্যাখা; যা আঠারো আয়াতের পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছিল এবং বলা হয়েছিল— ক্রিট্রেন্ট্রন্টর্ন এতে ব্যক্ত করা হয়েছিল যে, প্রত্যেক চেষ্টা ও কর্মই আল্লাহ তাও আবার কাছে এহণীয় নয়; ববং যে চেষ্টা ও কর্ম রাস্পুলুনাহ ==== এর সুনুত ও শিক্ষার সাথে সঙ্গতিশীল, ওধু সেওলোই এহণীয়। এসর নির্দেশ এহণীয় চেষ্টা ও কর্মের তরুত্বপূর্ণ অধ্যায়ওলো বর্ণিত হয়ে গেছে। তন্মধ্যে প্রথমে আল্লাহর হক ও পরে বন্দাহ কর বর্ণিত হয়েছে।

এ পনেরোটি আরাত সমগ্র তাওরাতের সার-সংক্ষেপ : হযরত আব্দুরাহ ইবনে আববাস (রা.) বলেন, সমগ্র ডাওরাতের বিধানাবলি সূরা বনী ইসরাইলের পনেরো আয়াতে সন্নিবেশিত করে দেওয়া হয়েছে। -[তাফসীরে মাধহারী]

#### অনবাদ :

- الْأَمْتُ إِلَّ وَالْسُوعَةِ وَالْسُوعِينِيدِ لِسَيدُكُنُرُوا ط يَتَعِظُوا وَمَا يَزِيدُهُم ذَٰلِكَ إِلَّا نُفُورًا عَن الْحَقّ .
- قُلُّ لَهُمْ لُو كَانَ مَعَهُ آي اللَّهِ اللَّهِ الْهَدُّ كَمَا يَفُولُونَ إِذًا لَابِتَغُوا طَلَبُوا اللَّي ذِي الْعَرْشِ أَى اللَّهِ سَبِيلًا طَرِيقًا لِيقَاتِلُوهُ.
- ८٣ 8७. <u>তिनि পবিত্র</u> দোষমুকতা কেবল তাঁরই <u>এবং তারা या . شَبَحْنَهُ تَنْزِيْهًا لَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ</u> مِنُ الشُّرَكَاءِ عُلُوًّا كَبِيرًا .
- تُسبِّح لَهُ تُنَزِّهُ السَّمُوْتُ السَّبِعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِ نَ لَا وَأَنْ مَا مِنْ شَعَى مِن الْمَخْلُوقَاتِ إِلاَّ يُسَيِّحُ مُتَلَيِّسًا بِحَمْدِهِ أَيْ بَقُولُ سُبَحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَفْهَمُونَ تُسْبِيْحُهُمْ ﴿ لِأَنَّهُ لَــُسِسَ بِلُغَتِكُمْ إِنَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُورًا خَيْثُ لَمْ يُعَاجِلُكُم بِالْعُقُوبَةِ.
- ٤٥. وَاذَا قَرَأْتُ الْقُرِرِأَنَ جَعَلْنَا بِيَنْكَ وَبَيْنَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا أَيْ سَاتِرًا لَكَ عَنْهُمْ فَكَا يَرُونَكَ وَنَزَلَ فِيمَنَّ أرَادُ الْفَتْكَ بِهِ عِلْتُهُ.

- হুমকির কথা বারবার বিবত করেছি, যাতে তারা উপদেশ গ্রহণ করে। কিন্তু তা সত্য থেকে এদের বিমুখতা ব্যতীত আর কিছুই বৃদ্ধি করে না। বারবার বিবৃত করেছি । ﴿ كَارُوا যাতে তারা শিক্ষা গ্রহণ করে ৷
- Y 8২. তাদেরকে বল তাদের মতো যদি তাঁর সাথে অর্থাৎ আল্লাহর সাথে আরও ইলাহ থাকত তবে তারা অবশ্যই আরশ অধিপতির অর্থাৎ আল্লাহর সাথে যুদ্ধ করার পথ উপায় অন্তেষণ করত।
- বলে অর্থাৎ যে সমস্ত অংশী আরোপ করে তা থেকে তিনি বহু উধ্বের্য।
  - 88. সপ্ত আকাশ, পৃথিবী এবং তাদের অন্তবর্তী সমস্ত কিছু তাঁরই পবিত্রতা দোষ-ক্রটি মুক্ততার কথা ঘোষণা করে এবং সমস্ত সৃষ্টির মধ্যে এমন কিছু নেই যা তাঁর প্রশংসা সহ তাসবীহ পাঠ করে না অর্থাৎ সুবহানাল্লাহি ওয়া বিহামদিহী বলে না ৷ কিন্তু তাদের তাসুবীহ তোমরা বুঝতে পার না। কেননা তা তোমাদের ভাষায় নয় নিশ্চয় তিনি সহনশীল, ক্ষমাপরায়ণ ৷ তাই তিনি তোমাদেরকে শান্তি প্রদানে তাডাহুড়া করেন না। র্থ ্রির্টার্ট তোমরা বুঝ না।
- ৪৫. যখন তুমি কুরআন পাঠ কর তখন যারা আখেরাতে বিশ্বাস করে না তারা ও তো<u>মার</u> মধ্যে এক প্রচ্ছন্ন পর্দা রেখে দেই। যা তোমাকে তাদের থেকে লুকিয়ে রাখে। ফলে তারা আর তোমাকে দেখতে পায় না। কিছু সংখ্যক লোক অতর্কিতে গুপ্ত হামলা করে রাসূল 🚃 -কে হত্যা করে ফেলতে চেয়েছিল। তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা'আলা এ আয়াত নাজিল করেন।

- हर है . हेर हे के लिए के के कि के कि कि के कि कि के कि के कि के कि के कि कि के कि يَفْقُهُوهُ مِنْ أَنْ يَنْفُهُمُوا الْقُرِأَنُ أَيْ فَكَا هَمُونَهُ وَفِينَ أَذَانِهِمْ وَقَرَّا طِ شِقَالًا فَسَلًا فَسَلًا سُمَعُونَهُ وَاذِا ذَكُرْتَ رَبُّكَ فِي الْتُقْرَأُنِ وَخُذَهُ وَلُوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُورًا عَنْهُ .
- ٤٧. نَخُنُ أَعْلُمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ بِسَبَيِهِ مِنَ الْهَزْءِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ قِرَاءَتَكَ وَاذْ هُمْ نَجُولَى بِتَنَاجُونَ بِينَهُمْ اَى يِتَحَدِثُونَ إِذْ بِذُلُ مِنْ إِذْ قَبِلُهُ يَقُولُ الظُّلِمُونَ فِي تَنَاعِبُهُ إِنَّ مَا تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مُستَعُورًا مَخْدُوعًا مَغْلُوبًا عَلَى عَقَلِمٍ.
- قَالَ تَعَالُم أَنْظُو كُنفُ ضُرَبُوا لُكَ الأمشال بالمسكور والكاهِنِ وَالشَّاعِرِ فَضَلُّوا بِذٰلِكَ عَنِ الْهُدٰى فَلَا يَسْتَطِينُعُونَ سَبِيلًا طَرِيقًا الِيَهِ.
- ٤٩. وَقُوالُوا مُنْكِرِينَ لِلْبَعْثِ عَإِذَا كُنَّا عِطَامًا ورُفَاتًا أَنِنًا لَمَبِعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيْدًا.
  - ٥٠ قُلُ لَهُم كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا .
- ٥١. أَوْ خَلْفًا مِسْمًا يَكُبُرُ فِي صُلُورِكُمْ ع يعظمُ عَنْ قُبُولِوالْحَيْوةِ فَضَلًّا عَنِ الْعِظامِ وَالرُّفَاتِ فَكَلَّبُدٌ مِنْ إِيجَادِ الرُّوجِ فِيكُمْ.

- অর্থাৎ আল কুরআনকে কুরুরে ক্ষেত্রে আবরণ সৃষ্টি করে দিয়েছি ফলে তারা তা বুঝতে পারে না এবং তাদের কর্ণে গিট সৃষ্টি করে দিয়েছি ফলে তারা তা ওমে না যুখন কুরআনে তুমি এক অল্লেহর কথা উল্লেখ কর ভবন তারা তা থেকে বিমুখ হয়ে সরে পড়ে 🕮 আররণ :ँ ুর্, ঠুলি
- ৪৭. যুখন তারা তোমার প্রতি কর্মাৎ তেমার আবৃত্তির প্রতি কান পাতে তখন তারা কি কারণে অর্থাং বিদ্রুপ করার জন্য যে কান পাতে তা আমি ভালে জানি . এবং জানি যথন তারা গোপন সলাপরামর্শ করে প্রস্পরে গোপন কানাকানি করে অর্থাৎ আলোচনা করে এবং সীমালজ্ঞানকারীরা তাদের কানাকানিতে বলে, তেমরা তো এক জাদুগ্রন্ত ব্যক্তির ধোঁকায় নিপতিত ও বুকি বিভান্ত ব্যক্তির অনুসর্ণ করছ ু يُمْرُلُ এট: পূর্ববর্তী या खनवर्जी वाकाश्या: يَدُلُ अ अनवर्जी वाकाश्या بَدُلُ अ এ স্থানে না অর্থবোধক 🖒 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে
- ৪৮, আল্লাই তা'আলা ইরশাদ করেন দেখ, তারা ক্রেমার কি উপমা দেয় জাদুগ্রন্ত, গণক, কবি ইত্যাদি কত কিছু বলে : ফলে তারা সংপথ থেকে বিভান্ত হয়েছে এবং <u>তারা</u> তাঁর পথ পেতে সক্ষম হবে না। 🗓 পথ।
- ৪৯, তারা অর্থাৎ যারা পুনরুস্থান অম্বীকার করে তারা বলে, আমরা অস্থিতে পরিণত ও চুর্ণবিচুর্ণ হলেও কি নতুন সৃষ্টি <u>রূপে পুনরু</u>ষিত হবো:
- ৫০. তাদেরকে বল, তোমরা হয়ে য়াও পায়র বা লৌহ-
- ৫১, অথবা এমন কিছু যা তোমাদের ধারণায় ধুবই কঠিন: অন্তিতে পরিণত বা চূর্ণবিচূর্ণ হওয়ার কথা তো সহজ বরং এমন বস্তুও যদি হও যাতে জীবনের অন্তিত্ত অসম্ভব তবুও তোমাদের মধ্যে প্রাণের সঞ্চার অবশাই কৰা হবে।

فَسَيقُولُونَ مَن يُعِبَدُنَا وَالَى الْحَبُوةَ قَلَلِ الْكَيْدَةُ فَلَلِ الْحَبُوةَ قَلَلِ الْدِي الْحَبُوةَ وَلَامَ تَكُونُواْ فَيَنْ لِأَنَّ النَّفَادِرُ عَلَى الْبَدُءِ قَادِرُ عَلَى الْإَعَادَةِ بِنَا هِي اهْوَنُ فَسَينَغِظُونَ بَعَرِكُونَ الْعَبَدُونَ الْمَتِهُونَ الْمَتِهُونَ اللّهُ وَلَا عَسَلَى اَنْ يُحُرِكُونَ مَتَى هُوَ وَالْ الْبَعْثُ قُلُ عَسَلَى اَنْ يُكُونَ مَتَى هُوَ وَالْ الْبَعْثُ قُلُ عَسَلَى اَنْ يُكُونَ الْمَتِهُونَ الْمَتِهُ وَلَا عَسَلَى اَنْ يُكُونَ مَتَى هُوَ وَالْ الْبَعْثُ قُلُ عَسَلَى اَنْ يُكُونَ فَرَيْبًا .

٥٢. يَوْمَ يَدْعُوكُمْ يُنَادِيكُمْ مِنَ الْقُبُودِ عَلَى لِسَانِ إِسْرَافِينَلَ فَتَسَتَجِيبُونَ فَتُجِيبُونَ مِنَ الْقُبُودِ بِحَمْدِهِ بِامْرِهِ وَقِيلَ وَلَهُ الْحَمْدُ وَتَظُنُونَ إِنْ مَا لَيِثْنُمْ فِى الدُّنيا إِلَّا قَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِي الدُّنيا إِلَّا قَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا اللهُ وَلِي الدُّنيا إِلَّا قَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا لَهُ وَلِيلًا اللهُ وَلِيلُهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِيلًا اللهُ وَلَيلًا اللهُ وَلِيلًا اللهُ اللهُ وَلِيلُهُ وَلِيلًا اللهُ وَلِيلًا وَلَا اللهُ وَلِيلًا اللهُ وَلِيلُهُ وَلِيلًا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

তারা অচিরেই বলবে কে আমাদেরকে জীবন ফিরিয়ে দেবেং বল, তিনিই যিনি তোমাদেরকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন অথচ তোমরা কিছুই ছিলে না। যিনি তরুতে অন্তিত্ব প্রদানের ক্ষমতা রাখেন তিনি তা পুনর্বার করতেও সক্ষম; বরং তা তো আরও সহজ। অতঃপর তারা বিশ্বিত হয়ে তোমার সম্বাথ মাথা নাড়বে এবং বিদ্রুপ করে বলবে, তা পুনরুখান কবেং বল, সম্ভবত খ্ব শীঘ্রই হবে। المَا الْمُوَى فَطَرُكُمُ । যিনি তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন।

৫২. যেদিন তিনি তোমাদেরকে আহ্বান করবেন অর্থাৎ
ইসরাফীলের জবানি কবর থেকে তোমাদেরকে ডাক
দেবেন এবং তোমরা তাঁর হামদসহ অর্থাৎ তাঁর
নির্দেশে; কেউ কেউ বলেন, এর অর্থ হলো, "তাঁরই
সকল প্রশংসা" – এ কথা বলে তাঁর আহ্বানে সাড়া
দেবে এবং তোমরা এ দিনের বিভীষিকা দর্শনে মনে
করবে যে দুনিয়ায় খুব অল্প কালই অবস্থান করেছিল।

। ১০০ বিভাগের বিভাগের বিভাগির বিভাগির

#### তাহকীক ও তারকীব

শব্দি বিভিন্ন وَسُرُفَتُ আর فَسَمِبُ خَرَه عَلَمْ خَلَا الْقُرَاٰنِ এখানে وَارَّ এখানে عَاطِفَهُ لَا مُفَدًا فِي هُمَا الْقُراْنِ অথে ব্যবহৃত হয় এখানে بَيْنًا এবং اَرْضَعْنَا আথে ব্যবহৃত হয়েছে। এর مَنْعُمُول উহ্য রয়েছে। উহ্য ইবারত হলো এরপ-رُلْفَدُ صُّرُفَا اَمْنَالًا

नप्त । قَولُهُ سُاتِرٌ हरप्त शांस्क سَاتِرٌ सर्थ इरप्राप्त । कनना भर्ना فَاعِلْ हिं مُفَعُرُّل عَلَى الْغَفَاز بَعُولِيْثِ الْغَاءِ الْغَنَارُ عَلَيْ الْغَالَمِ عَنْ عَلَيْهِ الْغَالِمُ عَلَى الْغَفَامِ : قُولُهُ الْفُتَك

طه من أنَ يَغَهُمُوا : هَوَامُهُ مَن أَنْ يَغَهُمُوا : هَوَامُهُ مَنْ أَنْ يَغَهُمُوا : هَوَامُهُ مَنْ أَنْ يَغَهُمُوا : هَوَامُهُ مَنْ أَنْ يَغَهُمُوا : هَوَامُهُ مَا تَعَلَّمُ وَمَا مَالْمَا يَعْمُمُوا : فَعَلَمُ مُنْ عَلَيْهُ وَمَ عَلَيْهُ وَمَا الْمَالِيَّةِ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ عَلَيْهُ وَمَا اللّهُ اللّه

। अहे सामनात أَدُولُهُ وَخَدَهُ : अहे भामनात أَدُولُهُ وَخَدَهُ وَخَدَهُ . ( स्टाहिस अंटेंटेट्रेट के ट्रिस्टिस के ट्रेट्रेट के ट्रेट्टेट के ट्रेट के ट्रेट्ट के ट्रेट्टेट के ट्रेट्ट के ट्रेट के ट्रेट्ट के ट्रेट के

हरहाड़ ظَرُّن 69- أَعْلُمُ उड़काड़ 4 إذْ هُمْ نَجْوَى 44 إذْ بَسَتَعِكُونَ: قَلُولُهُ إِذْ يَسَشَعِفُونَ السخ

এর মাফউল কেরাত উহ্য বয়েছে। কেনন এর مايتوسكاغ এর মাফউল কেরাত উহ্য বয়েছে। কেনন এর এর প্রথম করাত উহ্য বয়েছে। এর প্রথম করা অসম্ভব এবং يُرِيْنِ وَالْمِيْنِيِّةِ وَالْمِيْنِيِّةِ وَالْمِيْنِيِّةِ وَالْمِيْنِيِّةِ وَالْمِيْنِ

অর্থাৎ এমন জাদুগ্রস্ত যে, জাদুর কারণে তার জান লোপ পোর গোছে

ात्रहे क्लूरक वला इस या छकिएस एकटि होिछित इसस यास । أَرْفَاتُ : فَنُولُنُّهُ رَفَاتُنا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

এবং সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় ছিল তাওহীদের প্রতি ঈমান। আর আলোচ্য আরাতসমূহে তাওহীদে বিশ্বাসের প্রতি ক্রাণিদ এবং পর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ বিষয় ছিল তাওহীদের প্রতি ঈমান। আর আলোচ্য আরাতসমূহে তাওহীদে বিশ্বাসের প্রতি ক্রাণিদ এবং শিরকের বাতুলতার যুক্তি-প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। ইরশান হয়েছে।
শিরকের বাতুলতার যুক্তি-প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। ইরশান হয়েছে।
মূশরিকরা যেন তাওহীদের সত্যতা যথাযথভাবে অনুধাবন করতে পারে এবং তাদের তভবৃদ্ধির উদায় হয়, তারা বান্তববাদী এবং পরিণামদর্শী হয় এবং তারা উপদেশ গ্রহণ করে এজন্যে আল্লাহ পাক পরিগ্র কুরআনে বারবার অকাট্য যুক্তি-প্রমাণ দিয়ে বিষয়টি বর্ণনা করেছেন। কিন্তু অত্যন্ত পরিতাপের বিষয় এই যে, কিছুতেই তাদের কিছু হয় না, তারা সঠিক পথে আদে না, তাদের বিন্তুতি, পৌরাখ্য এবং ধৃষ্টতা উত্তরোত্তর বেড়েই চলেছে।

আল্লামা ছানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, আল্লাহ পাক ইবশাদ করেছেন, এই কুরআনে আমি অনেক তাৎপর্যপূর্ণ নিষিহত এবং সারগর্ভ উপানেশ, বিধি-নিষেধ, দৃষ্টান্ত, মৃক্তি-প্রমাণ বিন্তারিতভাবে বর্ণনা করেছি, যাতে করে লোকেরা উপাদেশ এহণ করে এবং সরল সঠিক পথ অবলম্বন করে। অথবা এর অর্থ হলো, এ আয়াতসমূহে যা কিছু বর্ণনা করা হয়েছে, তা আমা পবিত্র কুরআনে বারবার বিভিন্নভাবে এজন্যে বর্ণনা দরেরিছি যেন লোকেরা এর দ্বারা উপাদেশ এহণ করে এবং জীবন-সাধনায় সঠিক পথ অবলম্বন করে। অথবা এর অর্থ হলো, ফেরেশতারা আল্লাহ পাকের কন্যা না হওয়ার কথা আমি পবিত্র কুরবানে বারবার ঘোষণা করেছি, যেন তারা আল্লাহ পাকে কান্তান প্রত্যান বর্ণনিত বিধি-নিষেধ যথাযথভাবে পালন করে। কিন্তু তারা সঠিক পথে আসে না, তানের গোমগারি এবং ধৃষ্টভা বেড্রেই চলেছে।

ভাগেত ভাওহীদের প্রমণ বর্ণিত হয়েছে (ग. যদি সমন্ত সৃষ্ট প্রণতের প্রষ্টা, মালিক ও পরিচালক এক আচ্চাব না হবং ববং তার আল্লাহতে অন্যরাও শরিক হহ, তবে অবশাই ভাদের মধ্যে কোনো মতানৈকাও হবে। মতানৈকাও হবে। মতানৈকাও হবে। মতানকার হক্ষে প্রছের বাবহাপনা বরবাদ হয়ে যাবে। কেননা, ভাদের সবার মধ্যে চিরস্থায়ী সন্ধি হওয়া এবং অনন্তকাল পর্বন্ত তা অব্যাহত বাকা সভাবগতভাবে অসম্ভব। এ প্রমাণটি এখানে নেভিবাচক ভঙ্গিতে হর্ণনা করা হয়েছে; কিন্তু কালামশান্তের গ্রন্থানিত এ প্রমাণটির ইতিবাচক যুক্তি ও প্রমাণভিত্তিক হওয়াও সুস্পান্তভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। শিক্ষিত পাঠকর্কা সেখানে নের হিন্ত গ্রেকা

ছমিন, আসমান ও এতদুভৱের সৰ বন্ধুর তাসবীয় পাঠ করার অর্থ : কেবেশতারা সবাই এবং ইমানদার মানব ও জিনদের 
তাসবীয় পাঠ করার বিষয়টি জান্ধুশ্যমান- সবারই জানা। কাফের মানব ও জিন বাহাত তাসবীয় পাঠ করে না। এমনিতাবে 
জগতের অন্যান্য বন্ধু ফেচেশোকে বিবেক ও চেতনাহীন বলা হয়ে থাকে, তাদের তাসবীয় পাঠ করার অর্থ কিঃ কোনো কোনো 
আদিম বলেন, তাদের তাসবীয় পাঠের অর্থ অবহুগত তাসবীয়। অর্থাৎ তাদের অবহুরে সাক্ষা। কেননা আল্লাহ বাতীত সব বন্ধুর 
সমষ্টিশত অবহুল বাক্ত করেছে যে, তারা খীয় অন্তিত্বে বয়ংসম্পূর্ণ নয়; বরং খীয় অন্তিত্ব রক্ষার কোনো বৃহৎ শক্তির মুখাপেন্ধী। 
অবহুরে এই সাক্ষাই হক্ষে তাদের তাসবীয়।

কিন্তু অন্য চিন্তাবিদদের উজি এই যে, ইচ্ছাগত তাসবীহ তো শুধু ফেরেশতা এবং ঈমানদার জিন ও মানবের মধ্যেই সীমাবদ্ধ। কিন্তু সৃষ্টিগতভাবে আল্লাহ তা আলা জগতের প্রত্যেকটি অণু-পরমাণুকে তাসবীহ পাঠকারী বানিয়ে রেখেছেন। কাফেররাও সাধারণভাবে আল্লাহকে মানে এবং তাঁর মহত্ত্ব বীকার করে। যেসব বস্তুবাদী নাস্তিক এবং আজকালকার কম্মানিষ্ট বাহাত আল্লাহর অন্তিত্ব মুখে স্বীকার করে না তাদের অন্তিত্বের প্রত্যেকটি অংশও বাধ্যতামূলকভাবে আল্লাহর তাসবীহ পাঠ করছে; যেমন- বৃক্ষ, প্রস্তুবা ইত্যাদি সব বন্তু আল্লাহর তাসবীহ পাঠে মশওল রয়েছে। কিন্তু তাদের এই সৃষ্টিগত ও বাধ্যতামূলক তাসবীহ সাধারণ মানুষের শ্রুতিগোচর হয় না। কুরআন পাকের ক্রিমানর বিশ্বতি তাসবীহ এমন জিনিস, যা সাধারণ মানুষ বৃষতে সক্ষম নয়। অবস্থাগত তাসবীহ তো বিবেকবান ও বৃদ্ধিমানরা বৃষতে পারে। এ থেকে জানা গেল যে, এই তাসবীহ পাঠ শুধু অবস্থাগত নয়- সত্যিকারের; কিন্তু আমাদের বোধশন্তি ও অনুভৃতির উর্ধে। -[কুরতুবী]

হাদীসে একটি মোজেজা উন্লিখিত আছে। রাস্নুলুলাহ — এর হাতের তালুতে কৰ্করের তাসবীহ পাঠ সাহাবায়ে কেরাম নিজ কানে শুনেছেন। এটা যে মোজেজা, তা বলাই বাহুল্য। কিন্তু 'ঝাসায়েসে-কুবরা' গ্রন্থে শায়খ জালালুন্দীন সুযুতী (র.) বলেন, কঙ্করসমূহের তাসবীহ পাঠ রাসূলুলাহ — এর মোজেজা নয়। তারা তো যেখানে থাকে, সেখানেই তাসবীহ পাঠ করে; বরং মোজেজা এই যে, তাঁর পবিত্র হাতে আসার পর তাদের তাসবীহ কানেও শোনা গেছে।

ইমাম কুরতুবী (র.) এ বক্তব্যকেই অগ্রাধিকার দিয়েছেন এবং এর পক্ষে কুরআন ও হাদীস থেকে অনেক যুক্তি-প্রমাণ পেশ করেছেন। উদাহরণত সূরা সাদে হযরত দাউদ (আ.) সম্পর্কে বলা হয়েছে– الْجَمْرُانُ الْجَمْرُانُ الْجَمْرُانُ الْجَمْرُانُ سُوْفُ سُمْتُوْمُ الْجَمْرُانُ وَالْمُمْرُانُ وَالْمُمُونُ وَلَمُ اللهِ مَعْمَلُ اللهُ مَعْمُ وَالْمُمُونُ وَلَمُ اللهُ وَمُعْرِدُ الْمُعْمِلُ وَالْمُمُونُ وَلَمُ اللّهُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّمُ مُعْمُونُ وَلَمُ اللّمُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ اللّمُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْرَدُ وَمُعْرَدُ وَمُواللّهُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْرَدُ اللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ اللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمُونُ وَلِمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمُونُ وَالْمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمُونُ وَالْمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمُونُ واللّهُ وَمُعْمُونُ وَالْمُعْمِعُ وَمُعْمُونُ وَالْمُعْمِعُ وَمُعِمِعُ وَمُعْمُونُ وَاللّهُ وَمُعْمِعُ وَمُعْمِعُ وَاللّهُ وَمُعْمِعُونُ وَالْمُعْمُعُمُ وَمُعْمُعُمُ وَاللّمُونُ وَاللّهُ وَمُعْم

ইমাম বুখারীর রেওয়ায়েতে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আমরা খাওয়ার সময় খাদ্যের ভাসবীহের শব্দ ওনতাম। তন্য এক রেওয়ায়েতে আছে, আমরা রাসূলুল্লাহ — এর সাথে খানা খেলে খাদ্যের তাসবীহের শব্দ ওনতাম। মুসলিমে হযরত জাবের (রা.)-এর রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ কলেন, আমি মক্কার ঐ পাথরটিকে চিনি, যে নবুয়ত লাভের পূর্বে আমাকে সালাম করত। আমি এখনও তাকে চিনি। কেউ কেউ বলেন, এই পাথরটি হক্ষে "হাজরে-আসওয়াদ।"

ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, এ বিষয়াবলি সম্পর্কিত হাদীসের সংখ্যা প্রচুর। হান্নানা স্তম্ভের কাহিনী তো সকল মুসলমানদের মুখে মুখে প্রচলিত। মিঘর তৈরি হওয়ার পর রাস্লুৱাহ যখন একে ছেড়ে মিঘরে খুতবা দেওয়া শুরু করেন, তখন এর কান্নার শব্দ সাহাবায়ে কেরামও অনেছিলেন। www.eelm.weebly.com এসব রেওয়ায়েত দৃষ্টে প্রমাণিত হয় যে, আসমান ও জমিনের প্রত্যেক বন্ধুর মধ্যে চেতনা ও অনুকৃতি বয়েছে এবং প্রত্যেক বন্ধু সভিক্রোভারের আল্লাহর ভাসবীহ পাঠ করে। হয়বত ইবরাহীম (আ.) বলেন, প্রাণীবাচক ও অপ্রাণীবাচক সব বন্ধুর মধ্যেই এই ভাসবীহ বিদ্যামান আছে। এমনকি দরজার কপাটে যে আওয়াজ হয়, তাতেও তাসবীহ আছে। ইমাম কুবহুবী (৪.) বলেন, তাসবীহের অর্থ অবস্থাপত তাসবীহ হাকে উপরিউক আয়াতে হয়বত দাউদের কোনো বৈশিষ্টা নেই। মবস্থাপত তাসবীহ হাকে উপরিউক আয়াতে হয়বত দাউদের কোনো বৈশিষ্টা নেই। মবস্থাপত তাসবীহ প্রত্যেক চেতনাশীল মানুষ প্রভাৱত বন্ধু থেকে জানতে পারে। তাই বাহ্যিক অর্থ এটা ছিল উর্জিগত তাসবীহ। বাাসম্মেন কুবরা প্রস্থেঠ ব্যাত দি বর্তী তারে বিরুদ্ধ উল্লেখ করা হয়েছে যে, কঙ্করদের তাসবীহ পাঠে মোজেজা ছিল না। ওরা তো সর্বত্র সর্বার প্রত্যাপত তাসবীহ এমন শব্দম তাসবীহ পাঠ করে। বাস্কুল্লাহ ্রাই এমন শব্দম হয়ে উঠে, যা সাধারণ মানুষেরও শ্রুতিগোচর হয়। এমনিভাবে পাইড্যুসমূহের তাসবীহ পাঠও হয়বত দাউদ (আ.)-এর মোজেজা এ তাসবীহ কানে পোনার যোগা হয়ে গিয়েছিল।

ভিন্ত : পরণাম্বরত উপর জাদুর ক্রিয়া হতে পাবে : পরণাম্বরণণ মানবিক বৈশিষ্টা থেকে মুক্ত নন । তাঁরা থেমন রোগাকান্ত হতে পারেন, জুর ও ব্যথায় ভূগতে পারেন, তেমনি তাঁদের উপর জাদুর ক্রিয়াও সরবপর। কেননা জাদুর ক্রিয়াও বিশেষ হতাবগত কারণে জিন ইত্যাদির প্রভাবে হয়ে থাকে। হাদীনে প্রমাণিত আছে যে, একবার রাস্বাল্লাহ : — এর উপরও জাদুর ক্রিয়া হয়েছিল। শেষ আরাতে কাফেররা তাঁকে জাদুরন্ত বলেছে এবং কুরুআন তা খবন করেছে। এর সারমর্ম হঙ্গেল জাদুরন্ত বলে তাদের প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল পাগল বলা। কুরুআন তাই খব করেছে। অওএব জাদুর হাদীসিটি ও অয়াতের পরিপদ্ধি নয়।

আনোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম ও দ্বিতীয় আয়াতে বর্ণিত বিষয়বন্তুর একটি বিশেষ শানে নুশূল আছে। কুরত্বী সাঈদ ইবনে মুবায়ের থেকে বর্ণনা করেন, কুরআনে যধন সূরা লাহাব নাজিল হয়, যাতে আবৃ লাহাবের স্ত্রীরও নিদ্যা উল্লেখ করা হয়েছে, তধন তার স্ত্রীরাসূল্যাহ — এর মজলিনে উপস্থিত হয়। হয়রত আবৃ বকর (রা.) তখন মজলিনে বিদ্যামান ছিলেন। তাকে দূর থেকে আসতে দেখে তিনি রাসুলুল্লাহ — কে বলালেন, আপনি এখান থেকে সরে গোলে ভালো হয়। কারণ সে অতান্ত কটুভালি। সে এমন কটু কথা বলাহে যার ফলে আপনি কষ্ট পাবেন। তিনি বলালেন, না, তার ও আয়ার মধ্যে আল্লাহ তা আলা পর্না ফেলে নেকেন। অতঃপর সে মজলিসে উপস্থিত হয়ে রাসুলুলাহ — কে সেখেতে পেল না। সে হয়রত আবৃ বকর (রা.)-কে সাহোধন করে বলতে লাগল– আপনার সঙ্গী আয়ার 'হিন্তু' কিবিতার মাধ্যমে নিদ্যা করেছেন। হয়রত আবৃ বকর বলনে, সে কি আপনাকে দেখনিও রাস্লুল্লাহ — বলালেন, যাতঞ্চণ প্রকল্প একজন ফেরেশতা আয়াকে তার দৃষ্টি থেকে আড়াল করে রেখেছিল।

ত্রি প্রেকে উন্তত। এর অর্থ আওয়ান্ত দিয়ে তারা। প্রায়েতের অর্থ আওয়ান্ত দিয়ে তারা। প্রায়েতের অর্থ এই যে, যেদিন আরার তাআলা তোমাদের সবাইকে হাশরের ময়দানের দিকে ভাকবেন। এই ভাকা ফেরেশতা ইসরাফীনের মাধ্যমে হবে। তিনি যথন দিতীয়বার শিক্ষায় ফুক নেবেন, তথন সব মৃত জীবিত হয়ে হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। এ ছাড়া জীবিত হওয়ার পর হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। এ ছাড়া জীবিত হওয়ার পর হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। এ ছাড়া জীবিত হওয়ার পর হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। এ ছাড়া জীবিত হওয়ার পর হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। তার্ছাণ্ড সম্বব্দর

এক হাদীসে রাস্পুরাহ 🚃 বলেন, কিয়ামতের দিন তোমাদেরকে তোমাদের নিজের এবং পিতার নাম ধরে ডাকা হবে। কাজেই তালো নাম রাখবে। (অর্থহীন নাম রাখবে না :]

হাশরে কাফেররাও আল্লাহর প্রশংসা করতে করতে উথিত হবে: ﴿الْمَبْكِيْنُ لِمُعْلَمْ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهِ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّ

অর্থাৎ ময়দানে আসার সময় তোমরা সবাই আল্লাহর প্রশংসা করতে করতে উপস্থিত হবে।

আয়াতের বাহ্যিক অর্থ থেকে জানা যায় যে, তখন মুমিন ও কাফের সবারই এই অবস্থা হবে। কেননা আয়াতে আহলে কাফেরদেরকেই সবোধন করা হয়েছে। তাদের সম্পর্কেই বর্ণনা করা হছেছে যে, সবাই প্রশংসা করতে করতে উদ্বিত হবে। তাফ্সীরবিদদের মধ্যে হয়বত সাঈদ ইবনে মুবায়র (র.) বলেন, কাফেররাও করর থেকে বের হওয়ার সময় ক্রমেন্টিইনিক্তির তাদের কাতে বলতে বলতে বরহ হবে। কিন্তু তখনকার প্রশংসা ও গুণজীর্তন তাদের কোনো উপকারে আমবে না। ব্রুক্তনী

কেননা ডারা মৃত্যুর পর যখন জীবন দেখবে, তখন অনিচ্ছাকৃতভাবে তাদের মুখ থেকে আল্লাহ তা'আলার প্রশংসা ও ওপবাচক বাক্য উচ্চারিত হবে। এটা প্রতিদান পাওয়ার যোগ্য আহল হবে না।

কোনো কোনো তফসীরবিদ একে বিশেষভাবে মু'মিনদের অবস্থা আখ্যা দিয়েছেন। তাঁদের যুক্তি এই যে, কাঞ্চেরদের সম্পর্কে কুরআন পাকে বলা হয়েছে, যখন তাদেরকে পুনরুজ্জীবিত করা হবে, তখন তারা একথা বদবে- يَا رَبُهُنَا مُنْ يُحْدَنَا وَقَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

কিছু সত্য এই যে, উভয় ভাষসীরের মধ্যে কোনো বৈপরীত্য নেই। শুরুতে সবাই প্রশংসা করতে করতে উঠবে। পরে কাফেরনেরকে মু মিনদের কাছ থেকে পৃথক করে দেওয়া হবে: যেমন সূবা ইয়াসীনের আয়াত রয়েছে— أَرْمَالُورُ الْبُورُ الْبُ

ं وَالْمُواْ وَاذَا كُنْنَا عِظْامًا وُوْفَاتًا إِنَّا النَّحِ : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক : পূৰ্ববৰ্তী আয়াতসমূহে তাগুহীদ বা আল্লাহ পাকের একত্বদেরে এবং নব্য়তের সত্যতার দলিল-প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। আপোচা আয়াতে কেয়ামত সম্পর্কে কাফেরদের যে সন্দেহ ছিল তা থণ্ডন করা হয়েছে। বিতাফসীরে কাবীর খ. ২০, পৃ. ২২৪]

–[ফাওয়ায়েদে ওসমানী পৃ. ৩১৭]

ইরশান হয়েছে - أَوْ حَدِيدًا وَ اَوْ حَدِيدًا ضَاءً وَ مَاللهُ অর্থাৎ (হ রাসূল! আপনি বনুন, 'তোমরা পাথর অথবা পোহা হয়ে যাও অথবা তোমরা যা তার চেয়েও কচিন মনে কর তা হয়ে যাও অর্থাৎ তোমরা যান জীবনী শক্তি বঞ্চিত লৌহ বা পাথরে পরিণত হও তবুও আল্লাহ পাক তোমাদেরকে পুনর্জীবন দান করবেন এবং তার মহান দরবারে হাজির করবেন। সুরা জুমু আয় কিভাবে এ সত্যকে ঘোষণা করা হয়েছে তাই বিশেষভাবে প্রণিধানযোগা। ইরশাদ হয়েছে- مُلُونُ اَلْمُونُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَا

#### অনুবাদ :

- তে, তাঁও পুনিংগ্রুতি পুনিংগ্রিতি পুনিংগ্
- তেমাদের প্রতিপালক তামাদের প্রতিপালক তামাদের প্রতিপালক তামাদের প্রতিপালক তামাদের সম্পর্কে তামাদের প্রতিপালক তামাদের সম্পর্কে তাবা জানেন। ইচ্ছা করলে তিনি তোমাদের সম্পর্কে তাবা ও ঈমান গ্রহণের তাবেটীক প্রদান করে তোমাদের প্রতি দ্যা করেনে। আর তোমাদের করে তামাদের প্রতি দ্যা করেনে। আর তোমাদের করে তামাদের ক্রি প্রদান করেন। আর তোমাদের মৃত্যু ঘটিয়ে শান্তি প্রদান করেনে। আর আমি তোমাকে তাদের অভিভাবক করে পাঠাইনি যে, ঈমান গ্রহণের জন্য ভূমি তাদেরকে বাধ্য করেনে। এটা ক্রেহাদ সক্রোভ বিধান নাজিল হওয়ার পর্কের হিচ্ছা।
- وَرَبُكَ أَعَلَمُ بِمَنْ فِي السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ ط ৫৫. আকাশমগুলী ও পৃথিবীতে কারা আছে তাদেরকে فَيَخُصُهُم بِمَا شَاءَ عَلْى فَدْرِ أَحُوالِهِمُ তোমার প্রতিপালক ভালোভাবে জানেন। সূতরাং তাদের অবস্থানসারে তিনি যা দারা ইচ্ছা তাদেরকে وَلَقَدُ فَضَّلْنَا بِعُضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضِ বৈশিষ্ট্যমণ্ডিত করেন : আমি তো নবীগণের কতককে بتخصيص كُلُ مِنْهُمْ بِفَضِيْكُمْ كُمُوْسَى বিশেষ কোনো মর্যাদায় বিভূষিত করে যেমন হযরত মুসাকে কালাম বা আল্লাহর সাথে কথোপকথন ছারা: بِالْكُلَامِ وَإِبْرَاهِبْمَ بِالْخُلَّةِ وَمُحَمَّدِ عَلَيْهِ হযরত ইবরাহীমকে অন্তরঙ্গ বন্ধুরূপে গ্রহণ করত, وَعَلَيْهِ مَا السُّلَامِ بِالْإِسْرَاءِ وَأَتَيْنَا وَأُودَ হ্যরত মুহামদ 🚃 -কে ইসরা ও মি'রাজের মর্যাদা দিয়ে অপর কতকের উপর মর্যাদা দিয়েছি। আর দাউদকে দিয়েছি যাবর।
- েতামাদের দুঃৰ কুরার বা আনু কারে। দিকে বিশ্বতি কিন্তু কি

يَطْلُبُونَ إِلَى دَبَهِمُ الْوَسِيلُةَ الْفُرْبَةَ بِغَيْرِهِ وَيُرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ط كَغَيْرِهِمْ فَكَيْفَ يَدْغُونَهُمْ الْهِكُ أَنَّ عَذَابَ

رَبُكَ كَانَ مُحَذُورًا ـ

وَإِنْ مَا مِنْ قَرَيةٍ أَرِيدَ اهْلُهَا إِلَّا نَحَنُ مُهْلِكُوهَا قَبَلَ يَوْمِ الْقِيلُمَةِ بِالْمُوْتِ أُو مُعَذِّبُوْهِا عَذَابًا شَدِيدًا طِبِالْقَتْبِ وَغَيْسِ كَانَ ذَٰلِكَ فِي الْكِتَٰبِ اللَّوْجِ الْمُحَفُّوظِ مُسَطِّرًا مَكْتُوبًا.

اَهُ لُ مَكَّةَ إِلَّا أَنْ كَذُبَ بِهَا ٱلْأُولُونَ طِلِمَا أرسلناها فاأهلكناهم وكؤ أرسكناها إلى هٰوُلاءِ لَكُذَّبُوا بِهَا وَاسْتَحَقُّوا الْاَهْلَاكَ وَقَدْ حَكَمْنَا بِالِمْهَالِهِمْ لِإِنْمَامِ أَمْرِ مُحَمَّدٍ وَأْتَينَا ثُمُودَ النَّاقَةَ أَينَةً مُبْصِرَةً بَيِّنَةً وَاضِحَةً فَظُلُمُوا كَفُرُوا بِهَا فَأُهْلِكُوا وَمَا نُرَسِلُ بِالْأَيْتِ الْمُعجزَاتِ إِلَّا تَخُوبُفًا لِلْعِبَادِ لِيُؤْمِنُوا .

৬∨৫৭. তারা যাদেরকে ইলাহ বলে আহ্বান করে তাদের মধ্যে যারা তাঁর নিকটতর তারাই তো আনুগত্য প্রদর্শনের মাধ্যমে তাদের প্রতিপালকের নৈকট্য লাভের উপায় সন্ধান করে। সূতরাং অন্যদের অবস্থা আর কি হতে পারে? আর তারা অন্যান্যদের মতোই তাঁর দয়া প্রত্যাশা করে ও তাঁর শান্তিকে ভয় করে সূতরাং এদেরকে তারা কেমন করে ইলাহ হিসেবে আহ্বান করেং নিশ্বয় তোমার প্রতিপালকের শান্তি ভয়াবহ। ﴿ وَاوُ هِهِ - يَبْتَغُونَ طَآلَهُ ٱللَّهُمُ वहतहन বাচক সর্বনাম]-এর گُل বা স্থলবর্তী বাক্য : অর্থাৎ তারাই তা অন্নেষণ করে যাবা নিকটতব ।

★৫৮. এমন কোনো জনপদ নেই অর্থাৎ জনপদবাসী নেই য আমি কিয়ামত দিনের পূর্বে মৃত্যু দিয়ে ধ্বংস করব না বা যাকে হত্যা ইত্যাদির মাধ্যমে কঠোর শাস্তি দেব না। এটা অবশ্যই কিতাবে লওহে মাহফুযে <u>লিপিবদ্ধ</u> আছে। 💪 ুঁ। এই ুঁ। টি এ স্থানে না-অর্থবোধক 💪 -এর অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। 🖽 🚣 -লিপিবদ্ধ 🛚

ে এ৭ ৫৯. মক্কাবাসীরা যে নিদর্শনের তলব করে তা প্রেরণ أَنْ نُرْسِلُ بِالْأَيْتِ الْتَّبِي إِفْنُرْحُهَا করতে আমাকে এটা ব্যতীত অন্য কিছুই ফিরায় না যে পূর্ববর্তীগণ যখন আমি তা তাদের নিকট প্রেরণ করেছিলাম তখন তারা তা অস্বীকার করেছিল। অনন্তর তাদেরকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছিলাম। এদের নিকটও যদি আমি তা প্রেরণ করি তবে তারাও তা অস্বীকার করে বসবে এবং শান্তি পাওয়ার যোগ্য হয়ে যাবে ৷ তবে মুহাম্মদ === -এর বিষয় পূর্ণ করার জন্য এদেরকে অবকাশ প্রদানের ফয়সালা দিয়েছি। স্পৃষ্ট নিদর্শনস্বরূপ আমি ছামৃদের নিকট উট্রী প্রেরণ করেছিলাম: অনন্তর তারা তার সম্পর্কে সীমালজ্ঞান করেছিল তাকে অস্বীকার করেছিল; অনন্তর তারা ধ্বংসপ্রাপ্ত হয়েছিল । বান্দাদেরকে ভয় প্রদর্শনের জন্যই নিদর্শন মোজেজা প্রেরণ করি। যাতে তারা ঈমান আনয়ন করে। مُبْتِصَرَةُ - সুস্পষ্ট, পরিষ্কার।

. ٦. وَ اذْكُر إِذْ فُلْنَا لَكُرانٌ رَبَّكَ أَحُاماً بِالنَّاسِ وعِلْمًا وَقُدُرةً فَهُمْ فِي قَبْضَتِه فَيَلِنَّهُمْ وَلاَ تَخَفُّ أَخَذًا فَهُوَ بَعْصُمِكَ مِنْهُمْ وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْبَا الَّنِيْ أَرَيْنُكَ عَيَانًا لَبُلَةَ الْاَسُرَاءِ إِلَّا فِعْنَةً لِلنَّاسِ اَهْل مَكَّةَ اذْ كَذَّبُواْ بِهَا وَارْتَدَّ بَعْضُهُم لِمَا أَخْبَرُهُمْ بِهَا وَالشُّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ فِدِ. الْفُران د وَهِيَ الرَّزِقُومُ النَّنِي تَنْبُتُ فِد. اَصْلِ الْجَحِبُ مِعَلْنَاهَا فِتْنَةً لُّهُمْ لِذُ قَالُوا النَّارُ تُحْرِقُ الشَّجَرِ فَكَيْفَ تُنْبِعُهُ وَنَخَوْفُهُمْ بِهَا فَمَا يَزِيدُهُمْ تَخُويْفُنَا إِلَّا طُغْمَانًا كَيْبِرًا .

৬০. এবং স্বরণ কর আমি তোমাকে বলেছিলাম, তোমার প্রতিপালক তার জ্ঞান ও ক্ষমতায় মানুষকে পরিবেটন করে রয়েছেন সকল কিছুই তাঁর মৃষ্টির ভিতর, এদেরকে আমার কথা পৌঁছাতে থাকুন। কাউকেও আপনি ভয় করবেন না। তিনি আপনাকে তাদের চক্রান্ত থেকে রক্ষা করবেন। ইসবা ও মি'বাজ বজনীতে প্রভাক্ষভাবে তোমাকে যে দৃশ্য আমি দেখিয়েছি তা কেবল মানুষের অর্থাৎ মক্কাবাসীদের পরীক্ষার জন্য : রাসুল 🚎 যখন তাদেরকে এ সম্পর্কে বলেছিলেন তখন অনেকেই তা অস্বীকার করেছিল এবং ইসলাম ভ্যাগ করে মুরতাদ হয়ে গিয়েছিল ৷ <u>আর কুরআনে যে অভিশন্ত বৃক্ষের</u> উল্লেখ রয়েছে তাও তা হলো যাক্কৃম নামক একপ্রকার বৃক্ষ। এটা জাহান্লামের তলদেশে উদগমিত হয়। এটাও তাদের পরীক্ষার জন্য ছিল। তারা বলেছিল, আগুন তো বৃক্ষ জ্বালিয়ে দেয়। সুতরাং তাতে বৃক্ষ উদ্গম হবে কেমন করে? আমি এটা দ্বারা তাদেরকে ভীতি প্রদর্শন কুরি। কিন্তু তা অর্থাৎ আমার ভীতি প্রদর্শন কেবল তাদের তীব্র অবাধ্যতাই বন্ধি করে।

#### তাহকীক ও তারকীব

جُسْلُهُ अब अधावठी वाका राता اللَّيْنَ مِن أَخْسَنُ वाका الْكَلِيمَةُ : فَكُولُمُ مِنَ رَبُّكُمُ أَعْلُمُ السخ مُسْلُمُ कारखरे مُسْتِّمُ अवर आरओ भार्षरकात आपरित निवनन रात राज ।

بِالنَّبُودَ وَغَيْرِهَا ١٩٩٣ : قَوْلُهُ بِعِمَا شَاءً

এতে এ কথার প্রতি সতর্ক করা হয়েছে যে, হয়রত দাউদ (আ.)-এর কন্ধিনত এ কারণে যে, তাঁর উপর অহিন আয়ান বাবুর অবতীর্ণ করা হয়েছে, তাঁর রাজত্ব ও সম্পদের কারণে নয়।

बाब اِسْمُ مُسُوصُولُ (देश اَلْيَهُنَ बाब اِسْمُ اِسَارَهُ سُرَصُونُ عَلَمَا اَرْئِنَكَ अर्थात : فَلُولُمُهُ اُولَيْتِكَ اللَّهَ مُنْ عَلَيْكُمُ اللَّهَ عَلَيْهُ وَاللَّهَ عَلَمُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ مُولِمُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ مِلْكُ عَلَيْكُمُ مُولُمُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مُؤْمُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَي

ষিতীয় তারকীব : اَلَّذِيْنَ بَدْعُونَ আর مُبَدَلُ مِنْدُ হলো مُبَدَلُ مِنْدُ হলো اللهِ عَامَدُونَ আর مُبَدَلُ مِنْدُ হলো مُبَدَلُ مِنْدُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

عَدَمُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهِ عَلَيْهُمُ اللّهِ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

رُوْيَتْ بُصَرِيْ अर्थ رُوْيًا , এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, وَوَلَمُ عَمَانًا

এর আতফ হয়েছে - اَلرُّوْبَ এর আতফ হয়েছে - اَلرُّوْبَ এর উপর- আমি উভয়কে পরীক্ষার কারণ বানিয়েছি।

হয়েছে। অর্থাৎ ভর্ৎসনা গাছের উপর হয়নি; বরং গাছ থেকে ভক্ষণকারীর ضَوَّلُـهُ ٱلسَّبَحَرَةُ ٱلْمُلْعُونَةُ উপর হয়েছে। কেননা গাছের উপর ভর্ৎসনার কোনো অর্থই হয় না।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভাওহীদ এবং কিয়ামতের সাথে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে قَوْلُ لِعِبَادِي يَقُولُوا الَّتَيْ هِي أَحْسَنُ الخ তাওহীদ এবং কিয়ামতের সত্যতার দলিল প্রমাণ পেশ করা হয়েছে। আর এ আয়াতে মুসলমানদেরকে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, যদি কাফের মুশরিকদের সাথে বিতর্কের প্রয়োজন হয় তবে বিনম্র ভাষায় যেন তাদের সঙ্গে কথা বলা হয়।

–[তাফসীরে মা'আরেফুল কুরআন, কৃত আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.), খ. ৪, পৃ. ৩২৫]

এ পর্যায়ে ইমাম রাথী (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে عَبَادُ अन घाता মুমিনদেরকে উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা পবিত্র কুরআনে শব্দটি অধিকাংশ ক্ষেত্রেই বিশেষভাবে মুমিনদের উদ্দেশ্যেই ব্যবহার করা হয়েছে। যেমন ইরশাদ হয়েছে فَنَشِرْ الْمُنْ يَسْتَمِعُونَ الْمُولِّدُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَ

আরও ইরশাদ হয়েছে- عَبَادِیٌ (অতএব, আমার বান্দাদের অন্তর্ভুক্ত হও ।) যেহেতু ইতঃপূর্বে শিরকের বাতুলতা এবং তাওহীদের সত্যতা ঘোষণা করা হয়েছে এবং কিয়ামতের দিনের বান্তবতার কথাও দলিল-প্রমাণ সহ ইরশাদ হয়েছে, তাই আলোচ্য আয়াতে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, কাফেরদের সঙ্গে যেন বিন্দ্র ভাষায় কথা বলা হয়, তাদেরকে যেন গালি না দেওয়া হয় এবং সুন্দর উপদেশের মাধ্যমে যেন তাদের সাথে কথা বলা হয়। –[তাফসীরে কাবীর ২. ২০, পৃ. ২২৮]

শানে নুযুল ; কালবী (র.) বর্ণনা করেছেন, মুশরিকরা যথন মুসলমানদের প্রতি অকথ্য নির্যাতন শুরু করে তথন মুসলমানগণ হযরত রাসুনূল্লাহ 🊃 এর নিকট এ সম্পর্কে অভিযোগ করলে আলোচ্য আয়াত নাজিল হয়।

আর অন্য একটি বর্ণনায় রয়েছে, এ আয়াত নাজিল হয় হযরত ওমর (রা.) সম্পর্কে। জনৈক কাম্চের তাকে গালি দিয়েছিল তাই আল্লাহ পাক তাদেরকে ক্ষমা করার আদেশ দিয়েছেন এ আয়াতের মাধ্যমে। –[তাফসীরে মাযহারী খ. ৭, পৃ. ৮৪ - ৮৫]

হজুর পাক 🚋 একটি সমাবেশে ইরশাদ করেন, সকল মুসলমান পরম্পর ভাই ভাই। কেউ যেন কারো উপর জুলুম না করে এবং একে অন্যাকে বিরক্ত না করে। আর কেউ যেন কাউকে অপমান না করে। এরপর তিনি তাঁর বক্ষ মোবারকের প্রতি ইশারা করেন, "ভাকওয়া এখানে।" যে দু ব্যক্তির মধ্যে দীনি মহক্বত গড়ে উঠে এবং পরে ভা ছিন্ন হয়ে যায়, সেই বিচ্ছিন্নতার কথা যে ব্যক্তি আলোচনা করে সে অত্যন্ত মন্দ এবং নেহায়েত বদ ও দুষ্ট। –িতাফসীরে ইবনে কাছীর ভির্দু): পারা ১৫, পৃ. ৫১ কটুতাৰা ও কড়া কথা কাকেৱদের সাথেও জায়েজ নয় : প্রথম অয়েতে মুফলমান্দেরকে কড়েরনের সথে কড় কথা বলতে নিংবধ করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য এই যে, বিনা প্রয়োজনে কঠোরতা করা যাবে না এবং প্রয়োজন হলে হতা। পর্যন্ত রবাব অনুমতি রয়েছে।

হত্যা ও যুক্ষের মাধ্যমে কুফরের শানশওকত এবং ইসলামের বিরোধিতাকে নির্মূল করা যায়। তাই এব কনুমতি রায়ের গালিগালাজ ও কটুকথা ছারা কোনো দুর্গা জয় করা যায় না এবং কারও হেলায়েত হয় না। তাই এটা নিছিত্ব করা হয়েছে। ইমাম কুরতুরী (৪.) বলেন, আলোচ্য আয়াত হথরত ওমর (রা.)-এর ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়। তান ছিল এই– জ্লীন ব্যক্তি হয়বত ওমর (রা)-কে গালি দিলে প্রত্যাহর তিনিও তার বিষ্ণাক্ষে কঠোর ভাষা প্রয়োগ করেন। তথু তাই নহা তিনি তারে বিষ্ণাক্ষের কঠোর ভাষা প্রয়োগ করেন। তথু তাই নহা তিনি তারে বিষ্ণাক্ষের আশস্কা দেখা লেয়। তথন এ আয়াত অবতীর্ণ হয়

কুবতুৰীর বক্তব্য এই যে, এ আয়াতে মুসলমানদেরকে পারস্পরিক কথাবার্তা বলা সম্পর্কে নির্দেশ দেওয়া ইয়েছে যে, পারস্পতি মতানৈক্যের সময় কঠোর ভাষা প্রয়োগা করো না। এর মাধ্যমে শয়তান ভোষাদের পরস্পরের মধ্যে যুহ ও কবহ দৃষ্টি করে দেং

এখানে বিশেষভাবে যাবুরের কথা উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত এই যে, যাবুর এছে রাস্বক্লাহ : قَوْلُكُ وَالْمَيْثُنَا فَأَوْدُ زَبُّوْرًا \* সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, তিনি পয়গন্তর হওয়ার সাথে সাথে নেশ ও সাদ্রাজ্ঞার অধিকারীও হবেন। কুরআনে বলা হয়েছে-\* رَلَفُدُ كَنَبُنَا فِي النَّمْرِمُ مِنْ بَعْدُ النَّكُرِ إِنَّ ٱلْأَرْضُ بَرُضُهَا عَبَادِيَ الصَّالِحُونَ অভিত্ প্রমাণ করেছেন : ﴿ أَوْتُونُ مِنْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِنْهُ عَلَيْهِ وَالْمَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ

ইমাম বগজী (র.) সীয় তাফসীরে এ স্থানে নিধেন, যাবৃহ আল্লাহর গ্রন্থ, যা হয়রত দাউদের প্রতি অবজীর্ণ হয়। এতে একশো পঞ্চাশটি সূরা রয়েছে এবং প্রত্যেকটি সূরা দোয়া, হামদ ও গুণকীর্তনে পরিপূর্ণ। এগুলোতে হানাল, হারাম এবং ক্ষরজ্ঞ কর্তব্যানির বর্ণনা নেই।

শদের অর্থ এমন বন্ধু যাকে অন্য করেও কাছে পৌছার উপায় হিনাবে এহণ করা হয়। অন্তোহর জন্য অসিলা হন্দে কথায় ও কাজে আল্লাহর মর্জির প্রতি সব সময় লক্ষ্য রাষা এবং শরিয়তের বিধিবিধান অনুসরণ করা। উদেশ্য এই যে, তাঁরা সবাই সংকর্মের মাধ্যমে আল্লাহর নৈকটা অৱেষণে মশকল আছেন।

হয়ত সহল ইবনে আবুলাহ বনেন, আল্লাহর রহমতের আশা করতে থাকা এবং তমও করতে থাকা এবং তমও করতে থাকা এবং তমও করতে থাকা নান্ধ্য এ দৃটি তিনুমুখী অবস্থা যে পর্যন্ত সমান সমান পর্যায়ে রাকে, সেই পর্যন্ত সান্ধ সঠিক পথে অনুগমন করে। পক্ষান্তরে যদি কোনো একটি অবস্থা দুর্বল হয়ে পড়ে, তবে সেই পরিমাদে সে সঠিক পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়ে। -[কুরতুরী]

আদি শবে মি বাজে বে দৃশ্যাবনি আমি আপনাকে দেবিয়েছিলাম, তা মানুবের জন্য একটি ফিতনা ছিল। আরবি ভাষায় ফিতনা শব্দটি অনেক অর্থে ব্যবহৃত হয়। এর এক অর্থ তাফসীরের সারসংক্ষেপে উরোধ করা হয়েছে: অর্থাৎ গোমরাহি। এর এক অর্থ পরীক্ষাও হয় এবং অন্য এক অর্থ হাসমান ও গোলনামান। বংগরত আয়েশা, সুক্ষিয়া হাসান, মুলাছিন (৪) প্রযুব তাফসীরবিদ এখানে শেষোক অর্থ নিয়েছেন। তারা বংলন, এচা ছিল ধর্মতাগানে কিতনা। রাস্বনুরাহ্ হ্রা বখন শবে মি ব্রাজে ব্যবহৃত্য-মুক্তামান, সেধান করে অর্থানে পেরোক অর্থ নিয়েছেন। তারা বংলন, এতা ছিল ধর্মতাগানে কিতনা। রাস্বনুরাহ্ হ্রা বখন শবে মি ব্রাজে ব্যবহৃত্য-মুক্তামান, সেধান ব্যবহৃত্য আরুলামান, সেধান ব্যবহৃত্য আরুলামান করে মুরতাদ হয়ে গেল। –(ভাক্ষসীরে কুরতুরী)

এ ঘটনা থেকে একথাও প্রমাণিত হয়ে গেল যে, ব্রিট্ট শব্দটি আরবি ভাষায় যদিও স্বপ্নের অর্থেও আসে, কিন্তু এবানে স্বপ্নের কিন্সা বুঝানো হয়নি। কারণ, এরপ হলে কিছু লোকের মুবতাদ হয়ে যাওয়ার কোনো কারণ ছিল না। বপু তো প্রত্যেকেই দেবতে পাবে; ববং এবানে ব্রুটি দুর্ভা দ্বারা জ্ঞাত অবস্থায় অভিনব ঘটনা দেবানো বুঝানো হয়েছে। আলোচা আয়াতের তাফসীরে কোনো তাফসীরবিদ মি স্বান্ধের ঘটনা ছড়ো অন্যান্য ঘটনা বুঝানোর প্রয়াস পেরেছেন, কিছু সেকলো এবানে বাপ খাহ না। এ জারপেই অধিক সংখ্যক ডাকসীরবিদ মি স্বান্ধের ঘটনাকেই আরাতের লক্ষ্য সাবান্ত করেছেন। নিম্নান্ধির কৃষ্ণমুখী ক্রম্পীক ক্রমেন্টিন ক্রম্বান্ধিক ক্রমেন্টিন ক্রম্বান্ধিক ক্রমিন্টিন বিশ্ব ছাল (ব্যুছা) ক্রম্বান্ধিক ক্রমেন্টিন ক্রম্বান্ধিক ক্রমেন্টিন ক্রম্বান্ধিক ক্রমেন্টিন ক্রম্বান্ধিক ক্রমিন্টিন ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিন ক্রমিন্টিন ক্রমিন্টিন ক্রমিন্টিন ক্রমিন্টিনির ক্রমিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিন্টিনির ক্রমিনির ক্রমি

অনুবাদ :

. ﴿ أَذُكُ اذْ قُلْنَا لِلْمَكْرَكَةِ اسْحُدُوا لاُدَوَ سُجُودَ تَحيَّةِ بِالْانْحِنَاء فَسَجَدُواۤ إِلَّا إِبْلَيْسَ مَ قَالَ ءَاسْجُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِيْنًا نَصَبُ بِنَزْعِ الْخَافِضِ أَيْ مِنْ طِيْن .

فَضَّلْتَ عَلَيَّ بِالْآمَرْ بِالسَّجُوْدِ لَهُ وَانَّا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِيْ مِنْ نَارِ لَئِنْ لَامُ قَسْم اَخَدْتَن النِّي يَسُوم النَّقينِ مَنِهَ لَاَحْتَنِ كَنَّ لَاَسْتَاْصِلَتَن ذُرَّبُّتُهُ بِبِالْاَغْبُواءِ إِلَّا قَبِلِيالًا منهم ممَّن عَصَمْتَهُ.

אי قَالَ تَعَالَمُ لَهُ الْهَبُ صَنْظُرًا إِلَى وَقَتِ ١٣٠. قَالَ تَعَالَمُ لَهُ الْهَبُ مَنْظُرًا إِلَى وَقَت النَّفْخَة ٱلْأُولْي فَمَنْ تَبِعَكَ مِنْهُمٌ فَانَّ جَهَنَّهَ جَزَاَّوُكُمْ أَنَتَ وَهُمْ جَزَاءً مَّوْفُورًا وَافرًا كَاملًا .

৬৪. <u>তোমার আওয়াজে</u> অর্থাৎ গানবাদ্য ও পাপকার্যের بصَوْتِكَ بِدُعَائِكَ بِالنَّغِنَاءِ وَالْمَزَامِيْرِ وَكُلَّ دَاعِ إِلَى الْمُعَصِّبَةِ وَاجْلَبْ صَيِّح عَلَيْهِمُ بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَهُمُ الرُّكَابُ وَالْمُشَاةُ فِي الْمُعَاصِي .

আদমের প্রতি সিজ্ঞদা কর অর্থাৎ নত হয়ে অভিবাদনমূলক সিজদা কর তখন ইবলীস ব্যতীত সকলেই সিজদা করল ৷ সে বলল, যাকে আপনি কর্দম হতে সৃষ্টি করেছেন আমি কি তাকে সিজদা করবং वर्धा९ वत कानता नानकाती بنزع النخافض विंग طبننا অক্ষর (এ স্থানে مَنْصُوب রুজ্যাহারের ফলে مَنْصُوب রুপে ব্যবহৃত হয়েছে। মূলত ছিল من طيئن

এটা সেই জন যাকে আপনি সেজদা করার নির্দেশ দান করত আমার উপর সন্মানিত করলেন মর্যাদা দিলেন। অথচ আমি এটা অপেক্ষা শেষ্ঠ। কেননা আমাকে আপনি অগ্নি থেকে সৃষ্টি করেছেন। আমাকে যদি কিয়ামতের দিন পর্যন্ত অবকাশ দেন তবে আমি তাদের অল্প কতক জন ব্যতীত যাদেরকে আপনি রক্ষা করবেন তারা ব্যতীত তার বংশধরকে অসৎ কার্যে প্ররোচিত করে সমূলে শেষ করে দেব। ্র -এর দুর্থ টি বা শপথব্যঞ্জক। দৈক্ষা সমূলে উৎপাটিত করে দেব।

ফংকার পর্যন্ত অবকাশ প্রদত্ত হলো যে ব্যক্তি তোমার অনুসরণ করবে নিঃসন্দেহে জাহান্নামই হবে তোমাদের অর্থাৎ তোমার ও তাদের পরিপর্ণ শাস্তি। । 🛴 🕹 🕹 পরিপূর্ণ, যথাযথ ।

দিকে আহ্বানকারী বিষয়সমূহের মাধ্যমে আহ্বান করার দারা তাদের মধ্য যাকে পার প্রতারণা কর, তোমার পাপকার্যের অশ্বারোহী ও পদাতিক বাহিনীকে তাদের বিরুদ্ধে ডাক দাও।

وَشَارِكُهُمْ فِي أَلْأَمُوالِ الْمُحَرَّمَة كَالَّلِا وَالْغَصَبِ وَأَلْأَوْلَادِ مِنَ النَّرْنَا وَعَدْهُمْ مِانْ لَّا بَغْثَ وَلَا جَزَاء وَمَا يَغِدُهُمُ الشَّيْظِنُ بِذُلِكَ الا غُرُرا بَاطِلاً.

٦٥. انَّ عَبَادي الْمُؤْمِنِيْنَ لَبْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنَّ مَ تَسَلُّكُ وَقُوَّةً وَكَفِي بَرِيِّكَ وَكُيْلًا حَافظًا لَهُمْ منْكَ .

. رَبُكُمُ الَّذَى يُرْجَى بَجْرَى لَكُمُ الْفُلْكَ . ١٦٥. رَبُكُمُ الَّذَى يُرْجَى بَجْرَى لَكُمُ الْفُلْكَ السُّفُنَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضَلِهِ ط تَعَالَىٰ بِالنِّجَارَةِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيْسًا فيْ تَسْخِيْرِهَا لَكُمْ وَاذَا مَسَّكُمُ الصَّدَّ الشَّدَّهُ فِي الْبَحْرِ خَوْفَ الْغَرْقِ ضَلَّ عَابَ عَنْكُمْ مَنْ تَدْعُونَ تَعْبُدُونَ مِنَ الْأَلِهَةِ فَلاَ تَدْعُونَهُ الَّا آيسًاهُ ع تَعَالَىٰ فَانَّكُمْ تَدْعُونَهُ وَخَدَهُ لِأَنَّكُمْ فِي شِدَّةِ لاَ يَكُشِفُهَا إِلَّا هُوَ.

নমজন থেকে قَلَمَّا نَجُّكُمْ مِنَ الْغَرْقِ وَأَوْصَلَكُمْ إِلَى ٢٧٥٩. قَلَمَّا نَجُّكُمْ مِنَ الْغَرْقِ وَأَوْصَلَكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ اَعْوَضْتُمْ عَنِ التَّوْحِيْدِ وَكَانَ الْإِنسَانُ كَفُورًا جُحُودًا لِلنِّعَمِ.

ن بَعْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبُرِّ أَيْ يَعْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبُرِّ أَيْ ٱلْارَضْ كَفَارُونَ أَوْ يُرْسَلُ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا أَيْ يَرْمِينِكُمْ بِالْحَصَبَاءِ كَفَوْم لُوْطٍ لَنُّمْ لَا تَجِدُوا لَكُمْ وَكِيْلاً حَافِظاً مِنْهُ.

এবং তাদের ধনে অর্থাৎ হারতম সম্পর্কে হেমন- সুদ, অপহরণ ইত্যাদিতে এবং ব্যভিচারজাত সন্তানসন্ততিতে শ্রিক হয়ে যাও ও তাদেরকে প্রতিশ্রুতি দাও যে পুনরুখানও হবে না কোনোরূপ প্রতিফলেরও সম্মুখীন হতে হবে না। শয়তান তাদেরকে এভাবে যে প্রতিশ্রুতি দেয় তা তো মাত্র ছলনা। নিকল। أَنْغُنْزُ । এ স্থানে অর্থ প্রতারণা কর। াই এ স্থানে মুর্ম চিৎকার করে ডাক। کُلُّ अश्वारताशी कि अमाटिक ।

৬৫. আমার মু'মিন বান্দাদের উপর তোমার কোনো ক্ষমত শক্তি ও দাপট চলবে না। কর্ম বিধায়ক হিসাবে তোমার চক্রান্ত থেকে রক্ষাকারী হিসেবে তোমার প্রতিপালকই যথেষ্ট i

<u>সমুদ্রে</u> জলযান নৌকাসমূহ পরিচালিত করেন। যাতে তোমরা বারসা-বাণিজোর মাধ্যমে তাঁর আলাহ তা'আলার অনগ্রহ সন্ধান করতে পার তা তোমাদের বাধ্যগত করে দেওয়ায় নিক্তয় তিনি তোমাদের প্রতি প্রম দয়ালু ৷ 🛫 - প্রবাহিত করেন, পরিচালিত করেন। সমুদ্রে যখন তোমাদেরকে বিপদ অর্থাৎ নিমজ্জনের ভয় স্পর্ল করে তখন হারিয়ে যায় অর্থাৎ তোমাদের মিনা থেকে সরিয়ে যায় তিনি অর্থাৎ আল্লাহ তা আলা ব্যতীত যাদেরকে তোমরা আহ্বান কর অর্থাৎ ইলাহ হিসেবে উপাসনা কর তারা ৷ এ সময় আর এদের তোমরা আহ্বান কর না। এ বিপদে নিপতিত হয়ে কেবল আলাহকেই তখন তোমরা ডাক। তিনি বাতীত আর কেউ তা বিদরিত করার নেই ।

উদ্ধার করেন এবং পৌছিয়ে দেন স্থলে তখন তোমরা তাওহীদ থেকে মখ ফিরিয়ে নাও। মানষ অতিশয় অকতজ্ঞ। الله कष्ट বিপদ। الله - অতিশয় নিয়ামত অস্থীকাবকাবী।

তোমাদেরকেও তিনি মাটিতে ভূগর্ভে দাবিয়ে দেবেন না ব লত সম্প্রদায়ের মতো তোমাদের উপর কছর নিক্ষেপ করবেন নাঃ তোমাদেরকে কল্কর ছড়ে মারবেন নাঃ তখন তোমরা তোমাদের কোনো কর্মবিধায়ক অর্থাৎ তা থেকে রক্ষাকারী পাবে না।

مَرَّرَةً الخَرْي فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ الرِّيْحِ أَيْ رِبْحًا شَدِيْدَةً لَا تَـمُرُّ بِشَيْرٍ إِلَّا قَصَفَتُهُ فَتَكْسرُ فُلْكَكُمْ فَيُغْرِقُكُمْ بِمَا كَفَرْتُمْ بِكُفُركُمْ ثُمَّ لاَ تَجِدُوا لَكُمْ عَلَيْنا بِهِ تَبِيْعًا نَصِيرًا أَوْ تَابِعًا يُطَالِبُنَا بِمَا فَعَلْناً بِكُمَّ.

٧. وَلَقَدْ كُرَّمْنَا فَضَّلْنَا بَنِيَّ ادْمَ بِالْعِلْمِ وَالنَّطْق وَاعْتدالِ الْخَلْق وَغَيْر ذٰلِكَ وَمِنْهُ طُهَارَتُهُمْ بِعَدْ الْمَوْتِ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلبَرّ عَسَلَى السَّدُوَابِّ وَالسِّبَحْرِ عَسَلَى السَّسُفُينِ وَرَزَقَنْنُهُمْ مِنَ التَّطَيِّبَاتِ وَفَضَّلْنُهُمْ عَلَيٰ كَثِيبُ مِّمَّنْ خَلَقْنَا كَالْبَهَاثِم وَالْوُحُوش تَقْضِيلًا فَمَنْ بِمَعْتُىٰ مَا أَوْ عَلَىٰ بِابِهَا وتَشْمُلُ الْمَكَاثِكَةَ وَالْمُرَادُ تَفْضِيلُ البعنس وَلا يَلْزَمُ تَفْضيلُ أَفْرَادِه إِذْهُمْ اَفَضَلُ مِنَ الْبَشَرِ غَيْرَ أَلْاَنْبِيَاءٍ.

ما والمناع المناع المن তোমাদের বিরুদ্ধে প্রচণ্ড ঝটিকা পাঠাবেন না অনন্তর তা তোমাদের নৌযানসমূহ চূর্ণবিচূর্ণ করে দেবে। অনন্তর তোমাদের কুফরি করার দরুন তোমাদেরকে তিনি নিমজ্জিত করবেন নাঃ তখন তোমরা এ বিষয়ে আমার বিরুদ্ধে কোনো সাহায্যকারী পাবে না। বা এর অর্থ হলো তোমাদের পরবর্তী এমন কেউ থাকবে না যে তোমাদের সাথে আমার আচরণ সম্পর্কে আমাকে نَاصِفًا مِنْ ا आदिकवात تَارَةً أُخْرى ! किंकिक চाইতে পারে ! الرُّبْع কুজ্ঝটিকা যার উপর দিয়ে প্রবাহিত হঁয় তাই مَا अहात وَ بِمَا كُفَرْنُهُ " ( क्लिहरू শন্টি কুঁবা ক্রিয়ার উৎস অর্থব্যঞ্জক। কুঁকু অর্থ সাহায্যকারী অনসরণকারী।

৭০. নিশ্চয় আমি আদম-সন্তানকে সম্মানিত করেছি অর্থাৎ জ্ঞান, ভাষা, সামঞ্জস্যপূর্ণ গঠন ইত্যাদির মাধ্যমে বিশেষ মর্যাদা দিয়েছি। মৃত্যুর পর তাদের [মু'মিনদের লাশ] পবিত্র হওয়ার বিধানও এর অন্যতম, স্থলে বহনকারীপ্রাণীর মাধ্যমে ও সমুদ্রে জলযানসমূহের মাধ্যমে আমি তাদের চলাচলের বাহনের ব্যবস্থা করেছি: তাদেরকে পবিত্র জীবনোপকরণ প্রদান করেছি এবং আমি যে সমস্ত বস্তু সৃষ্টি করেছি সে সমস্তের অনেক কিছুর উপর যেমন– পশু, কীটপতঙ্গ ইত্যাদির উপর নিশ্চিত শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি। ফেরেশতাগণের উপরও এ শ্রেষ্ঠতু বিদ্যমান। এ স্থানে শ্রেষ্ঠতু বলতে জাতিগত শ্রেষ্ঠতু বুঝানো হয়েছে। সুতরাং এতে প্রত্যেক সদস্যের শ্রেষ্ঠ হওয়া বুঝায় না ৷ ফেরেশতাগণ নবীগণ ব্যতীত অন্যান্য সাধারণ মানুষের তুলনায় শ্রেষ্ঠ। 🛴 করে বা এর নিজস্ব مَنْ সাক্ষি - غَلَقْنَا অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে।

#### তাহকীক ও তারকীব

إِسْنَادْ वत - فَاعِلْ مُخَاطَبْ नय । तत إِستم ता इसारह, बिंग हरासहा وَطَابُ قَا كَانْ अठ - أَرَابُتَكَ : قَوْلُهُ أَخْبُرْنِنَي े الَّذِي كُرَّمْتُ वत अथम मारुखन जात مَعَلَّ إِغْرَابٌ रख़रह । कारज़रे এत कारना بَاكِيْد वत अर्थ कारज़रे فاكِيِّد হলো ৯ এর সিফত, আর নির্টান্টে এর দিতীয় মাফউল উহা রয়েছে। আর তা হলো নির্টান্টিন নির্টান্টিন এই উহোর উপর www.eelm.weebly.com সিফত দালালত করতেছে।

-এর তাফসীর تُشَيِّلُتُ বারা কেন করা হলো৷ كَرَّمْتَ : শ্রশ্ন : قَنْوُلُـهُ فَضَّلْتَ

- अंद (अलाव عُلِيُ इरा मा) उड़त (अलाव عُلِيُ इरा मा)

أَحْسِ - 'अर्थ' अर्थ' : कर्षा : कर्षा कर्जा के النَّمْشِيُّ क्षांत न्य गा وَمَانِ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَانِيَ الْمُورِ - 'अर्थ' وَمَانِكُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْمُنْ

َ عَرْبِينَ कि करात مُرِّ عَرْبِينَ । এ বৃদ্ধিকরণ দ্বারা সেই প্রশ্নের জবাব দেওয়া হয়েছে যে, مُوْلَمُ أَنْتُتَ وَهُمَّ مُوْلِدُ مُوْلِكُمْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل مُوْلِدُ مُنْكُلُونَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো, মূলে ছিল- مُخَاطِّب وَمَالِثُ رَجَرًا مُعَ اللهِ وَاللهِ وَمَاللهِ وَمَا اللهِ ال

এই কুমি ঘাৰড়ে ছাও, হতবুকি। এই এই নিগাই। অর' কুমি ঘাৰড়ে ছাও, হতবুকি। أَمْر অহে اسْتِغْمَالُ এটা বাবে : قَنُولُـهُ اِسْتُغُوزُدُ সময় মাও।

وَاحِدُ عَمْدَ مُصَّارِعُ بَائُرُنْ تَاكِيدُ تُغَيِّلُهُ अपनि दार أَنْتِينَانُ - هَا وَافْتِمَانُ عَبَائُونُ ت - مُصَّارِعُ بَائُرُنْ تَاكِيدُ تُغَيِّلُهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللهِ المُتَالِّةِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ - مُعَالِمُ مُعَالِمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مُعَالِمًا ال

धाता (कन कता रुला? أَوْصُلُكُمْ विकार : فَعَاكُمْ अता : فَعَاكُمْ के के के के विकार के विकार

ें के दें हैं के उपलि हें निक्क नाराह (ए, مُثَارِّعُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَالِمُ عَلَيْكُ إِلَّهُ عَالَمُ عَالِمُ عَالِمُ وَاللّهِ عَلَيْكُ وَعَلَيْهِ عَلَيْكُ فِي عَالِمُ عَاللّهِ عَلَيْكُ وَعَلَّمُ عَالِمُ

এবং أَعْتَدَالُ الْخَلْقِ : এবং أَعْتَدَالُ الْخَلْقِ : এবং أَعْتَدَالُ الْخَلْقِ মাথা নিচু করে আহার গ্রহণ করে কিছু মানুষ মাথা নিচু করার পরিবর্তে আহারকে মুধের দিকে উন্তোলন করে থাকে।

। এই বৃদ্ধিকরণ একটি প্রশ্নের জবাবে হয়েছে । قَوْلُهُ ٱلْمُرَا وُتَفَضِيْلُ الْجِنْسِ

প্রস্ন, আমরা এটা মানি না হে, সকল আদম সন্তান সকল ফেরেশতা অপেক্ষা উত্তমঃ

উত্তর, এখানে بَيْسُ أَدُم - এন উদর শ্রেষ্ঠ বুঝানো উদ্দেশ্য, অর্থাৎ বিশেষ ফেরেশতাগণ সাধারণ মানুর থেকে উত্তয়। বিশেষ মানুর যোমন নবীগণ তালের থেকে উত্তয় নয়।

বি. দ্র. যদি عَلَىٰ كَعَبُر শব্দটির প্রতি বিশেষভাবে গবেষণা করা হয় তবে উল্লিখিত প্রশ্নটিই উত্থাপিত হয় ना :

#### প্রাসঙ্গিক আন্দোচনা

### : قَوْلُهُ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ اسْجُدُوا لِأَنَمُ البخ

পূৰ্ববৰ্তী আন্বাতের সাথে সম্পৰ্ক: পূৰ্ববৰ্তী আয়াতসমূহে কান্ধেবদের দৌরাছ্য, নাধ্যরমানি, বিশ্বনৰী 🊃 এর বিরোধিতা ও শক্রতার উল্লেখ ছিল। আর এ আয়াত থেকে হয়রত আদম (আ.) এবং ইবলিস শয়তানের ঘটনা বর্ণিত হয়েছে। এর উদ্দেশ্য হলো তোমাদের পূরাতন দুশমন তাই তোমরা তার দ্বারা প্রভাবিত হয়ো না এবং তোমাদের নিকট আমার প্রেবিত নবীর বিরোধিতা করো না। শয়তানের কান্ধই হলো মানুহের মনে সন্দেহের উদ্রেক করা, মানুহকে পঞ্চন্তর করা।

–(মা'আরিফুল কুরআন কৃত আল্লামা কাছলবী (র.) খ. ৪, পৃ. ৩৩৬)

এতহাতীত আলোচ্য ঘটনা দ্বারা এই সত্য প্রকাশ করা হয়েছে যে, আল্লাহ পাকের বিধি-নিষেধ অবনত মন্তকে মেনে নেওয়া হলো ফেরেশতাদের বৈশিষ্টা। পক্ষান্তরে আল্লাহ পাকের বিধি-নিষেধ অমান্য করা হলো শয়তানের কাজ। এই সত্যের প্রতি ইক্ষিত করার লক্ষ্যেই হয়রত আদম (আ.) ও ইবলিস শয়তানের ঘটনা পবিত্র কুরআনে বর্ণিত হয়েছে।

আর সেই সময়কে শ্বরণ কর, যখন আমি ফেরেশতাদেরকে বলেছি আদমকে সেজদা কর তখন সঙ্গে সঙ্গে ইবলিস ব্যতীত সকলে সেজদা করেছে। ইবলিস বলল, আমি কি এমন ব্যক্তিকে সেজদা করব, যাকে আপনি মাটি দিয়ে তৈরি করেছেন। ইবলিস সেজদা করতে অধীকার করেছে এবং অহংকার করেছে।

মানব সৃষ্টির ইতিকথা : আল্লামা বণভী (র.) লিখেছেন, সাইদ ইবনে যুবায়ের হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। হযরত আদুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, আল্লাহ পাক হযরত আদুল্ল। আন্তানে এভাবে সৃষ্টি করেছেন যে, জমিন থেকে এক মুঠো মাটি নিয়েছেন মিষ্টি এবং লবণাক্ত উভয় প্রকার, তা দ্বারা আদমের দেহ তৈরি করেছেন। যাকে মিষ্টি মাটি দ্বারা সৃষ্টি করেছেন সে ভাগ্যবান হয়েছে, এমনকি তার পিতামাতা কাফের হলেও। পক্ষান্তরে যাকে লবণাক্ত মাটি দিয়ে সৃষ্টি করা হয়েছে সে হয়েছে ভাগ্যহত, এমনকি নবীর সন্তান হলেও।

আহমদ, তিরমিয়ী, আবৃ দাউদ, বায়হাকী এবং হাকেম হযরত আবৃ মূসা আশ'আরী (রা.)-এর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, রাসূলুক্তাই ইরশাদ করেছেন- আল্লাহ পাক সমগ্র পৃথিবী থেকে এক মুঠো মাটি নিয়েছেন, তা থেকে আদমকে সৃষ্টি করেছেন। তাই আদমের সন্তানগণ ঐ মাটি মোতাবেকই হয়েছে। বর্ণের দিক থেকে লাল, সাদা, কাল অথবা মাঝারী ধরনের। এমনিভাবে মেজাজের দিক থেকে বিনমু, কঠার, মন্দ এবং উত্তম। -(তাফনীরে মাঘহারী, ব. ৭, পৃ. ১৪; তাফনীরে তাবারী, ব. ১৫, পৃ. ৮০)

ত্র কর্মান করেছে। আর এই উদ্দেশ্যে আল্লাহ পাকের মহান দরবারে কেয়ামত পর্যন্ত তাকে অবকাশ প্রদানের অধিক মর্যাদা দিয়েছেন।" অভিশপ্ত শয়তান দরবারে এলাহীতে মানুষের সাথে তার শক্রুতার কথা প্রকাশ করেছে। আদম সন্তানের প্রতি তার যে বিদ্বেষ রয়েছে তা প্রকাশ করতে এতটুকু দিধা বোধ করেনি। তধু তাই নয়, বরং মানব জাতির সর্বনাশ সাধনের সংকল্পের কথাও সে বলেছে। আর এই উদ্দেশ্যে আল্লাহ পাকের মহান দরবারে কেয়ামত পর্যন্ত তাকে অবকাশ প্রদানের আবেদন পেশ করেছে।

শব্দের অর্থ- কোনো বন্ধুর মূলোৎপাটন করা, ধ্বংস করা অথবা সম্পূর্ণরূপে বশীভূত করা ।

শব্দের আসল অর্থ- বিচ্ছিন্ন করা । এখানে সত্য থেকে বিচ্ছিন্ন করা বুঝানো হয়েছে ।

শব্দের অর্থ আওয়াজ। শ্রতানের আওয়াজ কিঃ এ সম্পর্কে ইবনে আব্বাস (রা.) বলেন, গান, বাদ্যযন্ত্র ও বং-তামাশার আওয়াজই শয়তানের আওয়াজ। এর মাধ্যমে সে মানুষকে সত্য থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেয়। এ থেকে জানা গেল যে, বাদ্যযন্ত্র ও গানবাজনা হারাম। —[কুরতুরী]

ইবলীস হযরত আদমকে সিজদা না করার সময় দৃটি কথা বলেছিল। প্রথম কথা. আদম মাটি দারা সৃজিত হয়েছে এবং আমি অগ্নি দ্বারা সৃজিত। আপনি মাটিকে অগ্নির উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করলেন কেন? এ প্রশ্নুটি আল্লাহর আদেশের বিপরীতে, নির্দেশের রহস্য জানার সাথে সম্পর্কযুক্ত ছিল। কোনো আদিষ্ট ব্যক্তির এরূপ প্রশ্ন করার অধিকার নেই। আল্লাহর পক্ষ থেকে আদিষ্ট ব্যক্তির যে রহস্য অনুসন্ধানের অধিকার নেই, এ কথা বলাই বাহুল্য। কারণ দুনিয়াতে স্বয়ং মানুষ তার চাকরকে এ অধিকার দেয় না যে, সে তার চাকরকে কোনো কাজ করতে বলবে এবং চাকর সেই কাজটি করার পরিবর্তে প্রভুকে প্রশ্ন করবে যে, এর রহস্য কিঃ তাই ইবলীসের এই প্রশ্নটিকে উত্তরের অযোগ্য সাব্যক্ত করে আয়াতে তার উত্তর দেওয়া হয়নি। এছাড়া বাহ্যিক উত্তর এটাই যে, এক বস্তুকে অন্য বস্তুর উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করবেন, তখন তাই শ্রেষ্ঠ হয়ে যারে। 
WWW.eelm.weelly.com

ইবলীনের বিতীয় কথা ছিল এই যে, যদি আমাকে কিয়ামত পর্যন্ত জীবন দান করা হয়, তবে আমি আদ্যাহে গোটা বংশবহেকে অবশ্য তাদের কয়েককান ছাড়া পথডাই করে ছাড়ৰ। আয়াহেত আহ্বাহ তাআলা এর উত্তরে বলেছেল— আমাক বাটি বালন গোটা বালাই বাব কাৰে কোনো ক্ষমতা চাই করে হাড়ৰ। আয়াহেত আহ্বাহ তাআলা এর উত্তরে বলেছেল— আমাক বাটি বালন গোটা, বালাই বাব কাৰে কোনো কারে কোনো ক্ষমতা চাই বাব, যা তোর জন্য নির্ধাহিত, অর্থাৎ জাহায়াহের আছারে বাগেলে কারে কে বালাই বাবে, যা তোর জন্য নির্ধাহিত, অর্থাৎ জাহায়াহের আছারে বাগেলে কারে বাহে বাবে, আয়াতের বাহিনিত বাহিনিত কার্যনিত্র করা ইন্তেই বাবে, যা আয়াতের বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত করা বাহিনিত বাহিনিত করা বাবে বাহিনিত করা বাবে বাহিনিত বাহিনিত করা বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত করা পুর্বাহিক করা বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত করা পুর্বাহিক বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত করা বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত বাহিনিত করা বাহিনিত করা বাহিনিত বাহিনিত করা বাহিনিত করা বাহিনিত করা বাহিনিত বাহিনিত করা বিবাহিক করা করা করা বাহিনিত করা বাহি

হার এই প্রান্ত কর্মান এই প্রান্ত কর্মান এই বিশ্বনার অর্থ, হয়রত হৈলে আর্কাস (বা.)-এর মতে এই যে, ধনসম্পদকে অবৈধ হারাম পছাও উপার্জন করা অথবা হারাম কাতে বাই করাই হক্ষে ধনসম্পদে শয়তানের শরিকানা। সন্তানসন্ততির মধ্যে শয়তানের শরিকানা করেকভাবে হতে পারে। সভান অবৈধ ও জারত হলে, সন্তানের মুশরিকসুলত নাম রাখা হলে তাদের লাননপালনে অবৈধ পছার উপার্জন করলে। —(তাফসীরে কুরন্থনী)

অধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর আদম-সন্তানের শ্রেষ্ঠত্ব কেন? সর্বদেষ আয়াতে অধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর আদম সন্তাননের শ্রেষ্ঠত্ব উল্লিখিত হয়েছে। এ ব্যাপারে দৃটি বিষয় প্রণিধানযোগ্য। এক, এই শ্রেষ্ঠত্ব কি গুণার্বলি ও কি কারণের উপর নির্ভরশীলঃ দুই, অধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর শ্রেষ্ঠত্ব প্রদানের কথা বলে কি বুঝানো হয়েছে?

প্রথম প্রপ্রের উত্তর এই যে, আল্লাহ তা'আলা আদম সন্তানকে বিভিন্ন দিব দিয়ে এমন সব বৈশিষ্ট্য দান করেছেন, যেগুলো অন্যান্য সৃষ্টজীবের মধ্যে নেই। উদাহরণত সুশ্রী চেহারা, সুষম পেহ, সুষম প্রকৃতি এবং অঙ্গসৌষ্ঠব। এগুলো মানুষকে দান করা হয়েছে-যা অন্য কোন জীবের মধ্যে নেই। এ ছাড়া বৃদ্ধি ও চেতনায় মানুষকে বিশেষ স্বাতক্ত্য দান করা হয়েছে। এর সাহায্যে সে সম্ম উর্ধ্বজণও ও অধ্যক্তগতকে নিজের কাজে নিয়োজিত করতে পারে। আল্লাহ তা'আলা তাকে বিভিন্ন সৃষ্টবন্তুর সংমিশ্রণে বিভিন্ন নিদ্ধান্ত্রা প্রস্তুত করার পাঁকি দিয়েছেন, সেগুলো তার বসবাস, চলাক্তেরা, আহার্য ও পোশাক-পরিক্ষদে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে।

বাকশক্তি ও পারম্পরিক ব্যোঝাপড়ার যে নৈপুণ্য মানুষ লাভ করেছে, তা অন্য কোনো প্রাণীর মধ্যে নেই । ইন্সিতের মাধ্যমে মনের কথা অন্যকে বলে দেওয়া, দেখা ও চিঠির মাধ্যমে গোপন ভেদ অন্যক্তন পর্যন্ত গৌছানো— এগুলো সব মানুষেরই বাজরা। কোনো জোনো আদিম বলেন, হাতের অঙ্গুলি দ্বারা আহার করাও মানুষেরই বিশেষ গুণ । মানুষ বাতীত সব জন্তু মুখে আহার্য গ্রহণ করে । বিভিন্ন জিনিসের সংমিশুণে খাদ্যবন্ধকে সুখানু করাও মানুষেরই কাজ। অন্যান্য সব প্রাণী একক বন্ধু আহার করে । কেউ কাচা মাংস, কেউ মাছ এবং কেউ ফল আহার করে । মানুষ্ট কেবন সংমিশুত খাদ্য প্রস্তুত করে । বিবেক-বৃদ্ধি ও চেতনা মানুষের সর্বপ্রধান শ্রেষ্ঠত্ব। এর মাধ্যমে সে স্বীয় সৃষ্টিকর্তা ও প্রতুর পরিকায় এবং তার পছন্দ ও অপছন্দ কেনে পছন্দের অনুগমন করে এবং অপছন্দ থেকে বিরত থাকে । বিবেক-বৃদ্ধি ও চেতনার দিকে দিয়ে সৃষ্টজীবকে এভাবে ভাগ করা যার যে, সাধারণ জীবজন্তুর মধ্যে কামভাব ও কামনা-বাসনা আছে, কিছু বৃদ্ধি ও চেতনা আছে এবং কামভাব ও কামনা-বাসনা আছে, কিছু বৃদ্ধি ও চেতনা আছে এবং কামভাব ও কামনা-বাসনাও আছে । এ কারণেই নের বৃদ্ধি ও চেতনার মানুষ্টের মধ্যে কামভাব ও বাসনাতে পরাভ্যত বাসনাতে পরাভ্যত করে দেয় এবং আছাহ তা আলার অপছন্দনীর বিষয়াদি থেকে নিজকে বাঁচিয়ে রাখে। যাবে তার বান কেরেশতার চাইতেও উর্ধে উন্নীত হয় ।

ছিতীয় প্রশ্ন আদম-সন্তানকে অনেক সৃষ্টজীবের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করার অর্থ কিঃ এ ব্যাপারে কারো দ্বিমত পোষণ করার অবকাশ নেই যে, সময় উর্ম্ব ও অধঃজগতের সৃষ্টজীব এবং সমস্ত জীবজত্বর চাইতেও আদম-সন্তানের শ্রেষ্ঠত্ব সবার কাছে স্বীকৃত। এখন ওধু ফেরেশতাদের ব্যাপারে প্রশ্ন থেকে থাছে যে, মানুষ ও ফেরেশতাদের মধ্যে কে শ্রেষ্ঠং এ ব্যাপারে সুচিন্তিত কথা এই যে, মানুষর মধ্যে থাঁরা সাধারণ ঈমানদার ও সৎকর্মী; যেমন আওলিয়া-দরবেশ, তারা সাধারণত ফেরেশতাদের চাইতে শ্রেষ্ঠ। কিন্তু বিশেষ শ্রেণির ফেরেশতা; যেমন জিবরাঈল প্রমুখ, তারা সাধারণ সংকর্মী মু'মিনদের চাইতে শ্রেষ্ঠ। বিশেষ শ্রেণির মু'মিন, যেমন পয়গাহর শ্রেণি, তারা বিশেষ শ্রেণির ফেরেশতাদের চাইতেও শ্রেষ্ঠ। এখন রইল কাফের ও পাপিষ্ঠ মানুষের কথা। বলা বাহুল্য এরা ফেরেশতাদের চাইতে উত্তম হওয়া তো দুরের কথা, আসল লক্ষ্য সাফল্য ও যুক্তির দিক দিয়ে জন্থ-জানোয়ারের চাইতেও অধ্য। এদের সম্পর্কে কুরুআনের ফয়সালা এই— দিন্দি ক্রিট্রেডও পথমাও এরা চতুম্পদ জন্তুদের ন্যায়; বরং তাদের চাইতেও পথমাও। –িতাফসীরে মাযহারী]

্র ভাবের পাক সৃষ্টির সেরা মানব জাতির সম্মান ও উক্ত মর্থাদার কথা ঘোষণা করেছেন। মানুষকে আল্লাহ পাক অগণিত নিয়ামত দান করেছেন। যোনুষকে আল্লাহ পাক অগণিত নিয়ামত দান করেছেন। যেমন মানুষের আকার-আকৃতি, মানুষের বাক-শক্তি, বিচার-বৃদ্ধি, বোধ-শক্তি, লেখার শক্তি, ইপ্লিতে বৃঝাবার শক্তি, সমগ্র সৃষ্টি জগতের উপর কর্তৃত্ব, বিভিন্ন রকম শিল্প এবং পেশা কৌশল প্রদান করেছেন। তিনি মানুষকে পৃথিবীর সমস্ত বস্তুর সঙ্গে মহাকাশের কিছুর যোগসূত্র স্থাপনের তৌফিক দান করেছেন যেন মানুষ বিভিন্ন ভাবে উপকৃত হতে পারে এবং রিজিকের উপকরণ সমূহ অর্জিত হতে পারে। তিনি মানুষকে জীবজন্তুদের থেকে পৃথক এক বিশেষ ব্যবস্থা দিয়েছেন যে মানুষ হাত ঘারা ধরে কছন্দে খাদ্য গ্রহণ করতে পারে এবং মানুষকে তিনি মহক্বত, শ্লেহ-মমতা, শ্রদ্ধা-ভক্তি, প্রীতি-ভালোবাসা ইত্যাদি ওপে ওপান্থিত করেছেন যেন সে আল্লাহ পাকের মারেফাত লাভ করে, তার নৈকট্য লাভে ধন্য হতে পারে। হাকেম এবং দায়লামী হযরত জাবের ইবনে আপুলাহর সূত্রে বর্ণনা করেছেন, রাসূল

মানুষের দৈহিক ও আধ্যাত্মিক মর্যাদা : এখানে একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য যে, আল্লাহ পাক মানব জাতিকে যে সম্মান এবং মর্যাদা দান করেছেন তা দু'প্রকার একটি দৈহিক আরেকটি আধ্যাত্মিক বা রহানী ৷ দৈহিক সম্মান এবং বৈশিষ্ট্য সকল মানুষই পেয়ে থাকে মুমিন হোক বা কাফের ৷ দৈহিক মর্যাদা এই যে–

- ১. আল্লাহ পাক স্বয়ং তার মালমসলা তৈরি করেছেন এবং স্বীয় কুদরতি হাতে তাকে বানিয়েছেন।
- ২. আল্লাহ পাক মানুষকে সমগ্র সৃষ্টি জগতের মধ্যে সর্বাধিক সুন্দর করে সৃষ্টি করেছেন।
- শানুষের প্রত্যেকটি অঙ্গপ্রত্যঙ্গকে সঠিক ওজন মোতাবেক বানিয়েছেন।
- 8. ধরা এবং খাওয়ার জন্য আঙ্গুল দিয়েছেন।
- ৫. চলার জন্য পা দান করেছেন :
- ৬. পুরুষদেরকে দাড়ি এবং মেয়েদেরকে চুল দিয়ে তাদের সৌন্দর্য বর্ধন করেছেন।
- ৭. বৃদ্ধি-বিবেচনা দান করেছেন।
- ১. বাকশক্তি দান করেছেন।
- ৯, কলম দ্বারা লিখতে শিখিয়েছেন।
- ১০. জীবিকা উপার্জনের পথ নির্দেশ করেছেন।
- ১১. नव-नव व्यविकारतत পञ्चा निष्का निष्का/निष्का/www.eelm.weebly.com

আধ্যাত্মিক বা কহানী মর্যাদা : মানুষের দ্বিতীয় প্রকার মর্যাদা হলো কহানী। আর এ মর্যাদাও দু-ভাগে বিভক্ত। একটি হলো সাধারণ। আরেকটি হলো বিশেষ। সাধারণ মর্যাদা মনিন এবং কাঞ্চের উভয়েই লাভ করে।

- ১. জহানী মর্যাদা হলো এই যে, আল্লাহ পাক মৃত্তিকা দ্বারা তৈরি মানবদেহে একটি জহ ফুঁকে দিয়েছেন, ফলে নে জীবন্ত হয়েছে।
- ২. এরপর আদম সন্তানদেরকে আল্লাহ পাক হ্যরত আদম (আ.)-এর পৃষ্ঠদেশ থেকে বের করেছেন এবং সমগ্র মানব জাতিকে বিশ্ব নির্দাদের প্রতিপালক নই?। বাক্য দ্বারা সম্বোধন করেছেন। আল্লাহ পাকের সম্বোধন লাভ করা নিঃসন্দেহের বিশেষ মর্যাদা। আল্লাহ পাকের এই কথার জবাবে মুমিন ও কাফের সকলে র্ট্রা বলে জবাব দেয় অর্থাৎ আল্লাহ পাক সকলের নিকট থেকে তাঁকে পালনকর্তা হিসাবে যেনে নেওয়াব অন্ধীকার এচণ করেন।
- ৩. সমগ্র মানব জাতিকে স্বভাব ধর্মের উপর সৃষ্টি করা হয়।
- ৪. এরপর কৃত অঙ্গীকার স্বরণ করিয়ে দেওয়ার জন্যে পৃথিবীতে রাস্ল প্রেরণ করেন যুগে যুগে এবং আদমানি গ্রন্থসমূহ অবতীর্থ করেন। এর ঘারা একথা জানিয়ে দেওয়া হয় য়ে, য়ি তোমরা স্বভাব ধর্ম ইসলামের উপর কায়েম থাক এবং আল্লাহ পাকের সাথে কৃত অঙ্গীকার রক্ষা কর, তবে কেয়ামতের পর তোমাদের আদি পিতা হয়রত আদম (আ.)-এর সঙ্গে জাল্লাতে চির্কানি বাস করবে। পক্ষান্তরে য়ি কৃত অঙ্গীকার তঙ্গ কর এবং তোমাদের আদি পিতা হয়রত আদম (আ.)-এর শক্র ইবলিসের অনুসারী হও, তবে ইবলিসের সঙ্গে তোমাদেরকে দোজবে থাকতে হবে।

১١ ٩٥. चत्र कत সেই দিনকে যেদিন আমি প্রত্যেক بِنَبِيتِهِمْ فَيُعَالُ بَا أُمَّةَ فُلَانِ أَوْ بِكِتَاب أعْمَالِهِمْ فَيُقَالُ يَاصَاحِبَ الْخَيْرِ وَيَا صَاحِبُ الشُّرِّ وَهُو يَوْمُ الْقِيَامَة فَمُنْ أُوتِي مِنْهُمْ كِلْتَبَهُ بِبَصِيْنِهِ وَهُمُ السُّعَدَاءُ أُولُوا الْبَصَائِر فِي الدُّنْيَا فَأُولِئِكَ يَغُرُونَ كِتَبَهُمْ وَلاَ يُظْلَمُونَ يُنْقَصُونَ مِنْ أَعْمَالِهِمْ فَيْتِيلًا قَذْرَ قِشْرَةِ النَّوَاةِ

الْحَيَّقِ فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ أَعْمَى عَنْ طَرِيْق النَّجَاةِ وَقِراءَةِ الْكِتَابِ وَأَضَلُّ سَبِيلًا أَبْعَدُ طُرِيْقًا عَنْهُ.

وَادِينِهِمْ وَالْحَسُّوا عَلَيْهِ وَإِنْ مُخُفُّفُةً كَادُواً قَـارَبُوْا لَـيُـفَّ لِيَّنُوْنَكَ يَسْتَنَزِلُوْنَكَ عَـن الَّـذِيُّ أَوْحَيْنُا إلَيْكَ لِتَفْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُ دَ وَإِذَّا لَوْ فَعَلْتَ ذٰلِكَ لَّاتُّخَذُونَكَ خَلِيلًا .

٧٤. وَلُولًا أَنْ ثَبَّتَنْكَ عَلَى الْحَقِّ بِالْعِصْمَةِ لُقَدْ كِدُكُ قَارَبْتَ تَرْكُنُ تَمِيْلُ اِلْيُهِمْ شَيْئًا ُركُونًا قَلِيلًا لِشِّدةِ إِحْتِيَالِهِمْ وَالنَّحَاجِهِمْ وَكُونًا قَلِيلًا لِشِّدةِ إِحْتِيَالِهِمْ وَالنَّحَاجِهِمْ وَهُوَ صَرِيْحُ فِي أَنَّهُ لَمْ يَرْكُن وَلَاقارَبَ.

সম্প্রদায়কে তাদের নেতাসহ আহ্বান করব নবীগণের নাম উল্লেখ করে আহ্বান করব, যেমন বলা হবে, হে অমক নবীর উন্মত বা এর অর্থ হলো, তাদের আমলনামা উল্লেখ করে ডাকব, যেমন, বলা হবে, হে সং আমলের অধিকারী বা হে অসং আমলের অধিকারী। আর এই ঘটনা ঘটবে কিয়ামতের দিন। এদের মধ্যে যাদের দক্ষিণ হস্তে তাদের আমল নামা দেওয়া হবে অর্থাৎ যারা সৌভাগ্যবান এবং দুনিয়াতে ছিল অন্তর্দৃষ্টি সম্পন্ন তারা তাদের আমলনামা পাঠ করবে এবং তাদের উপর সামান্য পরিমাণও জলম করা হবে না অর্থাৎ তাদের আমলনামা থেকে কিছ হাস করা হবে না । তিন্দুর অর্থাৎ থর্জুর বীচির উপরস্থ হালকা বাকল পরিমাণও

থকে <u>অম</u> والدُّنْيَا اَعْمَى عَن الْكُنْيَا اَعْمَى عَن اللهُونِيَّا الْعُمْمِي عَن الْعُمْمِي عَن الْعُمْمِي عَن <u>পরলোকেও সে</u> মুক্তির পথ ও আমলনামা পাঠ হতে হবে অন্ধ এবং অধিকতর পথভ্রষ্ট তা হতে অধিকতর দূরবর্তী পথে সে বিদ্যুমান।

- طा निकिए । शाखा लाकिशं तातृत . وَنَسْزُلُ فِي ثُنَقِينُ فِي وَقَدْ سَالُوهُ أَنْ يَحْرُمُ ﴿ كَانَ يَحْرُمُ করেছিল এবং এই বিষয়ে তারা খুবই পীডাপীড়ি করেছিল। তাদের সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা নাজিল করেন। আমি তোমার প্রতি যা প্রত্যাদেশ করেছি তা থেকে তারা প্রায় তোমার পদঙ্খলন ঘটিয়ে ফেলেছিল যাতে তুমি আমার সম্বন্ধে কিছু মিথ্যা উদ্ভাবন কর। তখন অর্থাৎ ভূমি তা করলে তারা অবশ্যই তোমাকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করত। أَنْ اللّهِ اللّهِ مَخْلُفُهُ वो नपूक्छ। - كَادُواً - निक्छ ছিল। كَادُواً - यে তারা তোমার পদঙ্খলন ঘটিয়ে ফেলবে।

৭৪. আমি তোমাকে ইঙ্ছামতো বা নিষ্পাপ করে সৃষ্টি করার মাধামে সতোর উপর অবিচলিত না রাখলে তাদের পীড়াপীড়ি এবং প্রতারণায় তুমি তাদের প্রতি প্রায় কিছুটা ঝুঁকে পড়তে ৷ বক্তব্যটি সুস্পষ্টভাবে এই কথা ব্যক্ত করছে যে, রাসূল 🎫 তাদের প্রতি ঝুঁকেও যান নি বা তার নিকটবর্তীও হননি ৷ كنْدَت - তুমি সন্নিকটে ছিলে, کُرگنُ - ঝুকতে ।

٧٥ ٩٥. তখন অর্থাৎ তুমি নাদ কুনক পড়তে তারে অবশাই الْحَيُّوةِ وَضِغْفَ عَذَابِ الْمَعَاتِ أَيْ مِثْلِيْ مَا يُعَذِّبُ غَيْرُكَ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ ثُكُّمْ لَا نَجِدُلَكَ عَلَبْنَا نَصِيْرًا مَانِعًا مِنْهُ.

🚉 . अ वलिছन, আপনি সতाई با 🚉 🚓 🚓 النَّا قَالَ لَهُ الْبِهُورُ إِنْ كُنْتَ نَبِيًّا فَالْحَقْ بِالشُّامِ فَإِنُّهَا أَرْضُ الْأَنْبِيَاءِ وَإِنَّ مُخَفِّفًا فَيَةً كَادُوا لَيَسْتَفِيزُونَكَ مِنَ الْأَرْضِ اَرْضِ الْسَدِينَةِ لِيبُخْرِجُوكَ مِنْهَا وَأَذَّا لَوْ أَخْرُجُوكَ لَّا يَلْبَكُونَ خِلْفَكَ فِيْهَا إِلَّا قَلِيلًا ثُمَّ يُهْلِكُونَ .

٧٧. سُنَّةَ مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنْ رُسُلِنَا أَيْ كَسُنْتِنَا فِيهِمْ مِنْ إِهْلَاكِ مَنْ أَخْرَجُهُمْ وَلَا تَجُدُ لِسُنَّتِنَا تَخْوِيلًا تَبُدِيلًا.

তোমাকে ইহজীবনে ও প্রজীবনে হিচণ শক্তি মর্থাৎ ইইকাল ও পরকালে অন্যরা যে শান্তি পেত বা পারে তার দ্বিতণ শান্তি আস্বাদন করাতাম অতঃপর আমার বিরুদ্ধে তোমার জন্য কোনো সাহায্যকারী তা হতে তোমাকে রক্ষাকারী পেতে না।

নবী হয়ে থাকলে শামে চলে যান। কেননা তাই মূলত নবীগণের ভূমি। এই সম্পর্কে আল্লাহ তা আলা নাজিল করেন, তারা তোমাকে ভূমি হতে অর্থাৎ মদীনা ভূমি হতে উৎখাত করতে চেয়েছিল, তোমাকে সেথা হতে বের করার জন্য । তা হলে অর্থাৎ যদি তোমাকে বের করে দিত তবে <u>তোমার পর তারাও</u> সেথায় <u>অঙ্ক কালই</u> টিকে থাকত পরে তারা ধ্বংস হয়ে যেত। 🖞 - এটা বা লঘুকৃত।

৭৭. আমার রাসুলগণের মধ্যে তোমার পূর্বে যাদেরকে প্রেরণ করেছিলাম তাদের ক্ষেত্রের বিধানের মতো: অর্থাৎ যারা নবীগণকে বহিষ্কার করেছিল তাদেরকে ধ্বংস করে দেওয়া ছিল যেমন আমার বিধান তদ্ধপ তাদের ক্ষেত্রেও আমার তদ্রপ বিধান। আর তুমি - تَعْرِيْلًا নিয়মের কোনো পরিবর্তন পাবে না و تَعْرِيْلًا পরিবর্তন ।

#### তাহকীক ও তারকীব

، स्टारह مُنكُم بِغَيْرِ لِغُطْم هه - إِنْسَانُ लाक्खन, बीं نُولُ राज निर्गंज, यात खर्ष नज़ारुड़ा कहा, बीं : فَوَلُمُهُ النَّاسِ स्टाहिस के स्टाहिस के कि , إِنْسَانُ हाज वार बीं अंक के कि के के के के के के ক্ষেত্রে সমভাবে প্রযোজ

يًا صَاحِبُ كِتَالِ النَّسِّ . এতে মুখ্যত উহা ররেছে অর্থাৎ يَكُولُهُ يَكَاصَاحِبُ الشَّسُرُ يَكُونُونَ كَبُورًا عَنْ عَالَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ يَخُولُونَ ك مِنْ مُنْ يُونُهُ عَلَيْهِ عَل

النَّغَيْطُ النَّيِّ فَلَ लीम عَمْدَهُ वात क्राक्ति (النَّرَاةُ النَّوَاةُ अर्जनित (त) . ﴿ فَيَلِيَّ أَوْ النَّوَاةُ ( कार्जीत क्राक्ति क्रामें कराइक क्रामें क्राक्ति क्राक्ति कराइक क्रामें क्राक्ति क्रामें क्रामें क्रामें क्रो

र्जना نطيئي वे इग-विनारक रना दस या मानात भिर्छ नदा आकारत दरस थारक, এবং विवित्त উপর बिन्नित न्यांस आवडनर्रक فنعيل (اِغْرَابُ الْغُرَانِ لِلدُّرْدِيْشِيُّ) । বৰং বিচিন্ন পিঠে একটি ছিদ্ৰ থাকে তাকে نَغِيْر वना হয় ।

क्ता वर्गाद ब्राखा बरामाकन कता أَمُكُ طُرِيَّكًا كُنِ الْأَعْشَى فِي الذَّنْيَا अर्थार : قَنُولُـهُ أَبْعَدُ طُرِيْقًا عَشْهُ থেকে দূরে থাকে, কাঞ্চেররা মুক্তির পথ অবলোকন করা থেকে তাঁর চেয়ে দূরে অবস্থান করবে।

चटसाद कातरण مَغْمُول بِه , क्टासाह مَنْصُوب २७सात कातरण مَغُمُول مُطْلَقٌ , थारू देशिष्ठ तस्साह स्व नस्र । तकनना تُمَكِّدُنَ , प्रेट्टों क्ला مُنَعَيِّدُنَ , प्रेट्टों क्ला क्रेटों के रेट्टों के क्टों के रेटें

## প্রাসঙ্গিক আপোচনা

وَكُلَّ شَنَى بِ गंदमत अर्थ श्रङ्क: एपमन ज्ञा हैशाजीतन तरहाहह. فَوَلُهُ يَحُومُ نَدْعُوا كُلِّ الْكَاسِ سِامَامِهُمْ عَلَيْ الْكُمْ مُنِيْنِ अर्थ ज्ञान श्रु । श्रु क्यांकि अर्थ विष्यु है । श्रु क्यांकि अर्थ त्या है । أَصَابُنُ فُنَّ إِلَا مُنْتُونُ الْكُمْ مُنْتُونُ الْكَامِ مُنْتُونُ اللّهِ अर्थ क्यां का त्वां कावंत कावंत विद्या देश (स्पम किंटन अर्ड्ड्ड आसंत त्वांत्र)

হযরত আবৃ হুরায়রা (রা)-এর রেওয়ায়েতে তিরমিয়ীর হাদীস থেকেও জানা যায় যে, আয়াতে ইমাম শব্দের অর্থ গ্রন্থ। হাদীসের ভাষা এরপ ঃ

স্থান بَرْمُ نَدْعُوا كُلُّ اِنَاسُ بِامَامِهِمْ । অর্থাৎ بَرْمُ نَدْعُوا كُلُّ اِنَاسُ بِامَامِهِمْ فَالَ يَدْعُى اَخَدُهُمْ فَبُعظى كَتَابُ بُسَيْنَهُ الْمَارِهِمْ وَهَمَّالَمُ مَعَالَمُ عَلَيْهُ مَعَالَمُ مَعَالِمُ مَعَالِمُ مَعَالِمُ مَعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مَعْلَمُهُمْ مُعْلَمُ مَعْلَمُ مَعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مَعْلَمُ مَا مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مَعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ

তাফসীরে কুরতুবী]

এ অর্থের দিক দিয়ে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, হাশরের ময়দানে প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার নেতার নাম দ্বারা ডাকা হবে এবং সবাইকে এক জায়গায় জমায়েত করা হবে। উদাহরণত হযরত ইবরাহীম (আ)-এর অনুসারী দল, হযরত মৃসা (আ)-এর অনুসারী দল, হযরত ঈসা (আ)-এর অনুসারী দল এবং মুহাম্বদ হা -এর অনুসারী দল। এ প্রসঙ্গে এসব অনুসারীর প্রত্যেক নেতানের নাম নেওয়াও সম্ভবপর।

আমলনামা : কুরআন পাকের একাধিক আয়াত থেকে জানা যায় যে, গুধু কাফেরদেরকেই বাম হাতে আমলনামা দেওয়া হবে; যেমন এক আয়াতে রয়েছে بَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى

কুরআন পাকে আমলনামা ডান অথবা বাম হাতে অর্পণের অবস্থা বর্ণিত হয়নি, কিন্তু কোনো কোনো হাদীসে بنائورُرُ । উল্লিখিত আছে; অর্থাৎ আমলনামা উড়ে এসে হাতে পড়বে। কোনো কোনো হাদীসে আছে, সব আমলর্নামা আরশের নীচে একব্রিত হবে। অতঃপর বাতাস প্রবাহিত হবে এবং সবগুলোকে উড়িয়ে মানুষের হাতে পৌছে দেবে– কারও ডান হাতে এবং কারও বাম হাতে। –(বয়ানুল কোরআন)

ভালাচ্য আরাতসমূহের প্রথম তিন আরাত একটি বিশেষ ঘটনার সাথে সম্পূক। তহুসীরে মাথহারীতে ঘটনাটি নির্ণয় করার ব্যাপারে করেকটি রেওয়ায়েত উক্ত করা হয়েছে। তনাধ্যে যুবায়ের ইবনে নুফায়র (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত ঘটনাটি সভাের অধিক নিকটবর্তী এবং কুরআনের ইপিত ঘরা সমর্থিত। ঘটনাটি এই যে, কতিপয় কুরায়শ সরদার রাস্পূল্লাহ — এর কাছে উপস্থিত হয়ে আরজ করল ঃ আপনি যদি বাস্তবিকই আমাদের জন্য প্রেরিত হয়ে থাকেন, তবে আপনার মজলিস থেকে সে সব দুর্নশাগ্রস্থ ছিনুমূল লোককে বের করে দিন, যাদের সাথে একত্রে বসা আমাদের জন্য অপনানকর। এরপ করলে আমরাও আপনার সাহাবী ও বন্ধু হয়ে যাবাে। তাদের এই আবদার তনে রস্পূল্লাহ — এর মনেও কিছুটা কল্পনা জাগে যে, এদের দাবি পূরণ করা হলে সম্ভবত এরা মুসলমান হয়ে যাবে। এর পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতগুলা অবতীর্ণ হয়।

WWW.eelm.weeldv.com

আয়াতে বাস্কুল্লাই —েক সতর্ক করা হয়েছে যে, তাদের আবদার একটি ফিতনা এবং তালের বন্ধু ২৫ ফিতনা। আপনি তাদের কথা মেনে নেবেন না। এরপর বলা ইয়েছে ঃ যদি আমার পক্ষ থেকে আপনার প্রশিক্ষণ এবং আপনাকে দৃত্পদ রাখার ব্যবস্থানা হতো, তবে তাদের আবদারের দিকে ঝুঁকে পড়ার কিছু কাছাকাছি হয়ে যাওয়া আপনার কাছে অসম্ভব ছিল না।

তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, এ আয়াত থেকে পরিচারতাবে বোঝা যায় যে, কাফেরদের অনর্থক আবদারের দিকে রাস্লুবাহ ক্রি -এর ঝুঁকে পড়ার কোনো সম্ভাবনাই ছিল না। হাঁা, ঝুঁকে পড়ার কাছাকাছি হওয়ার সামান্য পরিমাণে সম্ভাবনা ছিল। কিন্তু আত্মাহ তা আলার তাঁকে নিম্পাপ করে এ থেকেও বাঁচিয়ে রেখেছেন। চিন্তা করলে এ আয়াতটি পয়গাম্বরদের সৃউচ্চ ও পবিত্রতম চরিত্র ও স্বভাবের একটি জ্বলন্ত প্রমাণ। পয়গাম্বরস্থলত পাপমুক্ততা না থাকলেও কাফেরদের অনর্থক আবদারের দিকে ঝুঁকে পড়া পয়গাম্বরের স্বভাবের পক্ষে সম্ভবন ছিল। হাঁা, ঝুঁকে পড়ার কিছু কাছাকাছি হওয়ার সামান্য পরিমাণে সম্ভাবনা ছিল। পয়গাম্বর্সনত নিম্পাণ চরিত্রের কারণে তাও দূর করে দেওয়া হয়েছে।

ভূতি স্থান আৰু কৰিছে নাজ কৰিছে । ﴿ اَلْ اَلْأَذَنَاكَ صِعْفَ الْمَبَاتِ رَحِعْفَ الْسَاتِ وَهِعْفَ الْسَاتِ وَهِعْفَ الْسَاتِ وَهِعْفَ الْسَاتِ وَهِعْفَ الْسَاتِ وَهِعْفَ الْسَاتِ وَهِمْ عَلَيْهِ الْسَاتِ وَهِمْ عَلَيْهِ الْمَعْلَى وَهِمْ عَلَيْهِ الْمَعْلَى وَهِمْ عَلَيْهِ الْمَعْلَى وَمِعْمَ الْمَعْلَى وَمِعْمَ الْمَعْلَى وَمِعْمَ الْمَعْلَى وَمِعْمَ الْمَعْلَى وَمِعْمَ الْمَعْمَ وَمُوالِمُ اللّهِ وَمُعْلَى الْمَعْلَى وَمُعْلَى الْمَعْلَى وَمُعْلَى الْمَعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلِمُ وَمُعْلَى وَمُعْلِمُ وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلِمُ وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلِمُ وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَالْمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَمُعْلَى وَالْمُعْلَى و مُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَمُعْلِمُ وَم

ভিন অপর একটি ঘটনার প্রতিও আয়াতের ইন্নিত বর্ণনা করেছেন। ঘটনাটি মক্কায় সংঘটিত হয়। সুরাটির মক্কায় অবন্তীর্ণ হধ্যার পক্ষে শক্তিশালী ইন্দিত। ঘটনাটি এই যে, একবার কোরায়েশরা রাসূলুরাহ ——ক মক্কা থেকে বের করে দেওয়ার ইন্দ্র করে। তখন আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। এতে কাফেরদেরকে ইশিয়ার করা হয়েছে যে, যদি তারা রাসূলুরাই ——ক মক্কা থেকে বিহন্ধার করে দেওয়া, তবে নিজেরাও মক্কায় বেশি দিন সুখে-শান্তিতে টিকতে পারবে না। ইবনে কান্ধীর আয়াতের ইন্দিত হিসাবে এ ঘটনাটিকেই অগ্নাধিকার দান করেছেন এবং বলেছেন, কুরআন পাকের এই ইশিয়ারিও মক্কার কান্দেবরা খোলা চোবে দেবে নিয়েছে। রস্পুল্বাই —— যথন মক্কা থেকে মনীনায় হিজ্ঞরত করলেন, তখন মক্কা ধ্যালারা একদিনও মক্কায় আরার খাকতে পারেদি। মাত্র দেন্ড হবং পর আরাহে তা'আলা তাদেরকে বদরের মন্ধানে উপন্থিত করে দেন, যেখানে তাদের সন্তর কল সকলার নিহত হয় এবং গোটা শক্তি ছিন্র-বিচ্ছিন্র হয়ে যায়। এবপর ওস্কুদ যুদ্ধের শেষ পরিণতিতে তাদের উপর আরও ভারতীতি চড়াও হয়ে যায় এবং ধন্দক যুদ্ধের সর্বাধ্যার সংঘর্ষ তো তাদের মেরুলওই তেবে দেয়। হিজ্ঞরি অইম বর্ষে বস্পুল্বাই —— সম্ম্য মক্কা মেরুলবর্ডকি করে করে বন্দন।

এ আরাতে বলা হরেছে, আন্তাহ তা'আলার সাধারণ নিয়ম পূর্ব থেকেই এরপ চালু ররেছে । যে, যখন কোনো জাতি তাদের পয়গাধরকে তাঁর মাতৃভূমি থেকে বের করে দেয়, তখন সেই জাতিকেও সেখানে বেশি দিন টিকিয়ে রাখা হয় না। তাদের উপর আল্লাহ্র আজাব নাজিল হয়।

www.eelm.weebly.com

মনুবাদ :

৭৮. সূর্য হেলে পড়ার সময় থেকে রাত্রির অন্ধকার পর্যন্ত সালাত অর্থাৎ যুহর, আসর, মাগরিব, ঈশা-এর সালাত কায়েম করবে আর ফজরের কুরআনও তোরের সালাতও। ফজরের সালাত অবশ্যই তথন সমুপস্থিত হয় অর্থাৎ রাত্রি ও দিনের ফেরেশ্তাগণ সেই সময় সমুপস্থিত হয়। کُلُوْلِ السَّمْسِينِ اللَّهِ عَلَى كُوْلِ السَّمْسِينِ اللَّهِ عَلَى السَّمْسِينِ اللَّهِ عَلَى السَّمْسِينِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ الللْعُلِمُ اللْ

৭৯. এবং রাত্রির কিছু অংশ তা সহ অর্থাৎ কুরআন সহ তাহাজ্জুদ সালাত কায়েম করবে; এটা তোমার জন্য অতিরিক্ত অর্থাৎ কেবল তোমার জন্য একটি অতিরিক্ত ফরজ হিসাবে নির্ধারিত। তোমার উমতের জন্য নয়; বা এর অর্থ, ফরজ সালাতসমূহের বাইরে এটা একটি বিশেষ মর্যাদা লাভের সালাত। আশা করা যায় তোমার প্রতিপালক তোমাকে পরকালে প্রৌছাবেন প্রতিষ্ঠিত করবেন মাকামে মাহমুদে— প্রশংসিত স্থানে। পরবর্তী ও পূর্ববর্তী সকলেই যে স্থানে তোমার প্রশংসা করবে। এটা হলো কিয়ামতের দিন বিচার কার্যের ফয়সালা দানের জন্য শাফায়াত স্থান।

৮০,হিজরত করার জন্য নির্দেশিত হওয়ার সময় নাজিল হয়।
বল, হে আমার প্রতিপালক! তুমি মদীনায় আমার প্রবেশ
শুভ রূপে কর সন্তোষ জনক কর। সেখানে যেন
অপ্রীতিকর কিছু প্রত্যক্ষ না করি এবং মঞ্চা থেকে
নির্গমন শুভ রূপে কর অর্থাৎ এমনভাবে নির্গমন কর যে
এর প্রতি আমার মন যেন না ফিরে এবং তোমার নিকট থেকে আমাকে দান করো সাহায্যকারী শক্তি। অর্থাৎ
এমন শক্তি যা তোমার শক্তর বিরুদ্ধে আমাকে সাহায্য

٧٨. أقِيم الصَّلُوة لِدُلُوكِ الشَّمْسِ أَى مِنْ وَقَتِ زَوَالِهَا إِلَى عَسَقِ اللَّبْلِ إِفْبَالِ طُلْمَتِهِ أَي الطُّهُرِ وَالْعِشَاء وَقُوانَ الطُّهُرِ وَالْعِشَاء وَقُوانَ الطُّهُرِ وَالْعِشَاء وَقُوانَ الْفُجْرِ كَانَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا تَشْهُدهُ مَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةُ اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً اللَّبْلِ وَمَلَاتِكَةً

٧. وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدٌ فَصَلِيبِهِ بِالْقُرْأَنِ نَافِلَةٌ لَكَ دُونَ أُمَّتِكَ اَوْ نَافِلَةٌ لَكَ دُونَ أُمَّتِكَ اَوْ نَافِلَةٌ لَكَ دُونَ أُمَّتِكَ اَوْ فَضِيْلَةٌ عَلَى الصَّلَواتِ الْمَفَرُوضَةِ عَلَى الصَّلَواتِ الْمَفَرُوضَةِ عَلَى الصَّلَواتِ الْمَفَرُوضَةِ عَلَى الْأَخِرَةِ مَقَامًا أَنْ يَبْعَثَكَ بُعِينَمكَ رَبُّكَ فِي الْأَخِرَةِ مَقَامًا مَا مَحْمُودًا يَحْمَدُكَ فِيهِ الْأَوْلُونَ وَالْأَخِرُونَ وَالْمَخِرُونَ وَهُو مَقَامًا الشَّفَاعَةِ فِي قَصْلِ الْقَضَاءِ.

٨٠. وَنَسَزُلُ لَسَسًا أُصِرَ بِالْهِسِجُرَةِ وَقُلْ رَّبِ الْهِسِجُرةِ وَقُلْ رَّبِ الْهِسِجُرةِ وَقُلْ رَّبِ الْهِسِجُرةِ وَقُلْ رَّبِ الْهَالَا مَرْضِبًّا لَا الْرَي فِبْهِ مِنَ اكْرَهُ وَالْفِرِجْنِي مِنْ مَرْضِبًّا لَا الْمُنَافِينَ صِلْ اكْرَهُ وَالْمُؤْرِجُونَ الله الْمُنْفَدَ مَسَكُمةَ مُخْرَجَ صِلْقِ إِخْرَاجًا لَا الْمُنْفَدَ مِنْ لَكُنْكُ بِعَمَا وَاجْعَلْ لِمِي مِنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مُنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مَنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مَنْكُمْ نِنْ مِنْ لَكُنْكَ مَنْ لَكُنْكَ مَنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مِنْ لَكُنْكَ مَنْ لَكُونَاكَ مَنْ لَكُونَاكُ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَلْكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ لِكُونَاكُ لَلْكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مَنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ لَكُونَاكُ لَكُونَاكُ مِنْ لِلْكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونُ لَكُونِكُ مِنْ لَكُونَاكُ مُنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ لِكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَكُونَاكُ مِنْ لَلْكُونَاكُ لَكُونُ لَكُونَاكُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونَاكُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونَاكُ لَكُونِ لَكُونَاكُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُلْكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُلْكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُلُكُونُ لَلْكُلُكُونُ لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ

عَمَّد وَجَرِ جَرَبَ مَدَمَ وَجَرَمِينَ عِنْهِمَة وَجَرَمِينَ عِنْهُ وَخُولِ مِنْ فَا وَلِي مَكِّنَا مَا لُحُقُ الْأَسْلَاءُ وَزَهَقَ الْبَاطِيلُ مَ بِكُلِلَ الْكُفْعُ إِنَّ الْبَاطِيلَ كَانَ زُهُوفًا مُضَم حلاً زَانلاً وَقَدُ دَخَلَهَا وَحَوْلَ الْبَيْتِ ثَلَاثُ مِائَةِ وَسِتُونَ صَنَعًا نَجَعَلَ بِطُعَنُهَا بِعُودٍ فِي بَدِه وَيُفُولُ جَاءَ الْحَقُ الع حَتْى سَقَطَتْ رَوَاهُ الشَّبِخَانِ -

٨٢. وَنُنَزِّلُ مِنَ لِلْبَيَانِ الْقُرَانِ مَا هُوَ شِفًا \* مِنَ الصَّلَاكَةِ وَرُحْمَةً لِلْمَوْمِنِينَ بِهِ وَلَا يَزِيْدُ الظُّلِمِينَ الْكَافِرِينَ إِلَّا خَسَارًا لِكُفْرِهِمْ بِهِ.

أَعْرُضَ عَن الشُّكُر وَنَا بِجَانِيهِ } ثَنِي عَطْفَهُ مُتَبَخْتِرًا وَاذَا مَسَّهُ النُّكُرِ الْفَعْرُ وَالشَّدَّةُ كَأَنَّ يَنُوسًا قَنُوطًا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ.

شَاكِلَتِهِ طريقته فَرَبُّكُم أَعْلُمُ بِمَنْ هُوَ اَهُذَى سَبِيلًا طَرِيقًا فَيُثِيبُهُ -

ইসলাম এদেয়েছ এবং মিধ্যা বিলুপ্ত হয়েছে অৰ্থাণ কুম্বরি বিনাশ হয়েছে, মিথ্যা তো বিলুপ্ত হবার**ই** রাসুল 🕮 মিক বিজয়ের সময় পুনর্বার তাতে প্রবেশ করেছিলেন এ সময় বায়ত্ত্বার কাবা শরীকের চতুলাৰ্শে তিম শত ষাটটি মৰ্তি অধিষ্ঠিত ছিল্ তিনি তবন তার হত্তের একটি লাঠি দারা তালেরকে ওতে: দিতেছিলেন আর তেলাওয়াত করছিলেন ঃ 🗕 🕉 🗓 🗓 .... সত্য এসেছে .... কেম পর্যন্ত প্রতিমাধকে ভুলুষ্ঠিত হলো। শায়খান অর্থাৎ ব্যারী-মুসলিম এর বিবরণ দিয়েছেন 👸 🎉 - অর্থাৎ বিবর্ণ ও বিনাশ প্রশ্ন হলে

৮২. আমি অবতীর্ণ করি কুরআন যা মুমিনদের জন্য কিছান্তি থেকে উপন্মলতা ও রহমত স্বরুপ হার সীমালক্তনকারীলের জন্য কাফেরদের জন্য এতদ্বিষয়ে তাদের কঞ্চরির কারণে ক্ষতি ব্যতীত আর কিছুই বৃদ্ধি করে না 💪 तः विवद्गम्नक بَيَانِيَة व शहर مِنْ अहारन الْغُزَّان

مر ٨٣ هـ. وَإِذَا ٱلنَّعَامُ عَلَى الْإِنْسَانِ الْكَافِرِ ٨٣ مَوْ الْأَالْعَامُ ثَنَا عَلَى الْإِنْسَانِ الْكَافِر কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করা হতে মধ ফিরিয়ে নেয় ও এক পার্ষে সরে যায় অহংকার দেখিয়ে এক পার্ষে ঘরে যায় : আর তাকে অনিষ্ট অর্থাৎ জভাব ও বিপদ স্পর্ন করলে সে হতাশ হয়ে পড়ে আল্লাহর রহমত থেকে নিরাশ হয়ে পডে।

> অনুবায়ী পদ্ধতি অনুবায়ী কাজ করে থাকে এবং তোমার প্রতিপালক সম্যুক অবগত আছেন চলার পথে কে সর্বাপেক্ষা সঠিক ও নির্ভুল : অনন্তর তাকে তিনি পুণ্য ফল প্রদান করবেন। 🖫 🚅 - পথা পছতি

#### তাহকীক ও তারকীব

अदर्थ दादाद । कुमना بِينَ الآ كَامُ अप मार्था है ويُدُلُوكِ النَّسْسِي . अप देशिष वादाद : فَنُولُـهُ مِنْ وَفُـتِ زُوالِهُمَا ওয়ান্ডের জন্য নামাজ পড়ার কোনো অর্থ হয় না। সালাডুন ফজর কে কুরআন বলা হয়েছে। কেননা কুরআন পাঠ করা সালাডের রোকন। যেমনি তাবে সেজদা বলে সালাত উদ্দেশ্য হয়, রুকু বলে নামাজ উদ্দেশ্য হয়। এমনিকাবে কুরআন বলেও সালাত أَقُم الصُّلُوةُ رَاقِم الْقُرَانُ अर अवर इंदाइ क्वीं : الصَّلُوةُ का जाकक وُرَأَنَ इस : क्वा विकर्

بَعْضِ اللَّيْلِ ١٩٩٠ : قَنُولُهُ مِنَ اللَّيْل

بَوْلُ وَلَوْلِهُ : بِعَوْلُهُ وَلُوْلِهِ : بِعَوْلُهُ وَلُولُهُ وَلُولُهُ وَلُولُهُ وَلُولُهُ وَلُولُهُ وَلُوكَ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَوْلِهُ وَلَا يَعْمَى عَالِمَ العَلَمَ عَلَيْهِ العَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ العَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ العَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْمِ عَلَيْهِ عَلَيْمُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْمُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْمِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهِ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيْمُ عَلِيمُ عَلِيم

اللَّيْلِ خَسَنَ : فَوْلُهُ غُسَفَ اللَّيْلِ इरला अक्षकात, आधात এवং वना रात्रछ ताएत প्रथम वरन कता : وَرَّكُ النَّمْمِ لِلصَّلُوءَ وَهُوهَ रिक्षा अक्षकात الْهُجُودُ अठा : فَوَلُهُ فَتَهَجَّدُ (यह किर्गण कता । فَوَلُهُ فَتَهَجَّدُ अठा अठा : فَوْلُهُ فَالْهَاتُهُ )

#### প্রাসঙ্গিক আপোচনা

এ আয়াতে আল্লাহর জিকির, প্রশংসা, তাসবীহ ও নামাজে মশগুল হয়ে যাওয়াকে শক্রদের উৎপীড়নের প্রতিকার সাবান্ত করা হয়েছে। আল্লাহর জিকির ও নামাজ বিশেষভাবে এ থেকে আত্মরক্ষার প্রতিকার। এ ব্যাখ্যাও অবান্তর নয় যে, শক্রদের উৎপীড়ন থেকে আত্মরক্ষা করা আল্লাহর সাহায্যের উপর নির্ভরশীল এবং আল্লাহর সাহায্য লাভ করার উত্তম পত্থা হক্ষে নামাজ, যেমন কুরআন পাকে বলে المُصَالِحُونَ السَّمُ الْمُواَ المُسْلَمِ وَالسَّمُ الْمُواَ الْمُسْلَمِ وَالسَّمُ الْمُواَ الْمُسْلَمُ وَالْمُسْلِمُ وَالسَّمُونَ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلَمُ اللَّهُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُ الْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُعْمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُصْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُعْرِفِي وَالْمُعْرِفِي وَالْمُسْلَمِ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُعْرِفِي وَالْمُسْلَمُ وَالْمُعْرِفِي وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلَمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُسْلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ والْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ

পাজেগানা নামাজের নির্দেশ : সাধারণ তাফসীরবিদের মতে এ আয়াতটি পাঁচ ওয়াক্তের নামাজের জন্য একটি পূর্ণাঙ্গ নির্দেশ। কেননা کُرُنُ শব্দের অর্থ, আসলে ঝুঁকে পড়া । সূর্যের ঝুঁকে পড়া তথন শুরু হয় যখন সূর্য পশ্চিমাকাশে ঢলে পড়ে, সূর্যান্তকেও كُرُنُ वेला याय्र । কিন্তু সাধারণ সাহাবী ও তাবেয়ীগণ এ স্থলে শব্দের অর্থ সূর্যের ঢলে পড়াই নিয়েছেন।

–[তাফসীরে কুরতুবী, মাযহারী, ইবনে কাছীর]

শদের অর্থ রাত্রির অন্ধকার সম্পূর্ণ হয়ে যাওয়া । ইমাম মালিক হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)থেকে এ তাফসীর বর্ণনা করেছেন।

বলা বাহুলা, দিগন্তের শুদ্র আড়া শেষ হয়ে গেলেই রাত্রির অককার পূর্ণতা লাভ করে। তাই আয়াতের এই শন্দের মধ্যে ইমাম আৰু হানীফা (ব.)-এর মাযহাবের দিকে ইঙ্গিত রয়েছে। অন্য ইয়ামগণ লাল আভা অন্তমিত হওয়াকে এশার ওয়ন্তের শুক্র শুক্ করেছেন এবং একই غَسْنَ اللَّبِيّل -এই তাফেসীর দ্বির করেছেন।

শব্দ বলে নামাজ বোঝানো হয়েছে। কেননা কুবআন নামাজের ওক্ত বুশ্ব অস্ট্রন কাছীর, কুবড়বী, মাঘহারী প্রমুখ অধিকাংশ তাফসীরবিদ এ অর্থই লিখেছেন। কাজেই আয়াতের অর্থ এই লাড়ার যে, دُرُوْر ويَّ مَا الشَّسْنِ إِلَى غَسَنَ النَّبِلِ مُرُون المَّاسِ إِلَى غَسَنَ النَّبِلِ وَاللَّهُ مَا السَّسْنِ إِلَى غَسَنَ النَّبِلِ مَنْ مَا الشَّسْنِ إِلَى غَسَنَ النَّبِلِ করে বর্ণনা করার মধ্যে এই নামাজের বিশেষ তরুত্ব ও ফ্রিলতের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে।

ধাতু থেকে এর উৎপত্তি, অর্থ- উপস্থিত হওয়া। সহীহ হাদীসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী এ সময় দিবা-রাত্রির উত্তয় দল ফেরেশতা নামাজে উপস্থিত হয়। তাই একে مَثْلُورُ का হয়েছে।

আলোচা আয়াতে পাঞ্জেগানা নামাজের নির্দেশ সংক্ষেপে বর্ণিত হয়েছে। এর পূর্ণ তাফসীর ও ব্যাখ্যা রাস্নুরাহ 🏥 কবা ও কাজ দ্বারা যাক্ত করেছেন। এই ব্যাখ্যা গ্রহণ না করা পর্যন্ত কোনো ব্যক্তি নামাজ আদায় করতে পারে না। জানিনা, যারা কুরআনকে হানীন ও রাস্নুলের বর্ণনা ছাড়াই বোঝার দাবি করে তারা নামাজ কিতাবে পড়েগ এমনিভাবে এ আয়াতে নামাক্তে কুরআন পাঠের কথাও সংক্ষেপে উল্লিখিত হয়েছে। এর বিবরণ রাস্নুলুরাহ 🚟 এর কথা ও কাজ দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে, অর্থাৎ ফজরের নামাজে সামর্থ্যানুযায়ী দীর্থ কেরাত করতে হবে। মাগারিবে দীর্থ কেরাত এবং ফজরের সংক্ষিপ্ত কেরাতের কথা কোনো কোনো রেওয়ায়েতে বর্ণিত হয়েছে কিন্তু তা কার্যত পরিতাক। সহীহ মুসলিমের যে রেওয়ায়েতে মাগারিবের নামাজে সুর আরাফ, মুরসালাত ইত্যাদি দীর্য সুরা পাঠ করা এবং ফজরের নামাজে তথু 'এটি নির্দ্ধি কোনিত আছে, ইমাম কুরতুরী (র.) সেই রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করে বলেছেন অর্থাৎ মাগারিবে দীর্থ কেরাত ও ফজরের বংলছেন অর্থাৎ মাগারিবে দীর্থ কেরাত ও ফজরে বংলছেন অর্থাৎ মাগারিবে দীর্থ কেরাত ও

ভাহাজ্জুদ নামাজের সময় ও বিধানাবলি : কুলি নিশ্র যাওয়া ও জারাত হওয়া এই পরশার বিরোধী দুই অর্থে শব্দটি ব্যবহৃত হয়। আয়াতের অর্থ এই যে, রাত্রির কিছু অংশে কুরআন পাঠসহ জারাত হওয়া এই পরশার বিরোধী দুই অর্থে শব্দটি ব্যবহৃত হয়। আয়াতের অর্থ এই যে, রাত্রির কিছু অংশে কুরআন পাঠসহ জারাত থাকার অর্থ নামাজ পড়া। কেননা এ -এর সর্বনাম দ্বারা কুরআন বুঝানো হয়েছে। মাযাহারী। কুরআন পাঠসহ জারাত এর অর্থ একণ নেওয়া । ক কারণেই শবিয়াতের পরিভাষার বাত্রিকালীন নামাজকে নামাজে ভাহাজ্জুদ বলা হয়। সাধারণত এর অর্থ একল নেওয়া হয় যে, কিছুকণ নিশ্রা যাওয়ার পর কারাতের আরাতের অর্থ এতটুকুই যে, রাত্রির কিছু অংশ নামাজ পড়া হয় তাই ভাহাজ্জ্বদের নামাজ। কিছু ভাচ্চপীরে মাহারীটের রয়েছে আরাতের অর্থ এতটুকুই যে, রাত্রির কিছু অংশ নামাজ পড়ার জন্য নিশ্রা তাপা কর। কিছুকণ নিশ্রা যাওয়ার পর ক্লাপ্রত হলে নামাজ পড়ার লান ভিয়ার বিক পরিক থাকে, তেমনি প্রথমেই নামাজের জন্য নিশ্রাকে কিছিয়ে নিলেও এ অর্থের ব্যক্তিক্রম হয় না। তাই তাহাজ্জ্বদের জন্য প্রথমে নিশ্র যাওয়ার পর্ত কুরআনের অভিপ্রেত অর্থ নায়। এরপর কোনো কোনো হানীস দ্বারা তাহাজ্জ্ব্বের এই সাধারণ অর্থ প্রমাণ করা রহেছে।

ইবনে কাছীর হযরত হাসান বসরী (র.) থেকে তাহাজ্জ্বদের যে সংজ্ঞা উদ্ধৃত করেছেন, তাও এই ব্যাপক অর্থের পক্ষে সাক্ষ্য দেয় : ইবনে কাছীর লেখেন تُمَاكُنُ بُعَدُ الْمِشَاءِ وَيَحْمَلُ عَلَى مَاكُنُ بُعْدُ النَّهِمَ وَهَا الْمُعَلَى হাসান বসরী (র.) বলেন, এশার পরে পড়া হয় এমন প্রত্যেক নামান্ত্রকে তাহাজ্জ্বদ বলা যায়। তবে প্রচলিত পদ্ধতির কারণে কিছুক্ষণ নিদ্রা যাওয়ার পর পড়াহ অর্থে বোঝা দরকার।

এর সারমর্ম এই যে, তাহাজ্বদের আসল অর্থে নিদ্রার পরে হওয়ার শর্ত নেই এবং কুরআনের ভাষাত্ত এরপ শর্তের ব্যক্তিত্ব নেই কিন্তু সাধারণত রাস্পুদ্রাহ ও সাহাবামে কেরাম শেষরামে স্কামত হয়ে তাহাজ্বদের নামান্ত পড়তেন। তাই এতাবে পড়াই উত্তম হয়ে।

अक्टीस **सत्तानीत कार्य-करन** (जा श्रामा ०३ (४)

তাহাচ্ছ্দ ফরল না নফন? كَانِلَهُ نَثْل- نَائِلَةٌ لُكُ अस्तत আভিধানিক অর্থ অতিরিক্ত। এ কারণেই যেসব নামাজ ও সদকা-খয়রাত ওয়াজিব ও জরুরি নয় করলে ছওয়াব পাওয়া যায় এবং না করলে গুনাহ, সেগুলোকে নফল বলা হয়। আয়াতে নামাজে তাহাজ্জুদের সাথে ناخلة 🗠 শব্দ সংযুক্ত হওয়ায় বাহাত বোঝা যায় যে, তাহাজ্জুদের নামাজ বিশেষভাবে রাস্পুল্লাহ 🚎 -এর জন্য নফল। অথচ এটা সমগ্র উন্মতের জন্যও নফল। এজন্যই কোনো কোনো তাফসীরবিদ এখানে غَانِكُ শব্দটিকে এর বিশেষণ সাব্যন্ত করে অর্থ এরূপ স্থির করেছেন যে, সাধারণ উন্মতের উপর তো তথু পাঞ্জেগানা নামাজই ফরজ - فَرَيْضَة কিন্তু রাস্পুরাহ 🚐 -এর উপর তাহাজ্জ্পও একটি অতিরিক্ত ফরজ। অতএব এখানে হাঁটুর্ট শব্দের অর্থ, অতিরিক্ত ফরজ; নফলের সাধারণ অর্থে নয়।

এ ব্যাপারে সুচিন্তিত বক্তব্য এই যে, ইসলামের প্রাথমিক যুগে যখন সূব্য মুয্যামিল অবতীর্ণ হয়, তখন পাঞ্জেগানা নামাজ ফরজ ছিল না, ৩ধু তাহাজ্মুদের নামাজ সবার উপর ফরজ ছিল। সূরা মুয্যামিলে এর উল্লেখ রয়েছে। এরপর শবে মি'রাজে যখন পাঞ্জোনা নামাজ ফরজ করা হয়, তখন তাহাজ্জুদের ফরজ নামাজ সাধারণ উন্মতের পক্ষে সর্বসন্মতিক্রমে রহিত হয়ে যায় এবং রাসুলুক্লাহ 🚌 -এর পক্ষেও রহিত হয় কি না, সে ব্যাপারে মতভেদ থেকে যায়। আলোচ্য আয়াতের 🖒 نُولِنَدُ বাক্যের অর্থ এই যে, তাহাজ্বদের নামাজ রাসুনুল্লাহ 🚐 এর পক্ষে একটি অতিরিক্ত ফরজ। কিন্তু তাফসীরে কুরতুবীতে কয়েক কারণে এ বক্তব্যকে অতদ্ধ বলা হয়েছে। এক, স্করজকে নফল শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করার কোনো কারণ নেই। যদি রূপক অর্থ বলা হয়, তবে এটি এমন একটি রূপক অর্থ হবে, যার কোনো প্রকৃত অর্থ নেই। দুই. সহীহ হাদীসসমূহে তথু পাঞ্জেগানা নামাজ ফরজ হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং এক হাদীসের শেষে একথাও উল্লেখ করা হয়েছে যে, শবে মি'রাজে প্রথমে পঞ্চাশ ওয়াক্ত নামাজ ফরজ করা হয়েছিল। অতঃপর তা হাস করে পাঁচ ওয়াক্ত করে দেওয়া হয়। এখানে যদিও সংখ্যা হাস করা হয়েছে কিন্তু ছওয়াব পঞ্চাশ ওয়াক্তেরই পাওয়া যাবে। এরপর বলা হয়েছে الْمَتُولُ لَدُنَّ عَالَمُ الْعَرْلُ كَدُنَّ अशुरूकुत्रहें পাওয়া যাবে। এরপর বলা হয়েছে يُجَيِّدُ الْعَرْلُ كَدُنَّ عَالِمَا الْعَامِينَ مَا الْعَالِمُ عَلَيْهِ وَالْعَالِمُ وَالْعَلِمُ وَلِمُ الْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعَلِمُ وَالْعِلْمُ فَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ لِللَّهُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ لِلْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ لِلْعُلِمُ وَالْعِلْمُ فِي وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ فِي وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ وَالْعِلْمُ وَالْعُلِمُ وَالْعُلِمُ নির্দেশ দিয়েছিলাম তখন ছওয়াব পঞ্চাশ ওয়াক্তেরই ছওয়াব দেওয়া হবে, যদিও কাজ হান্ধা করে দেওয়া হয়েছে।

এসব রেওয়ায়েতের সারমর্ম এই যে, সাধারণ উন্মত এবং রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর উপর পাঞ্জেগানা নামাজ ছাড়া কোনো নামাজ ফরজ ছিল না। আরও এক কারণ এই যে, نَوْبَكُ শব্দটি যদি এখানে অতিরিক্ত ফরজের অর্থে হতো, তবে এর পরে نَوْبَكُ শব্দের পরিবর্তে عَلَيْكُ হওয়া উচিত ছিল, যা ওয়াজিব হওয়ার অর্থ দেয় ، عَلَيْكُ তো তদু জায়েজ হওয়া ও অনুমতির অর্থ বুঝায় ।

তাফসীর মাযহারীতে এ ব্যাখ্যাকেই বিশুদ্ধ বলা হয়েছে। অর্থাৎ তাহাজ্জুদের ফরজ নামাজ যখন উন্মতের পক্ষে রহিত হয়ে যায়, তা রাস্লুলাং 🕮 -এর পক্ষেও রহিত হয়ে যায় এবং সবার জন্য নফল থেকে যায়। কিন্তু এমতাবস্থায় প্রশ্ন দেখা দেয় যে, তাহলে عَافِيدٌ বনার কি অর্থ হবে? তাহাজ্জুদ তো সবার জন্যই নফল। এতে রাসূলুল্লাহ 🕮 -এর বৈশিষ্ট্য কিঃ উত্তর এই যে, হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী সমগ্র উন্মতের নফল ইবাদত তাদের গুনাহের কাফফারা এবং ফরজ নামাজ সমূহের ক্রটি পূরণের উপকারে লাগে। কিন্তু রাসূলুল্লাহ 🚐 গুনাহ থেকে এবং ফরজ নামাজের ক্রটি থেকেও মুক্ত। কাজেই তাঁর পক্ষে নফল ইবাদত সম্পূর্ণ অতিরিক্ত বৈ নয়। তাঁর নফল ইবাদত কোনো ক্রটি পূরণের জন্য নয়; বরং তা তথু অধিক নৈকট্য লাভের উপায়। -[তাফসীরে কুরতুবী, মাযহারী]

তাহাচ্জুদ নফল, না সুরতে মোয়াক্কাদাহ : ফিকহবিদদের মতে সুরতে মোয়াক্কাদার সাধারণ সংজ্ঞা এই যে, রাস্লুক্রাহ 🚟 থে কাজ স্থায়ীভাবে করেছেন এবং বিনা ওজরে ত্যাগ করেননি, তাই সুনুতে মোয়াক্কাদাহ। তবে যদি কোনো শরিয়ত সম্মত প্রমাণ রার। বোঝা যায় যে, কাজটি একান্তভাবে রাস্লুলাহ 🕮 -এরই বৈশিষ্ট্য। সাধারণ উন্মতের জন্য নয়; তবে তা সুনুতে মেয়ান্দ্রালাহ নয়। এই সংজ্ঞার বাহ্যিক তাগিদ এই যে, তাহাজ্জুদও সবার জন্য সুনুতে মোয়াক্কাদাহ হওয়া চাই, তধু নফল নয়।

তাফসীরে জালালাইন আরবি-বাংলা [৩য় খণ্ড]-৩৯ (খ)

কেননা তাহাজ্জুদের নামাজ স্থায়ীভাবে পড়া রাসুলুক্টাই থেকে মুভাওয়াতির হাদীস দ্বারা প্রমাণিত আছে এবং তাঁর বৈশিষ্টা ইওয়ারও কোনো প্রমাণ নেই। তাফসীরে মাযহারীতে একেই পছন্দনীয় ও অগ্রগণা উজি সাব্যস্ত করা হয়েছে এবং এর পচ্ছে হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.)-এর একটি হাদীসও প্রমাণ হিলেবে পেশ করা হয়েছে। হাদীসে রাসুলুল্লাই িকে এমন এক বাজি সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়, যে পূর্বে ভাহাজ্জুদের নামাজ পড়ত এবং পরে ভাগা করে। তিনি উত্তরে বললেন, তার কর্ণকুহরে শয়তান পেশাব করে দিয়েছে। এ ধরনের বিরূপ মন্তব্য ও ইশিয়ারি তথু নফলের জন্য হতে পারে না। এতে বোঝা যায় যে, তাহাজ্জুদের নামাজ সুন্নতে যোয়াজাদাহ।

যারা তাহাজ্জ্বদকে ওধু নক্ষল মনে করেন, তারা স্থায়ীতাবে তাহাজ্জ্বল পড়াকে রাসূলুরাহ 👥 এর বৈশিষ্ট্য সাব্যস্ত করেছেন । উপরিউক্ত হানীদে তাহাজ্জ্বদ তরক করার কারণে রাসূলুরাহ 👥 যে বিরূপ মন্তব্য করেছেন, এটা প্রকৃতপক্ষে নিছক তরক করার কারণে নয়, বরং প্রথমে অভ্যাস গড়ে তোলার পর তরক করার কারণে। কেননা একবার কোনো নক্ষনের সভ্যাস করার পর তা নির্মিতভাবে পালন করে যাওয়া সবার মতেই বাঞ্কনীয়। অভ্যাস গড়ে তোলার অপর ত্যাগ করা নিন্দনীয়। কেননা অভ্যাসক পর বিনা ওজারে ত্যাগ করা এক প্রকার বিমুখতার লক্ষণ। যে বাক্তি প্রথম থেকেই অভ্যাস করে না, সে নিন্দার পাত্র নাই।

ভাহাজ্জুদের রাকাত সংখ্যা : সহীহ বৃষারী ও মুসলিমের রেওয়াতে হযরত আয়েলা (রা.) বলেন রাসূলুরাহ 🕮 রমজানে অথবা রমজানের বাইরে কোনো সময় এগারো রাকাতের বেশি পড়তেন না। তনুধ্যে হানাফীদের মতে ভিন রাকাত ছিল বিভিন্নের নামাজ এবং অবশিষ্ট আট রাকাত ভাহাজ্জুদের।

মুসলিমের অপর এক রেওয়ায়েতে হযরত আয়েশা (রা.) বলেন, রাস্নুরাহ 🏥 রাত্রে তেরো রাকাত পড়তেন। বিভিরের ভিন রাকাত এবং ফল্করের দুই রাকাত সুন্নতও এর অন্তর্ভুক্ত [মাহহারী] রমজানের কারণে ফল্করের সুন্নতকে রাত্রিকালীন নামান্তের মধ্যে গণ্য করা হয়েছে। এসব রেওয়ায়েত থেকে জানা গেল যে, তাহাজ্জুদের নামান্ত আট রাকাত পড়াই রাস্নুরাহ 🚉 এর সাধারণ অত্যাস ছিল।

কিন্তু হযরত আয়েশা (রা.)-এরই অপর এক রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, মাঝে মাঝে উপরিউক্ত সংখ্যা থেকে কম চার অথবা ছয় রাকাত ও পড়েছেন, যেমন সহীহ বুখারীর রেওয়ায়েতে মাসত্কক (র.) হযরত আয়েশা (রা.) কে ভাহাজ্জুদের নামাঞ্জ সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি বললেন, সাত, নয় ও এগারো রাকাত হতো ফজরের সুন্নত ছাড়া।[মাযহারী] হানাফী নিয়ম অনুযায়ী বিভিরের তিন রাকাত বাদ দিলে সাতের মধ্যে চার, নয়ের মধ্যে ছয় এবং এগারোর মধ্যে আট আহাজ্জুদের রাকাত থেকে যায়।

ভাষান্দ্রদের নামান্তা পড়ার নিয়ম: বিভিন্ন হাদীস থেকে যা প্রমাণিত আছে, তা এই যে, প্রথমে দুরাকাত হালকা ও সংক্রিপ্ত কেরাতে অতঃপর অবশিষ্ট রাকাতগুলোতে কেরাতেও দীর্ঘ এবং রুকু-সিজনাও দীর্ঘ করা হতো। মাঝে মাঝে খুব বেলি দীর্ঘ করা হতো এবং মাঝে মাঝে কম।এ হচ্ছে ঐসব হানীসের সংক্রিপ্ত সার, যেগুলো তাফসীরে মাবহারীতে উদ্ধৃত করা হয়েছে।

মাকামে মাহমূদ' আপোচ্য আয়াতে রাসূলুক্তাই — কে মকামে মাহমূদের ওয়াদা দেওয়া হয়েছে এই মকাম রাসূলুক্তাই —এর জনাই বিশেষভাবে নির্দিষ্ট অন্য কোনো পয়াগাস্বরের জন্য নয়। এর তাফসীর প্রসঙ্গে বিভিন্ন উক্তি বর্ণিত আছে। সহীহ হাদীসসমূহে বয়ং রাসূলুক্তাই — থেকে বর্ণিত আছে যে, এ হছে শাফাতে কুবরার মাকাম। হাশরের ময়দানে যখন সমগ্র মানব জাতি একত্রিত হবে এবং প্রত্যোক পয়গাস্বরের সমীপে শাফায়াতের দরখান্ত কববে, তখন সব পয়গাস্বরই ওজর পেশ করবেন। একমার রাসূলুক্তাই —ই এই মহান সন্থান লাভ করবেন এবং সমগ্র মানবজাতির জন্য শাফায়াত করবেন।

পরণাছর ও সংলোকদের শাকারাত গ্রহণীর হবে : ইসলামি উপনন সমূহের মধ্যে থারেজী ও মু'তাধিলা সম্প্রদায় প্রণাধরদের শাকারাত ধীকার করে না। তারা বলে করিরা তনাহ কারও শাকারাত ছারা মাফ হবে না। কিন্তু মুতাওয়াতির হাদীসসমূহ সাক্ষ্য দেয় যে, পরগাধরণণের এমন কি, সংলোকনের শাকারাত তনাহগারদের পক্ষে করুল করা হবে। অনেক মানুষের তনাহ শাকারাতের ফলে মাফ হয়ে যাবে।

ইবনে মাজাহ ও বায়হাকীতে হযরত উসমান (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে, রাস্পুল্লাহ 🊃 বলেন, কিয়ামতের দিন সর্বপ্রথম পরগাম্বরণণের গুনাহগারদের জন্য শাফায়াত করবেন, এরপর আলেমগণ, এরপর শহীদগণ শাফায়াত করবেন। দায়লমী হযরত ইবনে ওমর (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে, রাস্পুল্লাহ 🚃 বলেন, "আলেমকে বলা হবে, আপনি স্বীয় শিষ্যদের জন্য শাফায়াত করতে পারেন, যদিও তাদের সংখ্যা আকাশের তারকাসমূহের সমান।"

আবু দাউদ ও ইবনে হাইয়ান হযরত আবুন্দারদার রেওয়ায়েতে রাসূলুল্লাহ 🚐 -এর উক্তি বর্ণনা করেন যে, শহীদের শাফায়াত তার পরিবারের সন্তুর জনের জন্য কবুল করা হবে।

হযরত আবৃ উমামা (রা.)-এর বেওয়ায়েতে বর্ণিত এক হাদীসে রাসূলুল্লাহ 🚟 বলেন, আমার উপতের এক ব্যক্তির শাফায়াতের ফলে রবিয়া ও মুযার গোত্রের সমগ্র জনগোষ্ঠীর চাইতে বেশি লোক জাল্লাতে প্রবেশ করবে। -(মুসনাদে আহমদ, ভাবারানী, বায়বাকী)।

একটি প্রশ্ন ও উত্তর : এখানে প্রশ্ন হয় যে, যখন স্বয়ং রাস্লুল্লাহ — শাফায়াত করবেন এবং তাঁর শাফায়াতের ফলে কোনো ঈমানদার দোজখে থাকবে না, তখন আলেম ও সংলোকদের শাফায়াত কেন এবং কিভাবে হবে। তাফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে, সম্ভবত আলেম ও সংলোকদের মধ্যে যারা শাফায়াত করতে চাইবেন, তারা নিজ নিজ শাফায়াত রাস্লুল্লাহ — এর কাছে পেশ করবেন। এরপর রাস্লুলাহ — আল্লাহর দরবারে শাফায়াত করবেন।

কায়দা: এক হাদীসে রাস্লুৱাহ কলেন , কর্মান্ত নির্মান্ত প্রাম্থিত কর্মান্ত করিব। কর্মান্ত প্রাম্থিত করিব। করিব। করিব। করিব। এ থেকে বাহাত জানা যায় যে, রাস্লুবাহ করিশেষভাবে করীরা গুনাহগারদের জন্য শাক্ষায়াত করকে। কোনো ফেরেশতা অথবা উন্মতের কোনো ব্যক্তি তাদের জন্য শাক্ষায়াত করতে পারবে না। বরং উন্মতের সংকর্মশীলদের শাক্ষায়াত সগীরা গুনাগারদের জন্য হবে।

শাক্ষায়াতের মর্তবা অর্জনে তাহাজ্জুদের নামাজের বিশেষ প্রভাব আছে: হযরত মুজাদ্দিদে আলফেছানী (র.) বলেন, এ আয়াতে রাসূলুরাই 
ক্রেন্ড -কে প্রথমে তাহাজ্জুদের নামাজ পড়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। অতঃপর মকামে মাহমূদ অর্থাৎ 
শাক্ষায়াতে কুবরার ওয়াদা করা হয়েছে। এ থেকে বোঝা যায় যে, শাক্ষায়াতের মর্তবা অর্জনে তাহাজ্জুদের নামাজের বিশেষ প্রভাব 
বিদামান।

তিরমিয়ীর রেওয়ায়েতে হযরত আন্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন, রাসূলুল্লাহ 🚃 মকায় ছিলেন, অভঃপর তাঁবে মদীনায় হিজরত করার নির্দেশ দেওয়া হয়। এর পরিপ্রেক্ষিতে এই আয়াত নাজিল হয়।

প্রবেশ কররে স্থান' বলে মদিনা এবং বহির্গমনের স্থান বলে মকা বোঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্যে এই যে, হে আল্লাহ মদিনায় আমার প্রবেশ উত্তমভাবে সম্পন্ন হোক। সেখানে কোনো অপ্রীতিকর ঘটনা যেন না ঘটে এবং মকা থেকে আমার বের হওয়া উত্তমভাবে সম্পন্ন হোক। মাতৃভূমি এবং বাড়ি-ঘরের মহব্বত অন্তর যেন জড়িয়ে না পড়ে। এই আয়াতের তাফসীর প্রস্কার আরও বিভিন্ন উকি বর্ণিত হয়েছে। কিছু এই তাফসীরটি হয়রত হাসান বসরী ও কাতাদাহ (র.) থেকে বর্ণিত হয়েছে। ইবনে কাসীর একে সর্বাধিক বিতদ্ধ তাফসীর আখ্যা দিয়েছন। ইবনে জারীরও এই তাফসীরই গ্রহণ করেছেন। তবে এখানে প্রথমে বহির্গমনের স্থান ও পরে প্রবেশ করার স্থান উল্লেখ করা সঙ্গত ছিল। এই ক্রম উল্লিয়ে দেওয়ার মধ্যে সম্ভবত ইন্ধিত রয়েছে যে, মকা থেকে বের হওয়া স্বয়ং কোনো লক্ষ্য ছিল না; বরং বায়তুল্লাহকে ত্যাগ করে যাওয়া অত্যন্ত বেদনাদায়ক বিষয় ছিল। অবশ্য ইসলাম ও মুসলমানদের জন্য শান্তির আবাসস্থল খোঁজ করা ছিল এখানে লক্ষ্য। মদিনায় প্রবেশের মাধ্যমে এ লক্ষ্য অর্জিত হওয়ার আশা ছিল। তাই লক্ষাবস্তুকেই অগ্রে উল্লেখ করা হয়েছে।

তব্বত্পূর্ণ লব্ব্দের জন্য মকবুল দোয়া : হিজরতের সময় আল্লাহ তা আলা রাসূলুল্লাহ — কে এ দোয়াটি শিক্ষা দেন যে, মকা থেকে বহির্গমন এবং মদিনার পৌছা উভয়টি উত্তমভাবে ও নিরাপদে সম্প্রা হোক। এ দোয়ার ফলেই হিজরতের সময় পশ্চাদ্ধাবনকারী কাফেরদের কবল থেকে আল্লাহ তা আলা তাঁকে প্রতি পদক্ষেপে বাঁচিয়ে রেখেছেন এবং মদিনাকে বাহাত ও অন্তর্গত উভয় দিক দিয়েই তাঁর জন্য ও মুসলমানদের জন্য উপযোগী করেছেন। এ কারণেই কোনো আলেম বলেন, এ দোয়াটি লক্ষ্য অর্জনের শুরুতে প্রত্যেক মুসলমানদের মনে রাখা উচিত। প্রত্যেক লক্ষ্য অর্জনের ক্ষেত্রে দোয়াটি উপকারী। পরবর্তী বাক্য আর্জনের শুরুতে প্রত্যেক মুসলমানদের মনে রাখা উচিত। প্রত্যেক লক্ষ্য অর্জনের ক্ষেত্রে দোয়াটি উপকারী। পরবর্তী বাক্য এ নির্মান চক্রান্তর কির্দার চক্রান্তর করের রিসালাতের কর্তব্য পালন সাধ্যাতীত ব্যাপার। তাই তিনি আল্লাহর দরবারে বিজয় ও সাহায়ের দোয়া করেন, যা করুল হয় এবং এর শুভফল সবার দৃষ্টিগোচর হয়।

فَوْلُهُ وَلَا بَالْ وَالْمُو الْبُاطِلُ : এ আমাতটি হিজরতের পর মক্কা বিজয় সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়। হযরত ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, মক্কা বিজয়ের দিন রাস্লুরাহ হাত হথন মক্কায় প্রবেশ করেন, তথন বায়তুরাহর চতুম্পার্পে তিনশ' ষাটটি মূর্তি স্থাপিত ছিল। এই বিশেষ সংখ্যার কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে কোনো কোনো আলেম বলেন, বছরের প্রত্যেক দিনের জন্য মুশরিকদের আলাদা আলাদা মূর্তি ছিল এবং তারা প্রত্যুহ নির্ধারিত মূর্তিরই উপাসনা করত। [কুরতুবী] রাস্লুরাহ আমা সেখনে পৌছেন, তথন তার মুখে এ আয়াতটি উচ্চারিত হচ্ছিল للكيابِلُ এবং তিনি স্বীয় ছড়ি ঘারা প্রত্যেক মূর্তির বক্ষে আঘাত করে যাছিলেন। -[বুখারী, মুস্লিম]

কোনো কোনো রেওয়ায়েতে রয়েছে, ঐ ছড়ির নিচ দিকে রাঙ্গতা অথবা লোহার রজত ছিল। রাসূলুরাহ 🚃 যখন কোনো মূর্তির বুকে আঘাত করতেন, তখন তা উল্টে পড়ে যেত। এভাবে সব মূর্তিই ভূমিসাৎ হয়ে যায়। অতঃপর তিনি সেগুলো তেঙ্গে চুরমার করার আদেশ দেন। –[তাফসীরে কুরভুবী]

শিরক ও কৃষ্ণরের চিহ্ন মিটিয়ে দেওয়া ওয়াজিব : ইমাম কুরতুবী (র.) বলেন, এ আয়াতে প্রমাণ রয়েছে যে, মূশরিকদের মূর্তি ও অন্যান্য মূশরিকসূলভ চিহ্ন মিটিয়ে দেওয়া ওয়াজিব । যেসব হাতিয়ার যন্ত্রপাতি গুনাহের কাজে ব্যবহৃত হয়, শেগুলো মিটিয়ে দেওয়াও এ নির্দেশের অন্তর্ভুক্ত । ইবনে মূন্যির বলেন- কাষ্ঠ, পিতল ইত্যাদি ছারা নির্মিত চিত্র ও ভায়র্য শিল্পও মূর্তির অন্তর্ভুক্ত । বাস্পুল্লাহ আ বঙ্কাররের বিধান জানা যায় । হযরত দিয়া (আ.) যখন শেষ জমানায় আগমন করবেন, তখন সহীহ হাদীস অনুযায়ী স্থিকানদের কুশ ভেঙ্গে দিবেন এবং শৃকর হত্যা করবেন। শিরক, কৃষ্ণর ও বাতিলের আসবাবপত্র ভেঙ্গে দেওয়া যে ওয়াজিব, এসব বিষয় তারই প্রমাণ।

ক্রিকান পাক যে অন্তরের ঔষধ এবং শিরক, কৃফর, কৃচরিত্র ও আত্মিক রোগসমূহ থেকে মনের মুক্তিদাতা, এটা সর্বজন স্বীকৃত সতা। কোনো কোনো আলেমের মতে কৃরআন যেমন আত্মিক রোগসমূহের ঔষধ তেমনি বাহ্যিক রোগসমূহের আমোঘ ব্যবস্থাপত্র। কৃরআনের আয়াত পাঠ করে রোগীর শরীরে ফুঁ দেওয়া এবং তাবিজ লিখে গলায় মুলানো বাহ্যিক রোগ নিরাময়ের কারণ হয়ে থাকে। হাদীসের অনেক রেওয়ায়েত এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। হযরত আবৃ সাঈদ বৃদরী (রা.)-এর এই হাদীস সব এছেই বিদ্যমান দেখা যায় যে, সাহাবীদের একটি দল একবার সফররত ছিলেন। কোনো এক প্রামের জনৈক এক সরদারকে বিচ্ছু দংশন করল লোকেরা সাহাবীদের কাছে জিজ্জেস করল আপনারা এই রোগীর চিকিৎসা করতে পারেন কিং সাহাবীরা সাতবার সূরা ফাতিহা পাঠ করে রোগীর পায়ে ফুঁ দিলে রোগী সৃস্থ হযে যায়। এবপর রাস্বান্থাই হ্রা-এর কাছে ঘটনা বর্ণনা করা হলে তিনি এ কার্যক্রমকে জায়েক্স বলে মত প্রকাশ করেন।

এমনিভাবে আরও অনেক হাদীস থেকে স্বয়ং রাস্লুল্লাহ —এর عُلَّمُ শীর্ষক স্রাসমূহ পাঠ করে ফুঁ দেওয়ার প্রমাণ পাওয়া যায়। সাহাবী ও তাবেয়ীগণও কুরআনের আয়াত দ্বারা রোগীর চিকিৎসা করেছেন বলে প্রমাণিত আছে। এ আয়াতের অধীনে কুরতুবী এর বিস্তারিত বর্ণনা দিয়েছেন।

ن فُولُهُ وَلاَ يَرْدِدُ الظَّالِمِيْنَ إِلاَّ خَسَّارًا : এ থেকে জানা যায়.যে, বিশ্বাস ও ভক্তি সহকারে কুরআন পাঠ করনে যেমন কুরআন রোগের চিকিৎসা হয়ে থাকে তেমনি অবিশ্বাস এবং কুরআনের প্রতি ধৃষ্টতা প্রদর্শন ক্ষতি ও বিপদাপদের কারণও হয়ে থাকে।

হত্যাদি বিভিন্ন উকি বরিছে। সমবওলোর সারমর্ম, পরিবেশ, অত্যাস এবং প্রথা ও প্রচলনের দিক দিয়ে প্রত্যেক মানুষের একটি অভ্যাস ও মানসিকতা গড়ে উঠে। এই অভ্যাস ও মানসিকতা অনুযায়ী তার কাজকর্ম হয়ে থাকে। [কুরতুবী] এতে মানুষেরে ইশিয়ার করা হয়েছে যে, মন্দ পরিবেশ, মন্দ সংসর্গ ও মন্দ অভ্যাস থেকে বিরত থাকা দরবার এবং সং লোকদের সংসর্গ ও সং অভ্যাস গড়ে তোলা উচিত। জাসসাস। কেননা পরিবেশ সংসর্গ এবং প্রথা ও প্রচলিত রীতি দ্বারা মানুষের যে বভাব গড়ে উঠে, তার প্রত্যেক কাজ তদনুযায়ীই হয়ে থাকে। ইমাম জাসসাস এস্থলে ১৯৯১ এক অর্থ, সমভাবাপনুও উল্লেখ করেছেন। এদিক দিয়ে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, প্রত্যেক ব্যুক্ত ব্যক্তি ব্যাব সাথে অন্তরঙ্গ হয়। সাধু সাধুর সাথে এবং দুই দুইর সাথে অন্তরঙ্গ হয় এবং তারই কর্মপন্থা অনুসরণ করে, আল্লাহ তা'আলার নিন্মোক্ত উক্তি এর নজির।

ু দুক্ষদের জন্য এবং পবিত্রা নারী পবিত্র পুরুষদের জন্য। এবং পবিত্রা নারী পবিত্র পুরুষদের জন্য। এবং সারমর্মও এই বে, খারাপ সংসর্গ ও খারাপ অভ্যাস থেকে বিরত থাকার প্রতি যত্মবান ইওয়া উচিত।

অনুবাদ :

৮৫ তারা অর্থাৎ ইহুদিগণ তোমাকে প্রশু করে রহ অর্থাৎ যার মধ্যে শরীর জীবন স্পন্দন পায় সেই বস্তটি সম্পর্কে। তাদেরকে বল্- ব্লহ আমার প্রতিপালকের নির্দেশ থেকে আসে। অর্থাৎ এটা তিনিই অবগত আছেন। এ সম্পর্কে তোমাদের জ্ঞান নেই। আল্লাহর জ্ঞানের তলনায় তোমাদেরকে খুব সামান্য জ্ঞানই দান করা হয়েছে।

🔥 ৮৬. ইচ্ছা করলে আমি তোমার প্রতি যা প্রত্যাদেশ করেছি অর্থাৎ আল-কুরুআন অবশ্যই প্রত্যাহার করতে পারতাম যেমন তা হ্বদয় ও পুস্তকের পাতা থেকে মুছে ফেলতে পারতাম অতঃপর তুমি এ বিষয়ে আমার বিরুদ্ধে কোনো কর্ম-বিধায়ক পেতে না। كَتْنُ - এর كُمْ টি ্বি 🚉 জর্থাৎ শপথ বাঞ্জক।

প্রতিপালকের দয়া মাত্র ৷ তোমার উপর তার মহা অনুগ্রহ বিদ্যমান। সেহেতুই তিনি এটা তোমার নিকট অবতীর্ণ করেছেন। তোমাকে 'মাকামে মাহমুদ' এবং আরো বহু لُكنَ विनिष्ठ प्रयोमा मान करत्राह्न। إلا - এটা এ স্থানে لُكنَ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

> ^^ ৮৮. বল, যদি এই কুরআনের অনুরূপ অর্থাৎ এর ভাষালঙ্কার ও ভাব ঐশ্বর্যের অনুরূপ করআন আনয়নের জন্য মানুষ ও জিন সকলেই সমবেত হয় ও তারা পরস্পরকে সাহায্য করে তবুও তারা এর অনুরূপ আনয়ন করতে পারবে না। কাফেরদের কেউ কেউ বলত, ইচ্ছা করলে আমরাও এ ধরনের কথা বলতে পারি : এর জওয়াবে উক্ত আয়াত নাজিল হয়।। 🕰 সাহায্যকারী।

. 🗚 ৮৯. আমি এই কুরআনে মানুষের জন্য বিভিন্ন উপমা বার বার বর্ণনা করে দিয়েছি যাতে তারা উপদেশ গ্রহণ করে; কিন্তু অধিকাংশ মানুষ অর্থাৎ মক্কাবাসীরা কৃষরে ব্যতীত সত্য-প্রত্যাখ্যান ব্যতীত আর সকল কিছুই অস্বীকার করে। صَرَّفْنَا বর্ণনা করে দিয়েছি। مَرَّفْنَا এ স্থানে উহা একটি শব্দের منت বা বিশেষণ। মূলতঃ ছিল مَثَلًا مِنْ جِنْسِ كُلِّ مَثَلًا مِنْ جِنْسِ كُلِّ مَثَلِ উদাহরণ ৷

وْنَكَ أَيْ الْبِيهَ وَدَ عَنِ الرُّوجِ ط

الَّذَى يَحْيِلِي بِهِ الْبَدَنُ قُلْ لَهُمْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّنْي أَيْ عِلْمِهِ لاَ تَعْلَمُ نَهُ وَمُلَّآ أُوتَبِثُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيْلًا بِالنِّسْبِةِ اللِّي علمه تعالي

وَلَئِنْ لَامُ قَسْمِ شِئْنَا لَنَدْهَبَنَ بِالَّذِيْ أَوْحَيْنَا آلِكِيكَ أَيْ التَّقُرْانَ بِأَنْ نَمْحُوهُ مِنَ الصُّدُوْرِ وَالْمَصَاحِفِ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عُلَيْنا وَكَثِلاً .

فَضْلَهُ كَانَ عَلَيْكَ كَبِيْرًا عَظِيْمًا حَيْثُ أَنْزُلُهُ عَلَيْكَ وَأَعْطَاكَ الْمَقَامَ الْمَحَمُودَ وَغَيْرً ذٰلِكَ مِنَ الْفَضَائِلِ.

. قُلْ لَئِن اجْتَمَعَت ٱلانْسُ وَالْجِيُّنُ عَلَى أَنْ يَّأْتُوا بِمثل هٰذَا الْقُرْان فِي الْفَصَاحَةِ وَالْسِيكَاغَة لَا يَسْأَتُسُونَ بِمِشْلِهِ وَلَسُوكَانَ بَعْضُهُمْ لبَعْض ظَهَيْرًا مُعِيْنًا نَزَلُ رَدًّا لقَوْلِهِمْ لَوْنَشَآء لَقُلْنا مثلُ هٰذَا .

وَلَقَدْ صَرَّ فَنَا يَبَّنَّا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْأَن مِنْ كُلُّ مَثِلَ د صِفَةٌ لَمَحْذُونِ أَيْ مَثَلاً مِنْ جِنْسِ كُلِّ مَثَلِ لِيَتَّعَظُوا فَآبُسِيَّ أَكْثُرُ النَّاسَ أَى أَهْلُ مَكَّةً الَّا كُفُورًا جُحُودًا لِلْحَقِّ.

حَتُّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ أَلْارْضِ يَنْبُوْعًا عَيْنًا يَنْبَعُ مِنْهَا الْمَاءُ.

. أَوْ تَكُنُونَ لَكَ جَنَّنَةُ بُسْتَانٌ مِنْ تَنْخِبُل وعنب فَتُفَجِّرُ الْأَنْهُرَ خِلْلُهَا وسُطَهَا

كَسَفًا قِطعًا أَوْ تَأْتِي بِاللَّهِ وَالْمَلِّئِكَةِ قَبِيلاً مُقَابِلَةً وَعِيانًا فَنَرَاهُمْ.

تَرْقَى نَصْعَدُ فِي السَّمَا مِ مِسُلَّم وَلَنْ لُنْوْمِنَ لِمُرْقِينِكَ لَوْ رَقَيْتَ فِيْهَا حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا مِنْهَا كِتْبًا فِيِّهِ تَصْدِيْقُكَ نَقْرَوُهُ ﴿ قَلْ لَهُمْ سُبْحَانَ رَبَى تَعَجُّبُ هَلْ مَا كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا كَسَائِر الرُّسُل وَلَمْ يَكُونُوا يَاْتُواْ بِالْهَ إِلَّا بِاذْنِ اللَّهِ.

ه. ه. ه. فقالُوا عَلَمْ عَلَى اَبِي لَنْ أَوْمِينَ لِكَ هُرَا عَلَمْ مَا اللهِ عَلَى اَبِي لَنْ أَوْمِينَ لَكَ না যতক্ষণ না তুমি আমাদের জন্য ভূমি থেকে এক প্রস্রবণ উৎসারিত করবে । وَقَالُوا - পূর্বোল্লেখিত - এর সাথে এর عَطْف वा जरु रायह । وَعُطْف এমন প্রস্রবণ যা থেকে পানি বেগে বের হয়।

> ৯১ অথবা তোমার খর্জুর ও দ্রাক্ষার বাগান হবে। <u>অনন্তর</u> তার মাঝে মাঝে তুমি অজস্র ধারায় প্রবাহিত করে দিবে নদ-নালা। ﷺ বাগান। ﴿عُلَاكُ তার মাঝে মাঝে।

এ শ ১ . أَوْ تُسْقَطُ السَّمَاءُ كَمَا زَعَمْتُ عَلَيْتُ বিখণ্ড করে আমাদের উপর ফেলে দিবে অথবা আল্লাহ ও ফেরেশতাগণকে আমাদের সম্মুখে নিয়ে আসবে আমরা তাদেরকে দেখব। 🗓 খণ্ড-খণ্ড করে। সামনা সামনি, প্রত্যক্ষভাবে।

وَ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِنْ زُخْرُو وَ وَهِيهِ اللهِ اللهِ عَالَمَ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى সিঁডি দিয়ে আকাশে আরোহণ করবে; কিন্তু তুমি যদি তাতে আরোহণ কর তবুও আমরা তোমার আকাশারোহণ কখনো বিশ্বাস করব না যতক্ষণ তুমি সেথা থেকে এমন এক কিতাব আমাদের প্রতি অবতীর্ণ করবে যাতে তোমার সত্যতার সমর্থন থাকবে। আমরা তা <u>পাঠ করব।</u> এদেরকে বল, পবিত্র ও মহান আমার প্রতিপালক! আমি তো অপরাপর রাস্লগণের মতো একজন মান্ধ, একজন রাসল বই তো নই। আর আল্লাহর অনুমতি ব্যতিরেকে তাদের কেউই তো কোনো নিদর্শন আনতে পারেননি ؛ زُخْرُفُ এ স্থানে অর্থ वर्ग। تُرْقِيلُ आরোহণ করবে। تَرْقِيلُ वर्ग। अर्थ এস্তানে বিশ্বয় প্রকাশার্থে ব্যবহৃত হয়েছে। مَن كُنْتُ व স্থানে প্রশ্নবোধক 💃 শব্দটি 💪 অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে।

## তাহকীক ও তারকীব

لنْ خَفِيْفُهُ الرُّوْمُ अर्था९ : قَبُولُـهُ عَن الرُّوْمِ اَلَّرُّنَ كَينَ الْأُمُودِ الَّيْنِي خَصَّ اللَّهُ نَعْسَهُ بِعِلْيِهِ فَالْآمَرُ بِمَعْنَ الشَّانِ أَى الرُّوْءُ مِنْ شَاْنِ زَيِّنَ ١٩٥٣: قَوْلُهُ عَلِمْهُ وَمَنْ - विष्ठा अवार वासार जा आता है ताम करतिहन : فَوَلُهُ بِالنَّسَسَبَةِ اللَّي عِلْمِهِ تَعَاللَّي ﴿ وَمَنْ - विष्ठात अवार वासार के प्राप्त का के कि के कि के कि के कि के कि के कि कि के कि के कि कि कि कि कि कि উত্তর, উত্তরের সারকথা হলো এই যে, সমগ্র বিশ্বের জ্ঞান আল্লাহ তা'আলার ইলমের মোকাবিলায় স্বন্ধ।

७ खत छेपत तुआराह्य . عَوَابُ شَرْط या جَوَابُ فَسْم राला كَنَذْمَبَنَّ ,खत छेपत तुआराह्य : فَوْلُهُ لَامُ فَسْم বটে। আবার কেউ কেউ 🗻 🚉 জবাবে শর্তকে উহ্য মেনেছেন।

হয়েছে مُسْتَشْنَى مُنْغَطِعٌ वाता करत ইक्षिত करतहान (य, এটা نَقُولُهُ لَكِنَّ नेया करत हिल्ल करतहान (य, এটা مُشْعَثْنَاهُ وَاللَّهُ عَلَيْنَاهُ مَسْتَشْنَى مُنْغَطِعٌ । अनेना ४। - এর পূর্বেরটি بَنْسَ ३८ - رَحْمَتْ करा। কেননা ४। - এর পূর্বেরটি بنشك الله عند الله مُتَّصَلُّ

কৈ উহা মেনেছেন যাতে করে বাক্যটি পরিপূর্ণ হয়ে যায়। কেননা এটা বাতীত বাক্যটি অসম্পূর্ণ বয়ে যায়।

করার مُتَعَدِّى ছারা مِنْ করে مُتَعَدِّى بِنَغْسِهِ हों بَيِّنًا , এটা সেই প্রপ্লের জবাব যে, مِنْ করার وَسُفَةً لِمَحْدُوفَ প্রয়োজন নেই।

উত্তর হলো এই যে, তার মাফউল উহা রয়েছে আর তা হলো مُشَكِّل مُشَلِّ مَشَلِّ مَشَلِّ عَدَى اللهِ عَنْ كُلِّ مَشَلِ মাফউলের সিফত হয়েছে।

কন বৈধ হয়? এটাতো إِلَّا كُفُورًا কায়েজ নেই, তবে إِلَّا كُفُورًا কন বৈধ হয়? এটাতো ضَرَيْتُ إِلَّا زَيْدًا কন বৈধ হয়? এটাতো أَكْثَرَ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا काয়েজ নেই।

উত্তর: يَعْلَى اللّهُ كُلُورًا إِلَّا كُلُورًا । অর ফায়দা দিতেছে, মনে হয় যেন এরপ বলা হয়েছে যে, يَغِلَى الّ يس قبول نه كرد بيشتر مردمان مكر ناسياسي را . । इत्

: আবশ্যুক উন্দুর করে। আর্থর ক্ষেত্রে : অর্থাৎ عَطْف इश्रुक عَطْف عَلْني قَالَنُوا : هَنْ فَالْنَوْا

#### প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ضائر وَح النخ : आलाচ। প্রথম আয়াতে রহ্ সম্পর্কে কাফেরদের পক্ষ থেকে একটি প্রশ্ন এবং আলাহ তা আলার পক্ষ থেকে এর জওয়াব উল্লিখিত হয়েছে। রহ্ শন্টি অভিধান, বারুপদ্ধতি এবং কুরআন পাকে একাধিক অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। প্রসিদ্ধ ও সৃবিদিত অর্থ তাই যা এ শব্দ থেকে সাধারণভাবে বোঝা যায়; অর্থাৎ প্রাণ, যার বলৌলতে জীবন কায়েম রয়েছে। কুরআন পাকে এ শন্টি ইযরত জিবরাঈল (আ.)-এর জন্যও ব্যবহৃত হয়েছে; যেমন نَرْنُ بِدِ الرَّرُّ الْأَمْنِيْنُ وَمِيْنَ الْمُرْدَّ وَهُمُ عَلَيْهُ مَلْيُونُ مَا لَمْ يَعْلُمُ كُلُّهُ وَمُعْلَمُ مَا يَعْلُمُ كُلُبُونُ وَمُعْلَمُ مَا وَمُؤْمِنُ مَا اللَّهُ وَمُعْلَمُ مَا مُعْلَمُ مَا وَمُؤْمِنُ مَا اللَّهُ وَمُعْلَمُ مَا وَمُؤْمِنُ اللَّهُ وَمُعْلَمُ مَا مَا مُعْلَمُ مَا وَمُؤْمِنُ وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ مَا مُعْلَمُ مَا وَمُعْلَمُ مَا وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ مَا مُعْلَمُ مَا وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ مُومًا مِنْ أَمْرُكُمْ وَمُعْلَمُ وَمُوالِمُ وَاللّمُ وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُعْلَمُ وَمُوالِمُ وَمُوالُمُ وَمُعْلَمُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُعْلَمُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُعْلَمُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ وَمُعْلَمُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَمُؤْمِلُونُ وَمُؤْمِلُهُ وَمُؤْمِلُونُ وَاللّمُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُوالِمُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمُولُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْمُلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ وَالْمُؤْمِلُونُ

রহ বলে কি বোঝানো হয়েছে : এ বিষয়ই এখানে প্রথম প্রণিধানযোগ্য যে, প্রশ্নকারীরা কোন অর্থের নিক দিয়ে রহ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিল? কোনো কোনো তফসীরবিদ বর্ণনার পূর্বাপর ধারার প্রতি লক্ষ্য করে প্রশ্নতি ওহী, কুরআন অথবা ওহী বাহক ফেরেশতা হযরত জিবরাঈল (আ.) সম্পর্কে সাবান্ত করেছেন। কেননা এর পূর্বেও مُنْزُلُ مِنَ الْفُرْانُ এ কুরআনের উল্লেখ ছিল এবং পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আবার কুরআনের উল্লেখ রয়েছে। এর সাথে মিল রেখে তারা বুঝেছেন যে, এ প্রশ্নেও রহ্ বলে ওহী, কুরআন অথবা জিবরাঈলকেই বোঝানো হয়েছে। প্রশ্নের উদ্দেশ্য এই যে, আপনার প্রতি ওহী কিভাবে আসে? কে আনে? কুরআন পাক এর উস্তারে তথু এতটুকু বলেছে যে, আল্লাহ্র নির্দেশে ওহী আসে। ওহীর পূর্ণ বিবরণ ও অবস্থা বলা হয়নি।

কিছু যেসব সহীব হাদীসে এ আয়াতের শানে-মুন্দ বর্ণনা করা হয়েছে, সেগুলোতে প্রায় পরিছার করেই বলা হয়েছে যে, প্রশ্নকারীরা জৈব রহ্ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিল এবং রহের স্বরূপ অবগত হওয়াই প্রশ্নের উদ্দেশ্য ছিল। অর্থাৎ রহ্ কিয় মানবদেহে রহ কিভাবে আগমন করে? কিভাবে এর দ্বারা জীবজন্ব ও মানুব জীবিত হয়ে যায়া সহীহ বুখারী ও মুসলিমের রেওয়ায়েতে হযরত আদুন্নাহ্ ইবনে মাসউদ (রা.) বলেন, আমি একদিন রস্লুন্নাহ — এর সাথে মদিনার জনবসতিহীন এলাকায় পথ অতিক্রম করেছিলাম। রাস্লুন্নাহ — এর হাতে খর্জুর ডালের একটি ছড়ি ছিল। তিনি কয়েকজ্বন ইন্দরি কাছ দিয়ে গমন করছিলেন তারা পরম্পরের বলাবলি করছিল ঃ মুহামদ — আগমন করছেন। তাঁকে রহ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা কর। অপর কয়েকজ্বনে নিষেধ করল। কিছু কয়েকজন ইন্দরি প্রশ্ন করেই বসল। প্রশ্ন তানে রস্লুন্নাহ — ছড়িতে তর দিয়ে নিস্কুপ দাঁড়িয়ে গেলেন। আমি অনুমান করলাম যে, তাঁর প্রতি ওহী নাজিল হবে। কিছুক্বণ পর ওহী নাজিল হলে তিনি এ আয়াত পাঠ করে শোনালেন ঃ তাঁকি ক্রম্ব তানি একটি বিশেষ পরিভাষা ছিল।

এখানে তাদের প্রশ্নকে এ অর্থে নেওয়া খুবই অবান্তব। তবে জৈব ও মানবীয় রূহের ব্যাপারটি এমন যে, এ প্রশ্ন প্রত্যেকের মনেই সৃষ্ট হয়ে থাকে। এজনাই ইবনে কাছীর, ইবনে জারীর, কুরতুবী, বাহরে মুহীত, রূহল মা'আনী প্রমুখ সাধারণ তফসীরবিদরাই সাবান্ত করেছেন যে, জৈব রূহের স্বরূপ সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়েছিল। বর্ণনার পূর্বাপর ধারায় কুরআনের আলোচনা এবং মাঝখানে রহের প্রশ্নোত্তর বেখাপ্লা বলে প্রশ্ন করা হলে এর উত্তর এই যে, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কাফের ও মুশরিকদের বিরোধিতা এবং হঠকারিতাপূর্ণ প্রশ্নের আলোচনা এসেছে, যার উদ্দেশ্য ছিল রাস্ত্রাহ ক্র এর রিসালত পরীক্ষা করা। এ প্রশ্নটিও তারই একটি অংশ, কাজেই বেখাপ্লা নয়। বিশেষ করে শানে নুযুল সম্পর্কে অপর একটি সহীহ্ হাদীস বর্ণিত আছে। তাতে সুম্পষ্টরূপে ব্যক্ত হয়েছে যে, প্রশ্নকারীদের উদ্দেশ্য ছিল রস্ত্রাহ্য ক্র বিরোধালাত পরীক্ষা করা।

মুসনাদে আহমদের রেওয়ায়েত হযরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বর্ণনা করেন : কুরাইশরা রস্পুল্লাই ক্রেক্সেত অসঙ্গত অসঙ্গত এপুর করতো। একবার তারা মনে করল যে, ইহদিরা বিদ্বান লোক। তারা পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহেরও জ্ঞান রাখে। কাজেই তাদের কাছ থেকে কিছু প্রশু করা দরকার; যেওলো দ্বারা মুহাম্মদের পরীক্ষা নেওয়া যেতে পারে। তদনুসারে কুরাইশরা কয়েকজন লোক ইহদিদের কাছে প্রেরণ করল। তারা শিথিয়ে দিল যে, তোমরা তাকে রূহ সম্পর্কে প্রশু কর। —ইবনে কাছীর ইযরত ইবনে আবাস (রা.) থেকেই এক আয়াতের তাফসীরে বর্ণিত রয়েছে যে, ইহদিরা রাস্পুল্লাই ক্রেন্ডিল, তাতে এ কথাও ছিল যে রহকে কিভাবে আজাব দেওয়া হয়। তথন পর্যন্ত এ সম্পর্কে কোনো আয়াত নাজিল হয়নি বিধার রস্পুল্লাহ তাৎক্ষণিক উত্তরদানে বিরত থাকেন। এরপর ফেরেশতা জিবরাইল

প্রশ্ন মঞ্চার করা হয়েছিল না মদীনায়: শানে নুযুল সম্পর্কে হযরত ইবনে মাসউদ ও ইবনে আব্বাস (রা.)-এর যে দুটি হাদীস উপরে উল্লেখ করা হয়েছে, তন্যুধ্য ইবনে মাসউদের হাদীস অনুযায়ী প্রশ্নটি মদীনায় করা হয়েছেল। এ কারণেই কোনো কোনো তফসীরবিদ আয়াতটিকে 'মদনী' সাব্যস্ত করেছেন যদিও সূরা বনী ইসরাঈলের অধিকাংশই মঞ্চী। পক্ষান্তরে হযরত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েত অনুসারে প্রশ্নটি মঞ্চার করা হয়েছিল। এদিক দিয়ে গোটা সূরার নায়ে এ আয়াতটিও মঞ্চী। এ কারণেই ইবনে কাছীর এ সজ্ঞাবনাকেই অগ্রাধিকার দিয়ে ইবনে মাসউদের হাদীসের উত্তরে বলেছেন যে, সম্ভবত এ আয়াতটি মদীনায় পুনর্বার নাজিল হয়েছে: যেমন কুরআনের অনেক আয়াতের পুনর্বার অবতরণ সবার কাছেই স্বীকৃত। তাফসীরে মায়হারী হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.)-এর রেওয়ায়েতকে অগ্রাধিকার দিয়ে প্রশ্ন মদীনার এবং আয়াতকে মদনী সাবান্ত করেছে। তফসীর মায়হারী এর দুটি কারণ উল্লেখ করেছে। এক. এ রেওয়ায়েতটি বুখারী ও মুসলিমে বর্তমান। এর সনদ হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েতের সনদের চাইতে শক্তিশালী। দুই. এতে বর্ণনাকারী হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) সয়ং নিজের ঘটনা বর্ণনা করেছেন। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েত ব্রনছেন। এক বর্ণনাকারী হয়রত ইবনে মাসউদ (রা.) সয়ং নিজের ঘটনা বর্ণনা করেছেন। হয়রত ইবনে আব্বাস (রা.)-এর রেওয়ায়েত থেকে বাহ্যত এটাই বোঝা যায় যে, তিনি বিষয়টি কারও কছেছ হনেছেন।

উল্লিখিত প্রশ্নের জওয়াব : প্রশ্নের উন্তরে কুরুআন বলেছে, তেনু নির্দ্ধিক বোধগায় ও শাষ্ট । তা এই যে, এ জওয়াবে যতটুকু বিষয় বাবা সানাউল্লাহ পানিপতির উক্তিটিই সর্বাধিক বোধগায় ও শাষ্ট । তা এই যে, এ জওয়াবে যতটুকু বিষয় বাবা করুরি ছিল এবং যতটুকু বিষয় সাধারণ লোকের বোধগায় ছিল, ততটুকুই বলে দেওয়া হয়েছে । রুহের সম্পূর্ণ বরুপ সম্পর্কে যে প্রশ্ন ছিল জবাবে তা বলা হয়নি । কারণ তা বোঝা সাধারণ লোকের সাধ্যাতীত ব্যাপার ছিল এবং তাদের কোনো প্রয়োজন এটা বোঝার উপর নির্ভরশীলও ছিল না । এখানে রাস্পুল্লাহ ক্রে কে আদেশ করা হয়েছে যে, আপনি তাদেরকে উন্তরে বলে দিন ঃ রুহ আমার পালনকর্তার আদেশের অন্তর্ভুক্ত । অর্থাৎ রুহ সাধারণ সৃষ্টজীবের মতো উপাদানের সমন্বয়ে এবং জন্ম ও বংশ বিস্তারের মাধ্যমে অন্তিত্ব লাভ করেনি; বরং তা সরাসরি আল্লাহ তা আলার আদেশ এই (২ও) দ্বারা সৃজিত । এই জবাব একথা ফুটিয়ে তুলেছে যে, রুহকে সাধারণ বন্ধুনিচয়ের মাপকাঠিতে পরথ করা যায় না । ফলে রুহকে সাধারণ বন্ধুনিচয়ের মাপকাঠিতে পরথ করার ফলশ্রুভিতে যেসব সন্দেহ মাথাচাড়া দিয়ে উঠে সেওলো দূর হয়ে পেল । রুহ সম্পর্কে এতটুকু জ্ঞান মানুষের জন্য যথেষ্ট । এর বেশি জ্ঞানের উপর তার কোনো ধর্মীয় অথবা পার্থিব প্রয়োজন আটকা নয় । তাই প্রশ্নের সংখিটকে অনর্থক ও বাজে সাবান্ত করে জওয়াব দেওয়া হয়নি; বিশেষত যে ক্ষেত্রে এর স্বরূপ বোঝা সাধারণ লোকের তো কথাই নেই, বড় বড় দার্শনিক পথিতের পক্ষেত্র সহজ নয়।

প্রত্যেক প্রপ্লের উত্তর দেওয়া জকরি নয়, প্রশ্নকারীর ধর্মীয় উপকারিতার প্রতি লক্ষ্য রাবা অপরিহার্য : ইমাম জাসসাস এই জওয়াব থেকে এ মাস'আলা বের করেছেন যে, প্রশ্নকারীর প্রত্যেক প্রশ্ন এবং তার দিকের জওয়াব দেওয়া মুফতি ও আলেমের দায়িত্বে জরুরি নয় বরং তার ধর্মীয় উপযোগিতার প্রতি লক্ষ্য রেখে জওয়াব দেওয়া উচিত। যে জওয়ার প্রতিপক্ষের বোধশন্তির অতীত অথবা যে জওয়ার প্রতিপক্ষের তুল বোঝারুঝিতে লিও হওয়ার আশক্ষা থাকে, সেই জওয়াব না দেওয়া উচিত। এমনিভাবে অনাবশ্যক ও বাজে প্রশ্নাদিরও জওয়াব দেওয়া উচিত নয়। তবে উপস্থিত ঘটনা সম্পর্কে কোনো ব্যক্তির ঘদি কোনো আমল করা জরুরি হয়ে পড়ে এবং সে নিজে আলিম না হয়, তবে মুফতি ও আলিমের পক্ষে নিজ জ্ঞান অনুযায়ী এর জওয়াব দেওয়া জরুরি । জিসসাস। ইমাম বুঝায়ী 'ইলম' অধ্যায়ে এই মাস'আলার একটি স্বতন্ত্র শিরোনাম যুক্ত করে বলেছেন যে, যে প্রশ্নের জওয়াব দাবা বিল্লান্ডি সৃষ্টি হওয়ার আশক্ষা থাকে সেই প্রশ্নের জওয়াব দেওয়া অনুচিত।

রূহের স্বরূপ সম্পর্কে কেউ জ্ঞান লাভ করতে পারে কি না? কুরআন পাক এ প্রশ্নের জওয়াব শ্রোতাদের প্রয়োজন ও বোধশন্তির অনুরূপ দান করেছে – রহের স্বরূপ বর্ণনা করেনি। কিন্তু এতে জরুরি হয় না যে, রহের স্বরূপ কোনা নানুষ বুঝতেই পারে না স্বয়ং রস্নুলুরাই 💬 ও এরূপ জানতেন না। সতা এই যে, আলোচ্য আয়াতটি এর পক্ষেও নয় এবং বিপক্ষেও নয়। যদি কোনো রাসূল ওহীর মাধ্যমে এবং কোনো ওলী কাশফ ও ইলহামের মাধ্যমে এর রূপ জেনে নেয়, তবে তা আয়াতের পরিপন্থি নয়। বরং যুক্তি দর্শনের দৃষ্টিভঙ্গিতেও এ সম্পর্কে আলোচনা করা হলে তাকে অনর্থক ও বাজে বলা গেলেও অবৈধ বলা যায় না। এ জনাই অনেক পূর্ববর্তী ও পরবর্তী আলিম রূহ সম্পর্কে স্বতন্ত্র গ্রন্থানি রচনা করেছেন। শেষ যুগে শায়বুল ইসলাম হয়বত মাওলানা শাকীর আহমদ উসমানী (র.) একথানি পুন্তিকায় এ প্রশ্নের উপর চমৎকার আলোকপাত করেছেন এবং রহের স্বরূপ সাধারণ মানুষের পক্ষে যতটুকু বোঝা সম্ভব, ততটুকু বুঝিয়ে দিয়েছেন। একজন শিক্ষিত লোক এতে সন্তুষ্ট হতে পারে এবং সন্দেহ ও জটিলতা থেকে বাঁচতে পারে।

ফায়দা : ইমাম বগভী এস্থলে হযরত আদুরাহ্ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে একটি দীর্ঘ রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন। রেওয়ায়েতটি এই। এই আয়াত মঞ্কায় অবতীর্ণ হয়। একবার মঞ্জায় কোরায়েশ সরদাররা একব্রিত হয়ে পরামর্শ করল য়ে, মুহাম্মন 

আমাদের মধ্যে জন্ময়হণ করেছেন এবং যৌবনে পদার্পণ করেছেন। তাঁর সততা ও বিশ্বস্ততায় কেউ কোনোদিন 
সন্দেহ করেনি। তিনি কোনোদিন মিথা বলেছেন বলেও কেউ অপবাদ আরোপ করেনি। এতদসত্ত্বেও তাঁর নব্য়তের দাবি 
আমাদের বোধণয়া নয়। তাই একটি প্রতিনিধি দল মদিনায় ইহুদি আলিমদের কাছে প্রেরণ করে তার বায়পায়ে অনুসন্ধান করা 
দরকার। তদনুসারে তাদের একটি প্রতিনিধি দল মদিনায় ইহুদি আলিমদের কাছে প্রেরণ করে তার বায়পায়ে অনুসন্ধান করা 
দরকার। তদনুসারে তাদের একটি প্রতিনিধি দল মদিনায় ইহুদি আলিমদের কাছে প্রেরণ করে তার বায়পায়ে করেমার্শ 
লিল য়ে, আমরা তোমাদেরকে তিনটি বিষয় বলে দিছি। তোমরা এগুলো সম্পর্কে তাঁকে প্রশ্ন করেব। যদি তিনি তিনটি প্রশ্নের 
উত্তর না দেন, তবে তিনি নবী নন। এমনিভাবে যদি একটি প্রশ্নেরও উত্তর না দেন, তব্ও নবী নন। পক্ষান্তরে বাদি দৃটি প্রশ্নের 
উত্তর দেন এবং তৃতীয় প্রশ্নের উত্তর না দেন, তব্ তুনী করেছাল বিষয়ের বার প্রতিনি করে যারা প্রাচীনকালে শিরক থেকে আছারক্ষার জন্য কোনো গর্তে আছাগোপন করেছিলেন। তাদের 
ঘটনা স্বৃবই বিশ্বয়্রকর। দৃই. ঐ ব্যক্তির অবস্থা জিজ্ঞেস কর, যিনি পৃথিবীর পূর্ব ও পশ্চিম সফর করেছিলেন। তার ঘটনা কিঃ তিন. 
রহ সম্পর্কে জিজ্ঞেস কর ।

প্রতনিধি দলটি ফিরে এসে তিনটি প্রশুই রসূলুল্লাহ 🚎 -এর সামনে পেশ করে দিল। রাসূল 🚎 বললেনআগামীকাল এর উত্তর দেব। কিন্তু তিনি 'ইনশাল্লাহ্' না বলায় এর ফলশুন্তিতে কয়েকদিন পর্যন্ত ওহীর আগমন বন্ধ রইল। বিভিন্ন রেওয়ায়েতে এই বিরতিকাল বার থেকে গুরু করে চল্লিশ দিন পর্যন্ত বর্গিত রয়েছে। কোরাইশরা বিদ্রূপ ও দোষারোপের সুযোগ পেয়ে গেল। রসূলুল্লাহ 🚎 ও উদ্বিগ্ন হলেন। এরপর হযরত জিবরাঈল এই আয়াত নিয়ে অবতীর্ণ হলেন-

কে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, ভবিষাতে কোনো কাজের ওয়াদা করা হলে 'ইনশাল্লাহ' বলে করতে হবে। এরপর রহ সম্পর্কে উল্লিখিত আয়াত অবতীর্ণ হয়। গর্তে আথগোপনকারীদের সম্পর্কে আসহাবে কাহান্তের ঘটনা এবং পূর্ব পশ্চিমে সফরকারী যুলকারনাইনের ঘটনা সম্পর্কেও আয়াত নাজিল হয়। পরবর্তী সূরা কাহান্তে তা বর্ণিত হবে। ঐ সূরায় আসহাবে কাহন্ত ও যুলকারনাইনের ঘটনা বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। তবে রহের স্বরূপ সম্পর্কে যে এই করা হয়েছিল, তার জওয়াব দেওয়া হয়নি। ফিলে নবুয়তের সত্যাতা সম্পর্কে ইছদিদের বর্ণিত আলামত সত্যে পরিণত হয়। তিনমিয়ীও এ রেওয়ায়েতি সংক্ষেপে উল্লেখ করেছে। —[মাযহারী]

রুহ এবং প্রবৃত্তি : তত্ত্জানীগণ এ সম্পর্কে অভিমত প্রকাশ করেছেন যে, রহ এবং প্রবৃত্তি মানুষের মধ্যে দৃটি স্বতন্ত্র বছু রয়েছে। রহ মানুষকে কল্যাণকর কাজের দিকে তথা আথেরাতের চিরস্থায়ী জিদ্দেগীর জন্য উপকারী হবে এমন কাজের দিকে আহ্বান জানায়। আর প্রবৃত্তি মানুষকে দুনিয়ার জীবনের সৃথ-সম্পদের দিকে ভাকে। প্রবৃত্তি পানাহারের দিকে আকৃষ্ট, ভোগ বিলাসে মত্ত, আরাম আয়াশে নিরত। তোধের সময় পতত্ত্বের পর্যায়ে অবনমিত। প্রতারণায় শয়তানের সঙ্গে রয়েছে তার ভ্রাতৃত্ব। কিন্তু রহ মানুষকে পরকালীন চিরস্থায়ী জিদ্দেগীর নাজাতের পথে আহ্বান জানায়। রহ এবং প্রবৃত্তির মধ্যে পার্থকা হলো যেমন ফ্রেন্সেতা এবং শয়তানের মধ্যে। ফ্রেনেশতা নূর দ্বারা তৈরি আর ইবলীস শয়তান অগ্নি দ্বারা। ফ্রেন্স্তা বাধ্য, ইবলীস শয়তান অবাধ্য। হাচ্ছেজ ইবনুল বার (র.) শরহে মোয়ান্তার ভূমিকায় একখানি হাদীদের উদ্ধৃতি দিয়েছেন—

াঁ। এই নির্মান নির্

—[ভাফসীরে মাআরেফুল কোরআন, কৃত-আল্লামা ইদরীস কান্ধলতী (র.), বও-৭, পৃষ্ঠা-৩৬৫-৬৬] রূহের তাৎপর্য ও মাহাস্ক্য: রুহ কিঃ রূহের তাৎপর্য্য এবং মাহাস্ক্য কিঃ এ সম্পর্কে মানব মনে প্রশু উথিত হওয়া অস্বাভাবিক নয়। কিল্পু মানুষের নাজাতের জন্যে এ সম্পর্কে জ্ঞান অর্জন করা জরুরিও নয় এবং এটি নবী রসুলগণের তাবলীগের বিষয়বস্কুর অন্তর্ভুক্তও নয়। তাহলে মঞ্চার কাফেররা বা মদীনার ইহদিরা এ সম্পর্কে কেন প্রশু করেছেঃ এর একই জবাব, ওধু পরীক্ষা করার উদ্দেশ্যে, সত্যকে উপলব্ধি করে তা গ্রহণের জন্যে নয়।

রহ সম্পর্কে তত্তুজ্ঞানীদের অভিমত : রহ সম্পর্কে তত্ত্তজ্ঞানীগণ একাধিক অভিমত প্রকাশ করেছেন। কেননা মৃত্যুর অলজ্ঞানীয় বিধান যখন মানুষের মধ্যে কার্যকর হয় তখন প্রকাশ্যে রক্ত ব্যতীত মানব দেহ থেকে আর কিছুই বের হয় না। কোনো কোনো তত্ত্তজ্জানী বলেছেন, এটি হলো নিঃশ্বাস'। কেননা নিঃশ্বাস বন্ধ হলে মানুষের মৃত্যু হয়। পাশ্চাত্যের দার্শনিকরা বলেন, 'রহ হলো

একটি সৃষ্ধ বাষ্প, যার দ্বারা সমন্ত দেহের কল-কজা চলমান থাকে। যখন এ বাষ্প বন্ধ হয়ে যায় তখন মানুষের মৃত্যু ইয়। আউলিয়ায়ে কেরাম এবং আরেফীনের মতে রূহ হলো এমনি একটি সৃষ্ধ নুরানী বন্ধু যা' সমগ্র দেহে প্রবাহিত থাকে। যেমন গোলাপের পাপড়িতে সুগন্ধ এবং বৃক্ষে পানি। যতক্ষণ পর্যন্ত এ সৃষ্ধ বস্তুটির সম্পর্ক মানব দেহের সঙ্গে থাকে ততক্ষণ মানুষটি জীবিত থাকে। পক্ষান্তরে, যখন মানব দেহের সঙ্গে এ সৃষ্ধ নুরানী বস্তুটির সম্পর্ক বিচ্ছিন্ন হয়ে যায় তখন মানুষটির মৃত্যু হয়। ইমামূল হারামাইন এবং ইমাম রাজী (র.) এ মতই প্রকাশ করেছেন।

–[তফসীরে মাআরেফুল কোরআন, কৃত-আল্লামা ইদরীস কন্ধলভী (র.), খণ্ড-৪, পৃষ্ঠা- ৫৬-৫৭]

এতে কোনো সন্দেহ নেই যে ব্লহের তাৎপর্য বা মাহাত্মা উপলব্ধি করা মানুষের পক্ষে অত্যন্ত কঠিন। এজন্যে পবিত্র কুরুআনে সংক্ষিপ্ত কিন্তু সুস্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করা হয়েছে, وَمُنْ اَمْرُ رَبُيْ : [হে রসূল!] আপনি বলুন, 'দ্ধাহ আমার প্রতিপালকের আদেশ থেকে।" এ থেকে একথা প্রমাণিত হলো, আল্লাহ পাকের আদেশক্রমে মানব দেহে কোনো কিছু প্রবেশ করে। ফলে মানুষ জীবনী শক্তির অধিকারী হয়। কিন্তু যখন ঐ বস্তুটি বের হয়ে যায় তখন মানুষের মৃত্যু ঘটে। এটিই আল্লাহ পাকের বিধান। একমাত্র আল্লাহ পাকের ইচ্ছা মর্জি এবং নির্দেশক্রমেই সৃষ্টি এবং লয় হয়ে থাকে।

মানবজাতির সৃষ্টি সম্পর্কে আল্লাহ পাক কুরআনে কারীমে এ কথাও ঘোষণা করেছেন, ঠু কু কু কু নাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন, এরপর তাকে বলেছেন, হও। তাই সে হয়ে গেছে। আরও ইরশাদ হয়েছে, আল্লাহ পাক তাকে মাটি থেকে সৃষ্টি করেছেন, এরপর তাকে বলেছেন, হও। তাই সে হয়ে গেছে। আরও ইরশাদ হয়েছে, আমি যখন কোনো কিছুর ইচ্ছা করি তখন তথু বলি হও আর তা হয়ে যায়। এখানে একথা বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য, রহের চেতনা, ওণাবলি পর্যায়ক্তমে পূর্ণতা লাভ করে এবং ধীরে ধীরে উন্লতি করতে থাকে। যেমন আহিয়ায়ে কেরামের রহ এবং অন্য মানুষের রহের মধ্যে আকাশ পাতাল পার্থক্য রয়েছে। ঠিক এমনিভাবে আহিয়ায়ে কেরামের মধ্যে যে রহ উন্লতির উচ্চতম শিখরে আরোহণ করেছে তা হলো রহে মোহাম্মনী, কেননা প্রিয়নবী হয়রত রাসূলে কারীম 🚟 এব রহ যোবারক উন্লতির এমন চরম পর্যায়ে পৌছেছে যা অন্যদের জনো কল্পনাতীত। এই চরম ও পরম উন্লতির কিছু ইচ্ছিত আলোচ্য আয়াতের ভাষায়ও রয়েছে ঃ

এখানে রূহ শব্দের সঙ্গে اَمُرْ শক্ষের সম্পর্ক অতান্ত তাৎপর্যবহ। তদুপরি রব শব্দটির সঙ্গে (ইয়া) অক্ষরটির সম্পর্ক খার অর্থ হলো আমার'] আরও তাৎপর্যবহ।

এতদ্বাতীত, রূহের যে উনুতির কথা বলা হলো তা তার নিজস্ব নয়, অর্থাৎ তার নিজের এখতিয়ার নয়, বরং আল্লাহ পাকের মহান দানে ধন্য হয়েই রূহ উনুতি করে, আল্লাহ পাক যাকে যতথানি উনুতি প্রদানের মর্জি করেন সে ততথানি উনুতি করতে পারে।

এ পর্যায়ে একথাও উল্লেখযোগ্য যে মানুষের রূহ বা মানবাত্মা যত উন্নতি করুক না কেন এবং তার পরিধি যত বিস্তৃতই হোক না কেন তা একটি সীমার মধ্যে থাকবে, অসীম হতে পারবে না। যেমন আল্লাহ পাকের গুণাবলি অনন্ত অসীম, মানবাত্মার উন্নতি তেমন নয়। ম্রষ্টা এবং সৃষ্টির মাঝে এটিই পার্থক্য।

মানুষ যত কামেল বা পরিপূর্ণই হোক না কেন তার ক্রহ যত উন্নতিই করুক না কেন, ক্রহানী বা আধ্যাত্মিক সাধনায় সে যে উন্নত মাকামেই পৌছুক না কেন, আল্লাহ পাক ইচ্ছা করলে সকল গুণাবলি মুহূর্তের মধ্যে ছিনিয়ে নিতে পারেন। কেননা তিনি সর্বশক্তিমান। এজন্যে তত্ত্বজ্ঞানীগণ বলেছেন, ما المُراسِين برد حبراني যারা আল্লাহ পাকের নৈকটা ধন্য হন তাদের পেরেশানি হয় অধিকতর। এজন্যেই বলা হয়েছে, الرَّجَانُ الرَّبَانُ بَيْنَ الْعَنْ الْمَانُ بَيْنَ الْمَانُ بَيْنَ الْمَانُ الْمَانُ بَيْنَ الْمَانُ الْمَانُ مَنْ الْمَعْلَىٰ مَوْمَ وَهِمَ الْمَعْلَىٰ وَمِنْ الْمَعْلَىٰ مُوالْمَ اللهِ ক্রেম্বানে, আর একথাও জানিয়ে দিন যে নিকয় আমার আমার আমার আজাব অত্যন্ত যুহ্খাদায়ের।

মোটকথা : রুহের উন্নতি পুরোপুরি আন্তাহ পাকের ইচ্ছাধীন। দান করা বা দান ছিনিয়ে নেওয়া সবই সর্বশক্তিমান আন্তাহ পাকের কর্তৃত্বাধীন। এ পর্যায়ে একটি দৃষ্টান্ত দেওয়া যেতে পারে। বিখ্যাত সৃষ্টী সাধক হযরত জোনায়েদ বোগদাদী (র.) প্রায় সারারাত ক্রন্দন করতেন। কোনো কোনো সময় এত বেশি ক্রন্দন করতেন যে তাঁর প্রতিবেশীরা মনে করতো হয়তো তাঁর বাড়িতে কারো মৃত্যু হয়েছে। একবার তাঁর খাদেম জিজ্ঞাসা করলেন, হযরত! আপনার এ ক্রন্দন কি জান্নাত লাভের জন্যঃ তিনি বললেন, জান্নাতের জন্য ক্রন্দনের কি প্রয়োজনা কেনন আন্তাহ পাক মাদি জান্নাত আমাদেরকে না দেন তবে কি কান্ধেরদেরকে দেবেনা লোকটি পুনরায় পশ্ন করলো ঃ তা হলে আপনার এই ক্রন্দন কি দোজখের ভয়েঃ তিনি বললেন ঃ যদি আন্তাহ পাক আমাদেরকে দোজঝে নিক্ষেপ করেন তবে কান্ধেরদেরকে কোথায় রাখবেনঃ লোকটি বলল, তাহলে আপনার ক্রন্দন কিসের জন্যেঃ হয়রত জ্ঞানায়েদ বোগদাদী (র.) বললেন, আমার ক্রন্দনের কারণ হলো এই রাভের শেষ প্রহরে যখন সমগ্র বিশ্ববাসী নিদ্রায় বিভার, তবন আল্তাহ পাক আমাকে তাঁর দরবারে দওয়েমান হওয়ার এবং সেজদায় রত হয়ে নৈকট্য-ধন্য হওয়ার তৌফিক দান করেছেন। আমার ভয় হয় আমারে কোনো আচরণে তিনি অসত্ত্বই হয়ে আমাকে নিকট্যের এই মাকাম থেকে বক্সিত না করেন। এ জন্যে আমি ক্রন্দন করি। মূলতঃ কুরআনে কারীমে এ কথাটির দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে পরবর্ত্তী আয়াতে এভাবে—

ত্রিন্ত ক্রিটি কি পার কিছু কাপেনার প্রতিপালকের রহর্মত যে, তিনি তা করেনান। "

হয়রত বস্পুল্লাহ 😅 এর মাধ্যমে দশজন সাহাবায়ে কেরামকে জান্নাতী হওয়ার সুসংবাদ দেওয়া হলো, তনুধ্যে সর্বপ্রথম নামই ছিল হয়রত আবু বকর (রা.) এর। তখন সাহাবায়ে কেরাম তাঁদেরকে আন্তরিক মোবারাবাদ জানাচ্ছিলেন। কিছু ঐ অবস্থায় দেখা গেল হয়রত আবু বকর (রা.) ক্রন্দনরত রয়েছেন। তাঁকে জিজ্ঞাসা করা হলোঃ এত বড় সুসংবাদ পাওয়ার পর ক্রন্দনের কারণ কিং তিনি বলেছিলেনঃ আত্মাহ পাক জান্নাতী হওয়ার সুসংবাদ দিয়েছেন সতা, কিছু যদি আমার কোনো আচরণে অসমুষ্ট হয়ে এই সিদ্ধান্ত বাতিক করেন তখন আমার গতি কি হবে?

বস্তুত: এটিই হলো রুহানী উন্নতির উচ্চ মাকাম। এ পর্যায়ে স্বয়ং প্রিয়নবী 

—এর অবস্থাও বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য।
একখানি হাদীসে রয়েছে— হয়রত আয়েশা (রা.)-এর কাছে এক ব্যক্তি আরক্ত করলেন, হজুর 
—এর কোনো আচর্যক্তনক

ন্তর কোনো আচর্যক্তনক

নত্তর কোনো আচর্যক্তনক

নত্তর কোনা করুন। তিনি বললেন ঃ হজুর 
—এর কোন কাজটি আচর্যক্তনক নয়ৢঃ একদিন তিনি আমার নিকট আগমন
করলেন, আমার বিছানায় আমার লেপের নীচেই শায়িত হলেন। একটু পরেই তিনি উঠলেন এবং উঠে বললেন ঃ আমি তো
আমার প্রতিপালকের ইবাদত করবা। একথা বলে তিনি অজু করে নামাজের নিয়ত করলেন এবং কাঁদতে লাগলেন। এমনকি
তাঁর অক্ষতে বক্ষ মোবারক ভেসে গেল। এভাবে রুকু' ও সেজদার হালতেও তিনি ক্রন্সন করতে থাকলেন। আর ক্রন্সন করে
রাত অতিবাহিত করলেন। অবশেষে ফজরের নামাজের জন্য হয়রত বেলাল (রা.) ডাকতে আসলেন। আমি আরক্ত করলাম।
ইয়্যা রাস্লালায়াহ। আলাহ পাক তো আপনাকে মাফ করে দিয়েছেন। তবু এত ক্রন্সন করেন কেন্য তবন তিনি ইরশাদ করলেন,
আমি কেন ক্রন্সন করবো নাঃ অথচ আর এ রাতেই আলোচ্য আয়াতসমূহ নাজিল হয়েছে। এরপর ইরশাদ করলেন, ঐ ব্যক্তির
জন্যে ধ্বংস অনিবার্য যে এ আয়াতসমূহ পড়ে এবং চিন্তা করে না।

রহের মাহাত্ম অনুভব করতে হলে একটি দৃষ্টান্তের সাহায্য গ্রহণ করতে হয়। সমগ্র বিশ্ব একটা বিরাট কারখানা। তাতে অনেক প্রকার যন্ত্র রয়েছে। যথা ঃ শ্রবণযন্ত্র, দর্শন-যন্ত্র, শ্বাস-প্রশ্বাসের যন্ত্র, চিন্তা করার যন্ত্র, পানাহার গ্রহণের যন্ত্র, খাদ্য দ্রব্য পরিপাকের যন্ত্র, পানি নিদ্ধাশনের যন্ত্র, চলাচল করার যন্ত্র প্রভৃতি। আর এজন্যেই কুরআনে কারীমে আল্লাহ পাক মানুষকে তার নিজের সম্পর্কে চিন্তা করার আহ্বান জানিয়ে ইরশাদ করেছেন ক্রিটি নির্দ্ধান বিদ্যান রয়েছে।

বস্তুতঃ মানব দেহ একটি বিরাট কারখানা, এতে অনেক যন্ত্রের বিপুল সমাবেশ ঘটেছে। কারখানার সন্তাধিকারী যখন তাতে বিদাং
সঞ্চারিত করলেন, তখনই তাতে জীবনের স্পন্দন দেখা দিল। ঠিক এমনিভাবে মানবদেহের যন্ত্র রূহ বিহীন অসার, জীবনীশকি
বিহীন হয়ে থাকে। কিন্তু যখনই তাতে রূহ ফুঁকে দেওয়া হয় তখন তা জীবন্ত, বলন্ত, চলন্ত হয়ে উঠে। কুরআনে কারীমে আল্লাহ
পাক কথাটি এভাবে ইরশাদ করেছেন তুঁত কুঁত কুঁত কুঁত শুক্তি শুক্তি শুক্তি দিলাম"। ঠিক যেমন
অচল কারখানা বিদাং সঞ্চারিত হলে তা চলমান হয় এবং যন্ত্রের রক্ত্রে রক্ত্রে জীবনীশক্তি প্রবাহিত হয়, ঠিক তেমনি ভাবে
মানবদেহে যখন রূহ সঞ্চারিত হয় তখন দেহের অঙ্গ-প্রতাদে জীবনীশক্তি অনুভূত হয়। বিদ্যুতের কোনো স্বতন্ত্র আকৃতি যেমন
লক্ষ্য করা যায় না, ঠিক তেমনি রূহও অদৃশ্য, তাকে কেউ দেখে না, এমনকি রূহের বিশ্বয়কর রহস্য আজও মানুষের কাহে
উদ্ঘাটিত নয়।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক তথু এভটুকুই ইৱশাদ করেছেন, وَمُن اَمَّو رَبَّى : "হে রাসূল! আপনি জানিরে দিন যে রহ হলো আমার প্রতিপালকের নির্দেশ"। প্রশ্ন হলো, এই নির্দেশিটি কীঃ কুরআনে করীমে এই প্রশ্নের জবাবে রয়েছে, اَنْ نَعْبَكُونُ आ़्लाহ পাক যখন কোনো কিছু সৃষ্টির ইচ্ছা করেন তখন তথু বলেন, হও, তখন তা হয়ে যায়। এই ک শব্দিটি বা আদেশ। যথনই আল্লাহ পাক কোনো কিছু সৃষ্টির ব্যাপারে আদেশ প্রদান করেন তখন তো সৃষ্টি হয়ে যায়। এটিই সর্ব শক্তিমান আল্লাহ পাকের অমোঘ বিধান। আর এজন্যেই পবিত্র কুরআনে خَلْنَ اَمْرُ সৃষ্টি আর আদেশ উভয় শব্দকে একত্র করে ঘোষণা করা হয়েছে। ইরশাদ হয়েছে ﴿﴿ وَالْاَمِنْ وَالْاَمْرُ وَالْامْرُ وَالْامْرُ وَالْامْرُ وَالْالْمُولِ وَالْامْرُ وَالْالْمُولِ وَالْامْرُ وَالْامْرُ وَالْامْرُ وَالْامْرُ وَالْامُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُرْمُ وَالْمُرْمُ وَالْمُرْمُ وَالْمُرْمُ وَا

সতর্ক হও, আল্লাহর জন্যই সৃষ্টি এবং আদেশ অর্থাৎ সৃষ্টি করার শক্তি তথু তারই। আর আদেশ প্রদানের একচ্ছত্র অধিকারও তথু তারই, এতে আর কেউ শরিক নয়।

অতএব, মানুষের দেহকে একটি কারখানা মনে করা যেতে পারে। আর রহকে কারখানায় প্রবাহিত বিদ্যুৎ হিসাবে গণ্য করা যেতে পারে। যেভাবে বিদ্যুতের সুইচ টিপে দিলে বিদ্যুৎ প্রবাহিত হয়, ঠিক তেমনি ভাবে আল্লাহ পাকের আদেশ হলে মানবদেহের রক্তে রক্তে জীবনীশক্তি প্রবাহিত হয়।

রু**হের গস্তব্যস্থল :** হথরত আৰু বকর (রা.)-কে রুহ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করা হয়, মানবদেহ থেকে যখন রুহ বের হয়, তখন কোথায় যায়? তিনি বলেন, মানবদেহের রুহ সাভটি স্থানে যায়।

- ১. নবী রসুলগণের রূহ, এর অবস্থান জান্নাতে আদন।
- ২. ওলামায়ে কেরামের রূহ, এর স্থান হলো জান্নাতুল ফেরদাউস :
- ত. নেককার মৃমিনদের রহ ইন্নীয়্যিনে স্থান পাবে।
- 8. আল্লাহর রাহে শহীদগণের রূহ বেহেশতে উড়তে থাকে এবং যে কোনো স্থানে যেতে পারে i
- ৫. ৩নাংগার মুমিনগণের রহ আকাশে ঝুলন্ত অবস্থায় থাকে, জমিনেও নয়; আসমানেও নয়। এ অবস্থা কেয়ায়ত পর্যন্ত অব্যাহত
  থাকরে।
- ৬. মুমিনদের শিত সন্তানদের রূহ কন্তুরীর পাহাড়ে থাকে ।
- ৭. কাম্কেরদের রূহ সিজ্জীনে থাকে, তাদেরকে কিয়ামত পর্যন্ত তাদের দেহ সহ আজাব দেওয়া হয়ে থাকে।

কুরআনে কারীমে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন-

আল্লাম্ সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিখেছেন, কোনো কোনো লোকের ধারণা আলোচ্য আঁয়াতের مِنْ أَمْرِ رَبَّى वाकाण्ति অর্থ হলো سُرِّ رَحْى اللَّهِ वाकाण्ति مِنْ أَمْرِ رَبَّى الْفُجَّارِ لَعَى

گَلْمُ الْوَسِيْمُ مِنَ الْعُلْمِ إِلَّا كَلْمِيْكُ : আর তেমিদেরকে সামান্য পরিমাণই জ্ঞান দান করা হয়েছে। এই সামান্য বলতে কতথানি তার একটি দৃষ্টান্ত বর্ণিত হয়েছে, মহাসমূদ্রে কোনো মানুষ তার আঙ্গল ভূবিয়ে দিলে মহাসমূদ্রে অথৈ পানির অনুপাতে ঐ আঙ্গুলের শীর্ষ যতথানি পানি ধারণ করে, ততথানি ইলমই মানুষকে দান করা হয়েছে। কোননা মানুষের জ্ঞান অর্জনের পন্থা সীমিত। মানুষ শ্রবণ এবং দর্শনের মাধ্যমে জ্ঞান অর্জন করে। কুরআনে কারীমেই রয়েছে এর ঘোষণা।

जात আল্লাহ পাক ভোমাদেরকে ভোমাদের মাতৃ-উদর থেকে বের وَاللَّهُ ٱخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ ٱمْهَاتِكُمْ لاَ تَعَلَّمُونَ شَبْنًا : আর আল্লাহ পাক ভোমাদেরকে ভোমাদের মাতৃ-উদর থেকে বের করে এনেছেন, যথন ভোমরা কিছুই জানভেনা তথা ভোমাদের কোনো জ্ঞানই ছিল না।

পরবর্তী আয়াতে জ্ঞান অর্জনের পন্থা সম্পর্কে ঘোষণা করা হয়েছে, وَالْاَبْصَارُ وَالْاَبْصَارُ وَالْاَبْشِيةَ । আর আন্নাহ পাক তোমাদের জন্যে ব্যবস্থা করেছেন শ্রবণ–শক্তি, দর্শন-শক্তি ও অন্তঃকর্ণ। অতএব, মানুষকে সীমিত জ্ঞান দান করা হয়েছে।

তাফসীরকারণণ বলেছেন, আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ পাক ঘোষণা করেছেন যে, আল্লাহ পাকের ইলমের অনুপাতে সমগ্র বিশ্বের সকল মানুষকে অতি সামান্য ইলমই দান করা হয়েছে। তাফসীরকারণণ একথাও লিখেছেন- পূর্ববর্তী আয়াতে রহ সম্পর্কে ইরশাদ হয়েছে। আর এ আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে, মানুষকে অতি সামান্য জ্ঞান দান করা হয়েছে। এর তাৎপর্য হলো, রহ সম্পর্কে কতি তাকার জ্ঞান অর্জন করা বা রহের মাহাত্ম উপলব্ধি করা তোমাদের শক্তির উর্ধ্বে। আর তা তোমাদের দীনি প্রয়োজনের অন্তর্ভুক্তও নয় তাই এ সম্পর্কে তোমাদেরক জ্ঞান দান করা হয়নি। —[তফসীরে মাজেদী, ২৩-১, পৃষ্ঠা- ৫৯৫]

यान আমি ইচ্ছা করি তবে [दে রাসূল!] وَلَيْنَ شِنْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِاللَّذِيِّ ٱرْحَبِنَا ٓ الْبَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْمَنَا رَكِيلًا আপনাকে যে ওহী দান করেছি তা কেড়ে নিয়ে যেতে পারি। এরপর আপনি আমার বিরুদ্ধে তা এনে দেওয়ার দায়িত্ নিতে কাউকে পাবেন না।

ইমাম রাথী (র.) লিখেছেন ঃ পূর্ববর্তী আয়াতে ঘোষণা করা হয়েছে যে মানুষকে অতি সামান্য জ্ঞান দান করা হয়েছে। আর এ আয়াতে ইরশাদ হয়েছে যে, সামান্য জ্ঞানটুকু দেওয়া হয়েছে আল্লাহ পাক ইচ্ছা করলে তা-ও ছিনিয়ে নিতে পারেন। মানুষের অন্তর থেকে তা ভূলিয়ে দিতে পারেন। অথবা গ্রন্থে লিখিত অংশ মুছে দিতে পারেন। কেননা আল্লাহ পাক সব'শক্তিমান। আর আল্লাহ পাক যদি তাঁর মহান বাণী ভূলে নেন তবে পৃথিবীর কোনো শক্তি নেই যা' ফিরিয়ে দিতে পারে। কোনো কোনো তাঞ্চনীরকার লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে সেই ভ্রান্ত ধারণাকারীদের প্রতিবাদ রয়েছে যারা এই অন্যায় কথা বলেছে যে পবিত্র কুরআন প্রিয়নবী হা রচনা করেন। কেননা এতে আল্লাহ পাকের শ্রেষ্ঠত্বের কথা সুস্পষ্ট তাষায় ঘোষণা করা হয়েছে যে, আল্লাহ পাকের তরফ থেকে যে ওহী তাঁর নবীর প্রতি প্রেরণ করা হয় তা আল্লাহ পাক ইচ্ছা করলে ছিনিয়ে নিতে পারেন। সেই শক্তি এবং অধিকার তাঁর আছে।

: ''কিন্তু আপনার প্রতিপালকের তরফ থেকে রহমতের কারণে''। অর্থাৎ আল্লাহ পাক পবিত্র কুরআন আপনার নিকট থেকে ছিনিয়ে নেননা। কেননা আল্লাহ পাকের অনন্ত অসীম রহমত আপনার প্রতি রয়েছে। অথবা এর অর্থ হলো যদি আল্লাহ পবিত্র কুরআন ছিনিয়ে নেন তবে কেউ তা আপনাকে ফিরিয়ে দিতে পারবে না। কিন্তু যদি আল্লাহ পাক আপনার প্রতি রহম করেন তবে তিনিই ফিরিয়ে দিতে পারেন।

ইমাম রাথী (র.) আরো লিখেছেন, পবিত্র কুরআন যে আল্লাহ পাক রেখে দিয়েছেন তা মানব জাতির প্রতি আল্লাহ পাকের বিরাট এহসান। বিশেষতঃ ওলামায়ে কেরামের প্রতি আল্লাহ পাকের দু'টি বিশেষ দান রয়েছে। এক. কুরআনের ইলম হাছেল করা আল্লাহ পাক তাদের জন্য সহজ করেছেন। দুই. পবিত্র কুরআনকে হেফজ করে রাখার তৌফিক দান করেছেন।

থেকে একথা বলে নিবৃত্ত করা হয়েছিল যে, মানুষের জ্ঞান যত বেশিই হোক না কেন, বন্ধুনিচয়ের সর্বব্যাপী স্বরূপের দিক দিয়ে তা অন্ধই। তাই অনাবশ্যক আলোচনা ও খোঁজাখুঁজিতে লিপ্ত হওয়া মূল্যবান সময় নষ্ট করারই নামান্তর। দুর্নিট্রের করা হয়েছে যে, মানুষের জ্ঞান যত বেশিই হোক না কেন, বন্ধুনিচয়ের সর্বব্যাপী স্বরূপের দিক দিয়ে তা অল্পই। তাই অনাবশ্যক আলোচনা ও খোঁজাখুঁজিতে লিপ্ত হওয়া মূল্যবান সময় নষ্ট করারই নামান্তর। দুর্নিত আলা ইচ্ছা করলে তাও করা হয়েছে যে, মানুষকে যত্টুকুই জ্ঞান দেওয়া হয়েছে, তাও তার ব্যক্তিগত জায়গির নয়। আল্লাহ্ তা আলা ইচ্ছা করলে তাও ছিনিয়ে নিতে পারেন। কাজেই বর্তমান জ্ঞানের জন্য তার কৃতজ্ঞ থাকা এবং অনর্থক ও বাজে গবেষণায় সময় নষ্ট না করা উচিত; বিশেষত যখন উদ্দেশ্য গবেষণা করা নয়, বরং অপরকে পরীক্ষা করা ও লক্ষ্কিত করাই উদ্দেশ্য হয়। মানুষ যদি এরূপ করে, তবে এই বক্ততার পরিণতিতে তার অর্জিত জ্ঞান্টুকু বিলুপ্ত হয়ে যাওয়া আন্চর্য নয়। এ আয়াতে যদিও রসূলুলাহ ক্রিকে সংয়েছে, কিন্তু আসালে উত্যতকে শোনানোই উদ্দেশ্য; অর্থাৎ রসূলের জ্ঞানও যখন তার ক্ষ্মতাধীন নয়, তখন অনোর তো প্রশ্নই উঠে না।

এ বিষয়বস্তুটি কুরআন পাকের কয়েকটি আয়াতেই ব্যক্ত হয়েছে। এতে সমগ্র মানবঁগোষ্টীকৈ সম্বোধন করে দাবি করা হয়েছে যে, যদি তোমরা কুরআনকে আল্লাহর কালাম স্বীকার না কর; বরং কোনো মানব রচিত কালাম মনে কর, তবে এর সমতুল্য কালাম রচনা করে তোমরা দেখিয়ে দাও। আয়াতে একথাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, তধু মানবই নয়, জিনদেরকেও সাথে মিলিয়ে নাও। অতঃপর সবাই মিলে কুরআনের একটি সূরা বরং একটি আয়াতের অনুরূপও রচনা করতে সক্ষম হবে না।

এ বিষয়বস্তুর এখানে পুনরাবৃত্তি সন্তবত একারণে যে, তোমরা আমার রসুলকে নবুয়ত ও রিসালত পরীক্ষা করার জন্য রূহ ইত্যাদি সম্পর্কে বিভিন্ন প্রকার প্রশ্ন তাঁর প্রতি করে থাক। তোমরা কেন এসব অনর্থক কাজে ব্যাপৃত রয়েছা স্বয়ং কুরআনকে দেখে নিলেই তাঁর নবুয়ত ও রিসালাত সম্পর্কে কোনো সন্দেহ ও দিধাদন্দের অবকাশ থাকবে না। কেননা সমগ্র বিশ্বের মানব ও জিন থখন তাঁর সামান্যতম দৃষ্টান্ত রচনা করতে সক্ষম নয়, তখন এটা যে আল্লাহ্র কালাম, তাতে কি সন্দেহ অবশিষ্ট থাকে! কুরআনের আল্লাহ্র কালাম হওয়া থখন এভাবে প্রমাণিত হয়ে যায়, তখন রসুনুল্লাহ্ তার নবুয়ত ও রিসালত সম্পর্কেও কোনো সন্দেহের অবকাশ থাকে না।

সর্বশেষ وَلَغَدُّ صُرِّفَتُ - আয়াতে বলা হয়েছে যে, যদিও কুরআনের মোজেজা এতটুকু জাজ্বল্যমান যে, এরপর কোনো প্রশ্ন ও সন্দেহের অবকাশ থাকে না; কিন্তু বাস্তব হচ্ছে এই যে, অধিকাংশ লোক আল্লাহ্র নিয়ামতের শোকর করে না এবং কুরআনরূপী নিয়ামতকেও মূল্য দেয় না : াই পথভষ্টতায় উদভ্রান্ত হয়ে তারা ঘোরাফেরা করে :

পুৰ্ববৰ্তী আয়াতে পৰিত : वें عُجُر لَنَا الخ وَقَالُوْ لَنْ نُفُومَنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا الخ কুরআনের অলৌকিকতার উল্লেখ ছিল। মুশরিকরা যখন পবিত্র কুরআনের মোকবিলা করতে অক্ষম হয় তখন তারা হিংসার বশবর্তী হয়ে অনেক আজগুরি ফ্রমায়েশ করতে লাগলো আর বলল, যদি আপনি সত্য নবী হন তবে আমাদেরকে এ সব নিদর্শন দেখিয়ে দিন [যার আলোচনা পরে আসছে]। কাফেরদের সন্দেহ নিরসনকল্পে আলোচ্য আয়াতসমূহ নাজিল হয়। এতে রয়েছে তাদের ভীত্তিহীন কথাবার্তার জবাব। 🕂তফসীরে মাআরেমুল কোরআন, কৃত- আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (র.), খণ্ড-৪, পৃষ্ঠা-৩৭০] শানে নুযুদ : আল্লামা বগভী (র.) ইকরামার সূত্রে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.)-এর বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, উতবা, শায়বা, আবৃ সৃফিয়ান, আবৃ জেহেল, আব্দুল্লাহ ইবনে উবাই, উমাইয়া ইবনে থালফ সহ মক্কার দ্রাত্মা কাঞ্চেরদের একটি দল প্রিয়নবী 🚎 এর সঙ্গে দেখা করে বলল, আমরা আপনার রেসালাতে বিশ্বাস করতে পারি না যে পর্যন্ত না আপনি আমাদের ফরমায়েশ পুরা করেন। আমাদের এই মক্কা শহর চারিপার্শ্বের পাহাড়ের কারণে সংকীর্ণ এবং সংকুচিত হয়ে আছে। এর সম্প্রসারণ সম্ভব হচ্ছে না। ইয়েমেন এবং সিরিয়াবাসীর ন্যায় আমাদের সম্পদও নেই। তাই আপনার প্রতিপালকের নিকট আবেদন করে এই পাহাড়গুলো এখান থেকে সরিয়ে দিন। যাতে করে মক্কা শহরকে সম্প্রসারণ করা যায়। এমনিভাবে সিরিয়া এবং ইরাকের ন্যায় আমাদের পূর্ব পুরুষকে জীবিত করতে হবে, তাদের মধ্যে কুসাই ইবনে কেলাব কুরাইশ গোত্রের বিশিষ্ট ব্যক্তি। সে ছিল অত্যস্ত সত্যবাদী। আমরা তাকে আপনার সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করবো যে আপনি সত্যবাদী না মিথ্যাবাদী। যদি সে আপনাকে সত্যায়িত করে তবে আমরাও আপনাকে সত্যবাদী মনে করব। রাসুলে পাক 🚃 ইরশাদ করলেনঃ আমাকে এজন্যে প্রেরণ করা হয়নি, যে মহান বাণী নিমে আমাকে প্রেরণ করা হয়েছে আমি তা তোমাদেরকে পৌছিয়ে দিয়েছি। যদি তোমরা মেনে নাও তবে দুনিয়া ও আখেরাতে তোমাদের জন্যে তা' সৌভাগ্যের কারণ হবে। আর যদি অমান্য কর তবে আমি আল্লাহ পাকের হকুমের অপেক্ষায় সবর করবো। কাফেররা বলল, আচ্ছা যদি এসব না করেন তবে আপনি এতটুকু করিয়ে দিন যেন আপনাকে সত্যায়িত করার জন্যে আসমান থেকে ফেরেশতা প্রেরিত হয়। আর আপনাকে যেন কিছু বাগান এবং সোনা-রূপার তাণ্ডার প্রদান করা হয় তাতে আমরা আপনাকে যেরূপ দরিদ্র এবং দুঃখ কষ্টে পতিত দেখতে পাচ্ছি তা লাঘব হয় এবং আমাদের ন্যায় বাজারে গিয়ে আপনাকে রুজির অন্বেষণের চিন্তা না করতে হয়। হজুর 🚟 ইরশাদ করলেন, আল্লাহ পাক আমাকে এজন্যে প্রেরণ করেননি। আমাকে সুসংবাদ প্রদানকারী এবং ভীতি প্রদর্শনকারী হিসাবে প্রেরণ করা হয়েছে। তথন কাফেররা বলন, তাহলে আমাদের উপর আসমানকে নিক্ষেপ করার ব্যবস্থা করা হোক। কেননা আপনার দাবি হলো, আপনার প্রতিপালক এমনটি করতে পারেন। এর জবাবে প্রিয়নবী 🚃 ইরশাদ করেন, তোমাদের উপর আসমান ফেলে দেওয়া সম্পূর্ণ আল্লাহ পাকের ইচ্ছাধীন, তিনি ইচ্ছা করলে তা করবেন। তখন জনৈক কাফের বলল, আমরা আপনার কথা ততক্ষণ পর্যন্ত মানবো না যতক্ষণ না আপনি আল্লাহকে এবং ফেরেশতাগণকে আমাদের সম্মুখে এনে আপনার সত্যতার সাক্ষ্য প্রদানের ব্যবস্থা করবেন। (নাউযুবিক্লাহ) কাফেরদের এ সব কথা শ্রবণ করে হজুর 🚃 দাড়িয়ে গেলেন। তাঁর সাথে তাঁর ফুফু আতেকা বিনতে আব্দুল মুন্তালেবের পুত্র আব্দুল্লাহ ইবনে আবি উমাইয়াও দাঁড়িয়ে গেল। পথে সে বলল, আপনার সম্প্রদায় আপনাকে কয়েকটি কথা বলন, আপনি তার কোনোটিই গ্রহণ করেদনি। এরপর তারা আরও কিছু বিষয় আপনার কাছে চেয়েছে, এর ঘারা মনে হয় যে আল্লাহ পাকের দরবারে আপনার বিশেষ মরতবা রয়েছে। কিন্তু আপনি সেগুলোও মানেননি। এরপর তারা আপনার নিকট আজাব নিয়ে আসার কথা বলেছে যে সম্পর্কে আপনি তাদেরকে ভয় প্রদর্শন করেন। এখন আমি আল্লাহর শপথ করে বলছি, আমি ওধু তখনই বিশ্বাস করবো যখন আপনি আমার সম্মুখে সিড়ি লাগিয়ে আসমানে আরোহণ করবেন আর সেথান থেকে আমরা সম্মুখে উন্মুক্ত গ্রন্থ নিয়ে আসবেন এবং আপনার সঙ্গে চারজন ফেরেশতাও আসবে যারা আপনার সত্যতার সাক্ষ্য দেবে এবং আমার ধারণা এ কাজটি করলেও আমি আপনার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করতে পারবো না। কাফেরদের এসব কষ্টদায়ক কথা শ্রবণ করে প্রিয়নবী 🚃 অত্যন্ত চিস্তিত হয়ে বাড়ি প্রত্যাবর্তন করলেন। তখন এ আয়াতসমূহ নাজিল হয়।

ইবনে জারীর ইবনে ইসহাকের সূত্রে ইকরামার বর্ণনার অবলম্বনে হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্দাসের কথার উদ্ধৃতি দিয়েছেন। আর সাঈদ ইবনে মনসূর সাঈদ ইবনে জুবায়েরের বর্ণনার উদ্ধৃতি দিয়েছেন যে, এ আয়াতসমূহ আব্দুল্লাহ ইবনে উমাইয়া সম্পর্কে নাজিল হয়েছে। –তাফসীরে মাযহারী, খণ্ড-৭, পৃষ্ঠা- ১৪৯-৫০

आत जाता वरल आमता आपनात कथा : قَوْلَـهُ وَقَالُـوْا لَـنْ نُـوْمِنُ لَـكُ حَتَّى تَقْجُر لَـنَا مِنَ الْارْضِ يَنْبُوعًا মানবো না যতক্ষণ না আপনি আমাদের জনো জমিন থেকে একটা ঝণী প্রবাহিত করেন।

বস্তুত: পরিত্র কুরআনের মোজেজা বা অলৌকিক প্রভাবে কাম্পেররা পরাজিত হয়ে অত্যন্ত উদ্ধট এবং ভিক্তিহীন কথাবার্তা বলত গুরু করে। কথনও বলে মঞ্চার বুক চিরে আমাদের জন্যে ঝর্ণা বের করে দিন। কথনও বলে মঞ্চার পাহাড়গুলোকে স্বর্গে রূপান্তরিত করুন। আর কথনও বলে, যে পর্যন্ত খেজুর ও আঙ্গুরের বাগান না হয় আর তার ফাঁকে ফাঁকে নহর সমূহ প্রবাহিত না হয় সে পর্যন্ত আমরা ঈমান আনবো না।

এ আয়াতসমূহের তফসীরে আল্লামা ইবনে কাছীর (র.) লিখেছেন, যেহেতু কাফেরদের এ সমস্ত কথা শুধু হিংসা-বিদ্বেষ এবং শক্রতার কারণেই ছিল তাই তাদেরকে এ জবাব দেওয়া হয়েছে। যদি ঈমান আনয়নের উদ্দেশ্যে তারা এ সব কথা বলতো তবে হয়তো আল্লাহ পাক এ সব মোজেজাও দেখিয়ে দিতেন। এজনো প্রিয়নবী —— কে লক্ষ্য করে ইরশাদ হয়েছে, যদি আপনার ইছা হয় তবে তাদের চাহিলা মোতাবেক এসব মোজেজা আমি দেখিয়ে দেব। তবে একথা শ্বরণ রাখুন, যদি তারা এসব মোজেজা দেখার পরও ঈমান না আনে তবে তাদেরকে এমন দৃষ্টান্তমূলক শান্তি দেব যা' ইতিপূর্বে কোনো জাতিকে দেওয়া হয়নি। আর যদি আপনি ইছা করেন তবে আমি তাদের জন্যে তওবা কবুল হওয়ার এবং রহমতের দ্বার উন্মুক্ত রাখবো। হয়রত রস্পুরাহ ছিতীয় কথাটি পছন্দ করেছেন, কেননা তিনি হলেন রহমতের নবী। তাঁর প্রতি অগণিত দরদ্রদ ও সালাম।

–(তফসীরে ইবনে কাছীর (উর্দু), পারা-১৫, পৃষ্ঠা-৭৩]

ं قَوْلُهُ اَوْتُسْقِطَ السَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا اَوْ تَاْتِى بِاللَّهِ وَالْمَلَّذِ كَةِ قَبِيْلاً अथरा আপনি যেমন বলেন আমাদের উপর খণ্ড খণ্ড ভাবে আসমান পতিত করবেন অথবা আল্লাহ তা আলা এবং ফেরেশতাদেরকে আমাদের সমুখে উপস্থিত করবেন।

এ আয়াতের ব্যাখ্যায় হ্যরত আব্দুল্লাই ইবনে আব্বাস (রা.) বলেছেন, আলোচা আয়াতে خَرِيْلُ শব্দটির অর্থ کَوْنِيْلُ আল্লাহ এবং ফেরেশতাগণকে নিজের দাবির সত্যতা প্রমাণের জন্যে সাক্ষী হিসাবে পেশ করুন। তারা এ মর্মে সাক্ষ্য দেবেন যে আপনার কথা সত্য। আর একথা বিশ্বাস করার কারণে যদি কেউ ক্ষতিগ্রস্ত হয় তবে তার দায়িত্ব নিবেন আল্লাহ পাক, তার রস্ল এবং ফেরেশতাগণ।

ইমাম কাতাদা (র.) লিখেছেন, আলোচ্য আয়াতে उँ শব্দটির অর্থ হলো সামনা সামনি। অর্থাৎ আমাদের চোখের সমুখে আরাহ পাক এবং তাঁর ফেরেশতাগণকে নিয়ে আসুন।

ফররা বলেছেন, আরবরা বলে گَبُدُنُ فَکِرُنَّ فَبِيْلًا وَبِيْبَالًا وَاللّهِ مَاللّهُ عَلَى مُلْ كُنْتُ وَلِكُ وَلُولًا وَاللّهُ مَاللّهُ مَاللّهُ عَلَى سُبْحَانَ وَبِيَّا وَاللّهُ مَاللّهُ وَاللّهُ مَاللّهُ وَاللّهُ مَاللّهُ وَاللّهُ مَاللّهُ مِنْ مَاللّهُ مِن مَاللّهُ مِنْ مُعْلِمٌ مَاللّهُ مِنْ مُعْلِمٌ مِنْ مُعْلّمُ مِنْ مُعْلِمٌ مِنْ مُعْلّمُ مِنْ مُعْلّمُ مِنْ مُعْلّمُ مُعْلّمُ مِنْ مُعْلِمُ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُعْلِمٌ مُ

তাফসীরে জানানাইন আরবি-বাংনী (৩য় খণ্ড)-৪০ (খ)

# www.eelm.weebly.com

একজন মানুষ। তবে আমি আল্লাহ পাকের মনোনীত রসূল! মানব জাতির হেদায়েতের জন্য আল্লাহ পাকের তরফ থেকে প্রেরিত। অল্লাহ পাকের মহান দরবারে অযথা কোনো ফরমায়েশ বা আবদার করা আমার পক্ষে ৬৪ যে অশোভনীয় তাই নয়, বরং অসম্ভবও। আল্লাহ পাকের তরছ থেকে যে বিধি-নিষেধ আসে তা মানুষের নিকট পৌছিয়ে দেওয়াই নবী রাস্লগণের কাজ; তাই তোমাদের এসব অনর্থক কথা-বার্তা আল্লাহ পাকের দরবারে পৌছানো আমার পক্ষে সম্ভব নয়। আল্লাহ পাক যুগে যুগে যে নবী রস্লগণকে প্রেরণ করেছেন তাঁদেরকে সেই যুগ, পরিবেশ এবং পরিস্থিতি মোতাবেক অনেক মোজেজাও নিয়েছেন। যেমন প্রিয়নবী ক্রি-কে অঙ্গুলির ইশারায় চন্দ্র দ্বিধতিত করার, তাঁর অঙ্গুলি মোবারক থেকে পানি প্রবাহিত হওয়ার, সামানা খাদ্যে তিন হাজার লোকের তৃত্তি লাভ করার মোজেজা প্রদান করা হয়েছে। এমনি ভাবে শবে মেরাজে মহাশূন্য পরিভ্রমণ করার তথা আসমানে আরোহণ করার, জান্লাত দোজৰ দেখার এবং আল্লাহ পাকের আরো অনেক বিশ্বয়কর নিদর্শনসমূহ দেখার সুযোগ তাঁর হয়েছে। সবার উপরে স্বয়ং আল্লাহ পাক রাজ্বল আলামীনের দীদার লাভে তিনি ধন্য হয়েছেন যা' তাঁর নরুয়তের সত্যতা প্রমাণ করার জন্যে যথেছি। এরপরও কাম্বেররা অনর্থক মোজেজা প্রদর্শনের যে ফরমায়েশ করছে তা ওধু তাদের হিংসা-বিছেষ এবং কালিমালিও, খৃণ্য ও মন্দ স্বভাবের কারণেই করছে।

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) নিখেছেন যে আলোচ্য আয়াতে কাফেরদের প্রশ্নগুলোর সংক্ষিপ্ত জবাব দেওরা হয়েছে। অন্য আয়াতে আরও বিস্তারিতভাবে দ্বাআ কাফেরদের অযথা আবদারের জবাবে ইরশাদ হয়েছে-وَلَوْ نُرِّ لَنَا عَلَيْكُ كِتُبَّا فِي كُتُبِّ وَمُنَا بِهِ : यि আপনার প্রতি [হে রস্ল!] কাগজে লিখিত কিতাবও অবতরণ করতাম তবুও তারা বলতো এটা স্পষ্ট জাদু ব্যতীত আর কিছই নয়।

আরও এরশাদ হয়েছে - وَلَوْ فَتَحْنَ عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَا وَ وَلَوْ فَتَحْنَ عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَا وَ प्रिक्त জন্যে আসমানের দরজা বুলে দেই এবং তারা সারাদিন তাতে আরোহণ করতে থাকে তবুও তারা বলবে, 'আমানের দৃষ্টি সম্মোহিত করা হয়েছে, বরং, আমরা এক জানুগ্রন্ত সম্প্রদায়।'

যদি কোনো কুরআন এমন হতো যার দ্বারা পাহাড়কে গতিশীল করা বেতো অথবা পৃথিবীকে বিদীর্ণ করা যেতো অথবা পৃথিবীকে বিদীর্ণ করা যেতো অথবা মৃতের সঙ্গে কথা বলা যেতো তবুও তারা তাতে বিশ্বাস করতো না।

WWW.eelm.weebly.com

#### অনুবাদ :

٩. قُلْ لَهُمْ لَو كَانَ فِى الْاَرْضِ بَدُلُ الْبَشرِ مَلَيْكَةُ يَعْشُونَ مُطْمَئِئِينَ لَنَزْلْنَا عَلَيْهِمْ مَنْ السَّمَا ءَ مَلَكًا رُسُولًا إِذْ لَا يُرْسَلُ إِلَى قَوْمٍ رَسُولُ إِلَّا مِن جِنْسِيهِمْ لِيُمْكِنَهُمْ مُخَاطِبَتُهُ وَالْفَهُمُ عَنْهُ.

১৫. তাদেরকে বল, পৃথিবীতে মানব জাতির পরিবর্তে

ক্ষেরেশতাগণ যদি বিচরণ করত নিশ্চিন্তে তবে আমি

আকাশ থেকে তাদের নিকট ফেরেশতাকেই রাসূল

করে পাঠাতাম। কেননা প্রত্যেক সম্প্রদায়ের নিকট

তাদের জাতীয়ই কাউকেও রাসূল হিসাবে প্রেরণ করা

হয়। এতেই আলোচনা, সম্বোধন ও বক্তব্য বুঝা
সম্ববপর হয়।

. قُلْ كَفْى بِاللَّهِ شَهِيدًا كَيْنِي وَكَيْنَكُمُ
 عَلَى صِدْقِى إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيْرًا بُصِيرًا
 عَالِمًا بِبَوَاطِنِهِمْ وَظُواهِرِهِمْ.

. ৭৭ ৯৬. বল, <u>আমার ও তোমাদের মধ্যে</u> আমার সত্যতা

সম্পর্কে সাক্ষী হিসাবে আল্লাহই যথেষ্ট। তিনি তার

বাদ্দাদের সম্পর্কে সবিশেষ জানেন ও দেখেন। তাদের
ভিতর ও বাইর সকল কিছু সম্পর্কে তিনি অবহিত।

٩. ومَنْ يَسْهِدِ اللّهُ فَهُ وَ الْمُهَتَدِ ع ومَنْ يَسْهِدِ اللّهُ فَلَهُ وَ الْمُهَتَدِ ع ومَنْ يَسْهِدِ اللّهُ مَ الْإلِيانَ عَبِهُ لَهُمْ الْإلِيانَ عَبِهُ لَوْنَهُمْ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمُ اللّهِ مُ اللّهِ عَلَى وَجُرُوهِمْ عُمْياً اللّهِ اللّهِ عَلَى وَجُرُوهِمْ عُمْياً وَيُسْكَمنا وصياً ع مَا وَهُمْ جَهَدُمُ ع كُلّما وَيُحْمَا وَصُمَّا ع مَا وَهُمْ جَهَدُمُ مَ حَمَدًا مَلُكُما وَخُبُتُ سَكَن لَهُ بُها إِذَا لَهُمْ سَعِيرًا تَلَهُمْ اللهِ عَلَا .

১৭. আল্লাহ যাকে হেদায়েত করেন সে পথ-প্রাপ্ত এবং

আল্লাহ যাদেরকে পথঅন্ট করেন তুমি কখনও তাঁকে

ব্যতীত অন্য কাউকেও তাদের অভিভাবক পাবে না যে

তাদেরকে হেদায়েত করবে। কিয়ামতের দিন আমি

তাদেরকে সমবেত করব তাদের মুখের উপর ভর

দিয়ে চলাবস্থায় অন্ধ, বোবা ও বধীর রূপে। তাদের

আবাসস্থল জাহান্নাম, যখনই তা স্তিমিত হবে অর্থাৎ

তার লেলিহান শিখা প্রশমিত হবে তুখনই আমি তাদের

জ্বা তার অগ্নি অর্থাৎ প্রজ্জ্বন ও দহন বৃদ্ধি করে দেব।

১৮ এটাই তাদের প্রতিফল, কারণ তারা আমার

নির্দেশসমূহ অস্বীকার করেছিল এবং পুনরুথান

অম্বীকার করে বলেছিল, আমরা অস্থিতে পরিণত ও

চূৰ্ণ-বিচূৰ্ণ হলেও কি নৃতন সৃষ্টিরূপে পুনরুখিত হবো?

أَلِكُ جَزَاؤُهُمْ بِأَنْهُمْ كَفَرُوا بِالْحَيْنَا وَقَالُوا مَنْ خَلِقًا عِظَامًا وَوَالُوا مَنْ كَنْ عِظامًا وَرُفَانًا عَظامًا وَرُفَانًا اللّهِ عَظامًا وَرُفَانًا اللّهِ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلِيْهَا .

السَّمُواتِ وَالْاَرْضُ مَعَ عَظْمِهَا قَاوُرُ عَلَى السَّمُواتِ وَالْاَرْضُ مَعَ عَظْمِهَا قَاوُرُ عَلَى السَّمُواتِ وَالْاَرْضُ مَعَ عَظْمِهَا قَاوُرُ عَلَى السَّعُو السَّمُونَ وَالْبَعْثُ لَا رَبِّ فِينَهِ مَا وَجَعَلَ لَهُمْ أَجُلَّا لِلْمَوْنِ وَالْبَعْثُ لَا رُبِّ فِينَهِ مَا وَجَعَلَ لَهُمْ أَجُلَّا لِلْمَوْنِ وَالْبَعْثُ لَا رُبِّ فِينَهِ مَا وَجَعَلَ لَهُمْ أَجُلًّا لِلْمَوْنِ وَالْبَعْثُ لَا رُبِّ فِينَهِ مَا فَكُلُّ لِلْمُونُ وَالْبَعْثُ لَا يُحْوِدُا لَذَ.

1. قُلْ لَهُمْ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ خُوْلُونُ وَكُلُ وَلَا لَهُ مُنْ مَنْ لَكُونَ خُولُونَ وَالْمُطُولِ إِذَا لَا مُصَلِّى الْمُعْلِي الْمُنْ الْمُرْفَقِيقُ وَالسَّمُطُولِ إِذَا لَا مُسْكَنَّ مُعْمَالِهُ الْمُنْفَاقِ خُوفَ نَفَاوِهَا لَيْمُ اللَّهُ لِلْمُنْ الْإِنْفَاقِ خُوفَ نَفَاوِهَا لِيَنْفَاقِ فَوْفَ نَفَاوِهَا لِلْمُنْفَاقِ فَرَقُ نَفَاوِهَا لَا الْمُنْسَانُ قَتْمُورًا وَكَانَ الْإِنْسَانُ قَتْمُورًا وَكَانَ الْمُعْمِلُولُونَا الْمُعْرِقِيقُولُونَا الْمُعْمُولُونَا الْمُعْلِلَا لَيْسَانُ فَلَعْمُولُونَا الْمُعْلِيقُولُونَا الْمُعْلِلَا لَيْسَانُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِلَا لِي الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلَقِلُولُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُلُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَق

৯৯. তারা কি লক্ষ্য করে না জানেনা আল্লাহ, যিনি

আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবী এত বিশাল অবয়বের হওয়া

সত্ত্বেও সৃষ্টি করেছেন তিনি তাদের অনুরূপ ক্ষুদ্রাকৃতির

মানুষও সৃষ্টি করতে ক্ষমতাবান? তিনি তাদের জন্য

স্থির করেছেন মৃত্যুর ও পুনরুপানের এক নির্দিষ্ট কাল,

যাতে কোনো সন্দেহ নেই। তথাপি সীমালজ্ঞানকারীগণ

কুফরি ব্যতীত তা প্রত্যাখ্যান করা ব্যতীত সমন্তই

অস্বীকার করে।

১০০. তাদেরকে বল, যদি তোমরা আমার প্রতিপালকের

<u>দরার</u> যেমন জীবনোপকরণ, বৃষ্টি ইত্যাদির <u>ভাগ্যরের</u>

<u>অধিকারী হতে তবুও ব্যয় হয়ে যাবে</u> ব্যয় করলে

ফুরিয়ে যাবে ও দরিদ্র হয়ে পড়বে <u>এ আশঙ্কায় নিশ্চয়</u>

<u>তা ধরে রাখতে</u> এ বিষয়ে নিশ্চয় কৃপণতা প্রদর্শন

করতে। <u>মানুষ তো অতিশয় কৃপণ</u>

## তাহকীক ও তারকীব

এর উপর ঈমান অর্থাৎ তাদের জন্য রাসূল : এতে ইন্সিত রয়েছে যে, টা হলো অর্থাৎ তাদের জন্য রাসূল : এর উপর ঈমান আনার ক্ষেত্রে কোনো সন্দেহ ও কোনোব্রূপ প্রতিবন্ধক অবশিষ্ট থার্কল না রাসূল প্রেরণের অস্বীকারকারীরা মুমিনগণকে এটা বলত যে, আল্লাহ তা'আলা রাসূল প্রেরণের জন্য মানুষকেই নির্বাচন করলেন?

ত পতিত হয়েছে অর্থ- বাসস্থান حُلُت نَصْبِي का नीम के के के के के के के विकास وَأَمْ مُعَامِلُهُ مُطْمَعُنُنُون विनिर्मानकाती, অবস্তানকারী।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

ভানতি নামতে কান্তের। কেনলাত ভানতি নামতের নামে সম্পর্ক : পূর্ববর্তী আয়াতে কান্তের। কোনাত ও নব্য়ত সম্পর্কে সম্পর্ক সম্পর্ক প্রের বিষেষমূলক যে সর প্রশ্ন উত্থাপন করে সেগুলোর জবাব স্থান পেয়েছে। আর আলোচ্য আয়াতে কান্তেরদের আবও একটি সন্দেহের জবাব রয়েছে। কান্তেররা একথাও বলে যে যদি আল্লাহ পাকের রাসূল প্রেরণ করার ইচ্ছা হয়েই থাকে, তবে আসমান থেকে কোনো ফেরেশতাই পাঠাতেন। মানুষ আবার রাসূল হবে কি করে? মূলতঃ কান্তেরদের এমনি ভিত্তিহীন এবং অর্থহীন কথারই জবাব রয়েছে আলোচ্য আয়াতে। ইরশাদ হয়েছে ﴿ وَمَا مَنْ يُوْمُونُوا وَمَا مُنْ يُوْمُونُوا وَمَا مُنْ يَا اللّهُ بَمُرُّ الْرُبُولُ وَمَا مَنْ يَا اللّهُ بَمُرُّ الْرُبُولُ وَمَا لَمُ يَا اللّهُ بَمُرُّ الْرُبُولُ وَمَا لَمُ عَلَى اللّهُ بَمُرُّ الْرُبُولُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمَا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمَا يَعْمُ وَمَا مَا يَعْمُ وَمُؤْمِنُ وَمُ وَمَا يَعْمُ وَمَا يَعْمُ وَمِ وَمَا مَا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمِعْمُ وَمِ وَمِعْمُ وَمِنْ وَمَا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمُوا يَعْمُ وَمِنْ وَالْمُعْمُ وَمُوا وَمُوا يَعْمُ وَمُوا وَمَا يَعْمُ وَمُوا وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُوا وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمُونُ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمُونُ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمِ وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُوا وَمُؤْمِ وَمُؤْمُ وَمُوا وَمُؤْمُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُوا وَمُؤْمُ وَمُؤْمُ وَمُ

আল্লামা ইবনে কাছীর (ব.) এই আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, অনেক লোক ঈমানের নিয়ামত থেকে এই জন্য বঞ্চিত হয়েছে যে, তারা এ সত্য উপলব্ধি করতে পারেনি, যে কোনো মানুষ আল্লাহর রাসূল হতে পারেন। তারা প্রথমে আশ্চার্যান্তিত হয়েছে এবং পরে অধীকার করেছে, এমনকি তারা সুম্পষ্টতাবে বলে ফেলেছে যে, একজন মানুষই কি আমাদেরকে পথ প্রদর্শন করবে? ফেরাউন এবং তার সম্প্রদায়ও একথাই বলেছিল, আমরা আমাদের ন্যায় দুজন মানুষের প্রতি কিভাবে ঈমান আনবােঃ বিশেষত: যথন তাদের সমগ্র সম্প্রদায়ও অকথাই বলেছে। এ ধরনের কথা অন্য নবীগণের পথভ্রষ্ট উম্বতরাও বলেছে। আর কোনো কোনো লোকেরা নবী রাসূলগণকে একথাও বলেছে, "তুমি তো আমাদেরই ন্যায় মানুষ, এমন অবস্থায় তুমি আল্লাহর রাসূল কি করে হবেঃ তুমি তো আমাদের উপাস্যদেরকে মন্দ বল। অতএব বড় এবং বিশ্বয়কর কোনো নিদর্শন পেশ কর"।

ইতি দুর্নি ক্রিটি ক্রিটি ক্রিটি কর্মন আদিন বন্দ্রন, বিদিন্ত মনে বাস করতো আর তাদের আসমানে গমনের অধিকার না থাকতো তাহলে আমি আসমান থেকে তাদের জন্য ফেরেশতারো নিশ্চিত্ত মনে বাস করতো আর তাদের আসমানে গমনের অধিকার না থাকতো তাহলে আমি আসমান থেকে তাদের জন্য ফেরেশতাকে রাসূল বানিয়ে প্রেরণ করতাম। কিন্তু পৃথিবীতে তো মানুষ বাস করে যারা আসমান থেকে বিধি নিষেধ নিয়ে আসতে পারে না, তাই মানব জাতির হেদায়েতের জন্য মানুষকে রাসূল মনোনীত করে প্রেরণ করা জরুদরি ছিল। মানুষের হেদায়েতের জন্য ফেরেশতা প্রেরণ করা যায় না। আর ফেরেশতাকে রাসূল করে প্রেরণ করার মাধ্যমে উদ্দেশ্যও সফল হবে না। কেননা ফেরেশতারা যদি তাদের প্রকৃতরূপে আসে তাহলে মানুষ তাদেরকে দেখতে সক্ষম হবে না; বরং হেদায়েত লাভের পূর্বেই মৃত্যুমুখে পতিত হবে। আর যদি ফেরেশতারা মানব রূপ ধারণ করে আসে, তবে ফেরেশতা রাসূল ও মানব রাস্লের মধ্যে কোনো পার্থক্য থাকে না। এখন মানুষ রাস্লের ব্যাপারে তোমরা যে অলীক সন্দেহ পোষণ করছ তথনও তাই করবে। অতএব, ফেরেশতাকে রাসূল হিসাবে প্রেরণের দাবি সম্পূর্ণ অর্থহীন।

শেহে রাসূল! আপনি বলুন, তোমাদের ও আমার মাঝে সাক্ষী হিসাবে জাল্লাহ পাকই যথেই"। কাফেররা বলেছিল, আল্লাহ তা'আলা অথবা ফেরেশতাগণ যদি সামনা সামনি এসে আমাদেরকে আপনার সত্যতার কথা না বলেন তবে আমারা আপনার প্রতি ঈমান আনব না। কাফেরদের এই অন্যায় আবদারের জবাবে আলোচ্য আয়াতে ইরশাদ হয়েছে এর আলৌ কোনো প্রয়োজন নেই। কেননা আল্লাহ পাক সর্বদা কার্যত: আমার সত্যতার কথা ঘোষণা করছেন।

আর আল্লাহ পাকের সাহায্যই যথেষ্ট তিনি আমার নবুয়তের সত্যতার প্রমাণ স্বরূপ অনেক মোজেজা প্রকাশ করার তৌষ্কিক দান করেন। অথবা এর অর্থ হলো, আল্লাহ পাকের সাক্ষ্য এ বিষয়ে যথেষ্ট যে, আমি রেসালাতের দায়িত্ব যথাযথভাবে পালন করেছি, আল্লাহ পাকের মহান বাণী তোমাদের কাছে পৌছিয়ে দিয়েছি এবং সত্য সুস্পষ্টভাবে প্রকাশিত ও প্রমাণিত হওয়ার পরও তোমরা নিতান্ত বিদ্বেষের কারণে এর বিরোধিতা করেছো। আর আল্লাহ পাকই আমার ও তোমাদের মধ্যে মীমাংসা করবেন। যে সত্যকে গ্রহণ করবে, তাকে তিনি ছওয়াব দান করবেন, আর যে সত্যকে প্রত্যাখ্যান করবে, তাকে তিনি শান্তি দেবেন।

শনিক্রাই তিনি তাঁর বান্দাদের থবর রাখেন" অর্থাৎ আল্লাহ পাক তাঁর বান্দাদের সম্পর্ক সম্পূর্ণ অবগত। তয় প্রদর্শক নবী অথবা তাঁর উত্মত সকলের গোপন ও প্রকাশ্য সব বিষয় সম্পর্কে তিনি ওয়াকেফহাল। তোমাদের নিকট আমার নব্যুতের দাবি সম্পর্কেও তিনি অবগত এবং আমার মাধ্যমে তিনি বিশ্বয়কর নিদর্শনসমূহ প্রকাশ করছেন।

আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন : এতে রয়েছে প্রিয়নবী 🚐 -এর জন্য এক প্রকার সান্ধনা এবং কাফেরদের উদ্দেশ্যে উচ্চারিত হয়েছে কঠোর সতর্কবাণী এ মর্মে যে যারা প্রিয়নবী 🚎 -এর বিারোধিতা করছে, যাদের দ্বারা মুসলমানগণ নির্যাতিত উৎপীড়িত হয়েছে তাদের শান্তি অবধারিত।

आत আল্লাহ যাকে পথ প্রদর্শন করেন সে-ই পথ وَمَنْ يَعْدِ اللّٰهُ فَهُوَ السُّهُتَدِ وَمَنْ يُغْذِلِلْ فَكَنْ تَجِدَ لَهُمْ ٱلْبِيّاً ، مِنْ دُونِهُ পায়, আর তিনি যাকে পথস্রষ্ট করেন আল্লাহ পাক ব্যতীত আপনি তার কোনো সহায় পাকেন না। ইমাম রাখী (র.) এ আয়াতের তাফসীরে লিখেছেন, প্রিয়নবী — এর নবুয়তকে যারা অস্থীকার করেছে পূর্ববর্তী আয়াতে তাদের সকল সন্দেহ নিরসন করা হয়েছে। এরপর তাদের উদ্দেশ্য কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। আর যেহেতু প্রিয়নবী — কাফেরদের হেদায়েতের ব্যাপারে অত্যন্ত উনশ্লীব থাকতেন, এজনো আলোচ্য আয়াতে তাঁকে বিশেষভাবে সান্ত্রনা দিয়ে ইরশাদ হয়েছে যে, আল্লাহ পাকের তৌফিক হলেই হেদায়েত লাভ সম্ভব হয়, যাদেরকে আল্লাহ পাক হেদায়েতের তৌফিক দান করেন, তারাই হেদায়েত লাভে ধন্য হয়। পক্ষান্তরে, যারা নিজেদের জেদ এবং হঠকারিতার কারণে আল্লাহ পাকের সাহায্য এবং তৌফিক থেকে বঞ্চিত হয়, তারা পথজ্ঞই হয়। এমনি অবস্থায় তাদেরকে সাহায্য করার মতো সাধ্য কারো থাকে না। কেননা হেদায়েত লাভের ব্যাপারে সাহায্য তব্দু আল্লাহ পাকের তরফ থেকেই আসতে পারে। কিল্পু তাদের অন্যায় অনাচার এবং জেদ ও হঠকারিতা আল্লাহ পাকের সাহায্য লাভ থেকে তাদেরকে বঞ্চিত করে। পরিণামে তারা গোমরাহীর অন্ধকারে আক্ষন্নই থেকে যায়। —[তফসীরে কারীর, বণ্ড-২১, পৃষ্ঠা-৬০]

ভিন্ত ভিন্

#### কিয়ামতের দিন পুনরুতানের পছা:

হযরত আবৃ হ্রায়রাহ (রা.) বর্ণিত হাদীস আবৃ দাউদ শরীফে সংকলিত হয়েছে। কিয়ামতের দিন মানুষকে তিনটি পছায় পুনরুখান করানো হবে। কিছু লোক আরোহী অবস্থায় থাকবে। আর কিছু লোক পদব্রজে চলবে। আর কিছু লোককে ফেরেশতাগণ মুখের উপর টেনে নেবে। তখন এক সাহাবী আরজ করলেন, ইয়া রাস্লাল্লাহ — ! মুখের উপর কি করে চলবে? প্রিয়নবী — ইরশাদ করলেন, যে আল্লাহ পাকে পায়ের উপর চালাতে পায়েন, নিঃসন্দেহে তিনি মুখের উপরও চালাতে পায়েন। নাসায়ী, হাকেম এবং বায়হাকী হযরত আবৃ যার (রা:) বর্ণিত হাদীস সংকলন করেছেন। এতে প্রিয়নবী — ইরশাদ করেছেন, কিয়ামতের দিন মানুষকে তিনটি দলে বিভক্ত করে উঠানো হবে।

একদল পোশাক পরিহিত অবস্থায় পানাহার করে যানবাহনে আরোহী অবস্থায় থাকবে। আর এক দল পদ্রজে চলবে এবং দৌডাতে থাকবে। আর এক দলকে ফেরেশতাগণ মুখের উপর টানতে থাকবেন।

তুর্না প্রথাং "তাদেরকে অন্ধ, বোবা ও বধির করে উঠানো হবে।" হযরত আম্বুল্লাহ ইবনে আববাস (রা.) এ আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেছেন, অন্ধ, বোবা ও বধির করে পুনক্রন্থানের এ অর্থ নয় যে, তারা কিছুই দেখতে পারবে না, কিছুই বলতে পারবে না বা কিছুই প্রবণ করতে পারবে না; বরং এর অর্থ হলো— যেভাবে তারা পৃথিবীতে আল্লাহ পাকের আয়াতসমূহ দেখতে রাজি হতো না, আর সত্য বাণী গ্রহণ করার উদ্দেশ্য প্রবণ করতো না এবং তাদের রসনা ঘারা আল্লাহ পাকের বাণী উচ্চারণ করতো না, ঠিক এমনিভাবে কেয়ামতের দিন তারা এমন কোনো দৃশ্য দেখবে না যা তাদের শান্তি ও আনন্দের কারণ হতে পারে এবং তাদের কৃতকর্মের ব্যাপারে এমন কোনো কৈছিয়তও পেশ করতে পারবে না যা গ্রহণযোগ্য হতে পারে, আর এমন কোনো কথাও তারা প্রবণ করবে না, যা তাদের আনন্দের কারণ হতে পারে। আল্লামা সানাউল্লাহ পানিপতি (র.) লিবেছেন, আলোচ্য আয়াতের এ ব্যাখ্যা গ্রহণ করা হলে সে সব আয়াতের সাথে সামগুস্য বিধান করা যায় যাতে আল্লাহ পাক ইরশাদ করেছেন হৈটি। তাল ক্রিক্তির দাজখকে দেখবে।

अर्था९ प्रिथाति छात्रा जाप्तत । ﴿ عُمُوا هُمُنَالِكُ أُلِّورًا } : ﴿ عُمُوا هُمُنَالِكُ أُلِّورًا

: অর্থাৎ "পাপীষ্ঠরা সেখানে ক্রোধ এবং বিরক্তির কথা শ্রবণ করবে।" এ আয়াত সমূহ দ্বারা প্রমাণিত হয় যে কাফেররা কেঁয়ামতের দিন দেখবে শুনবে, এমনকি চিৎকারও করবে।

رَبَيْ البَحْ مَا كُوْنُ خُرْاَمُنْ رَحْمَةٍ رَبَيْ البَحْ مَا كُوْنُ خُرْاَمُنْ رَحْمَةٍ رَبَيْ البَحْ وَعَلَم مَا كَوْنُ خُرْاَمُنْ رَحْمَةٍ رَبَيْ البَحْ وَعَلَم اللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالل

এখানে সাধারণ তফসীরবিদগণ 'পালনকর্তার রহমতের ভাধার' শব্দের অর্থ নিয়েছেন ধনভাধার। পূর্ববর্তী বাক্যের সাথে এর সম্পর্ক এই যে, মঞ্চার কাফেররা ফরমায়েশ করেছিল, যদি আপনি বাস্তবিকই সত্য নবী হন, তবে মঞ্চার ওচ্চ মরুভূমিতে নদী-নালা প্রবাহিত করে একে সিরিয়ার মতো সুজলা সুফলা শস্য শ্যামলা করে দিন। এর জওয়াবে পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তোমরা যেন আমাকে খোদাই মনে করে নিয়েছ। ফলে আমার কাছ থেকে খোদায়ী ক্ষমতা দাবি করছ। আমি তো একজন রাসূল মাত্র। খোদা নই যে, তোমরা যা চাইবে, তাই করব। আলোচ্য আয়াতকে যদি এর সাথেই সম্পর্কযুক্ত করা হয়, তবে উব্দেশ্য এই যে, মঞ্চার মরুভূমিকে নদী-নালা বিরৌত শস্য শ্যামলা প্রান্তরে পরিণত করার ফরমায়েশ যদি আমার রিসালাত পরীক্ষা করার জন্য হয়, তবে এর জন্য কুরআনের অলৌকিকতার মোজেজাটি যথেষ্ট। অন্য ফরমায়েশের প্রয়োজন নেই। পক্ষান্তরে যদি জাতীয় প্রয়োজন মিটানোর জন্য হয়, তবে শ্বরণ রেখ, যদি তোমাদের ফরমায়েশ অনুযায়ী মঞ্চার ভূখণ্ডে তোমাদেরকে সবকিছু দেওয়াও হয় এবং ধন-ভাগরের মালিক তোমাদেরকে করে দেওয়া হয়, তবে এর পরিণামও জাতীয় ও জনগণের সুখ-স্বাছম্প হবে না: বরং মানবীয় অভ্যাস অনুযায়ী যার হাতে এই ধন-ভাগরে থাকবে, সে সর্প হয়ে তার উপর বসে যাবে, জনগণের কল্যাণার্থে বায় করতে চাইবে না দারিদ্র্যের আশঙ্কা করেব। এমতাবস্থায় মঞ্কার গুটিকতক বিত্তশালীর আরও বিত্তশালী ও সুখী হওয়া ছাডা জনগণের কি উপকার হবেং অধিকাংশ তফনীরবিদ আলোচ্য আয়াতের এ অর্থই সাব্যস্ত করেছেন।

কিছু হাকীমূল উদ্ধৃত হয়রত থানভী (র.) বয়ানুল কুরুআনকে এখানে রহমতের অর্থ নবুয়ত ও রিসালাত এবং ভাগ্যরের অর্থ নবুয়তের উৎকর্ম নিয়েছেন। এ তফসীর অনুযায়ী পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক এই যে, তোমরা আমার নবুয়ত ও রিসালাতের জন্য যেসব আগাগোড়াহীন অনর্থক দাবি করছ, সেগুলোর সারমর্ম এই যে, তোমরা আমার নবুয়ত স্বীকার করতে চাও না। অতঃপর তোমরা কি চাও যে, নবুয়তের ব্যবস্থাপনা তোমাদের হাতে অর্পণ করা হোক, যাতে তোমরা যাকে ইচ্ছা নবী করে দাও। এরূপ করা হেলে এর পরিণতি হবে এই যে, তোমরা কাউকে নবুয়ত দেবে না কৃপণ হয়ে বসে থাকবে। হযরত থানভী (র) এই তফসীর লিপিবছ করে বলেছেন যে, এটা আল্লাহ্ তা আলার অন্যতম দান। তাফসীরটি খুবই স্থানোপযোগী। এ স্থলে নবুয়তকে রহমত শব্দ ঘারা ব্যক্ত করা এমন, যেমন এই কি নবুয়ত কৈ আয়াতে সর্বস্থীকৃত মতে রহমত শব্দের অর্থ নবুয়ত।

### অনুবাদ :

১০১, হে মুহাম্মদ<u>ং বনী ইসরাঈলকে জিজ্ঞাস, করে দে</u>খ অর্থাৎ মুশরিকদের নিকট তোমার সত্যতার প্রতিষ্ঠার জন্য এই জিজ্ঞাসা কর যে, আমি মৃসাকে নয়টি সৃস্পষ্ট নিদর্শন দিয়েছিলাম এগুলো ছিল, হস্ত, লাঠি, জলোচ্ছাস, পঙ্গপাল, কীট, ভেক, রক্ত, সম্পদ পাথরে পরিণত হওয়া, দুর্ভিক্ষ ও ফল-ফলাদির ঘাটতি যখন সে তাদের নিকট এসেছিল তখন ফেরাউন তাকে বলেছিল, হে মুসা! আমি তো তোমাকে জ্ঞাদুগ্রস্ত ধোঁকায় নিপতিত ও বুদ্ধিবিনষ্ট বলেই মনে করি। কেউ কেউ এর অর্থ করেছেন ﴿ الْمُعَالِدُ সুম্পষ্ট الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِدُ الْمُعَالِد যে, আমি মৃসাকে বললাম, 'তুমি জিজ্ঞসা কর i অপর এক কেরাতে এটা مَاضِيٌ অর্থাৎ অতীত কাল বাচক রূপে পঠিত রয়েছে ৷

> ১০২. মুসা বলেছিল, তুমি নিশ্চয় অবগত আছ যে, আকাশমণ্ডলী ও পৃথিবীর প্রতিপালক ব্যতীত এই সমস্ত নিদর্শন শিক্ষাপ্রদর্মপে আর কেউ অবতীর্ণ করেনি। কিন্তু তমি তোমার জেদ ও অবাধ্যতার উপরই বিদ্যমান। হে ফেরাউন! আমি তোমাকে ধ্বংসপ্রাপ্ত বলে মনে করি। غلنت এটা অপর এক কেরাতে ت -এ পেশ সহ অর্থার্ৎ পুরুষ একবচনরূপে পঠিত त्रसाह । بصَانِر मिकाश्रम । केंक्स अश्रशाह वा

কল্যাণ হতে বিমুখ। ১ ১০৩. অতঃপর সে অর্থাৎ ফেরাউন ত্রাদেরকে অর্থাৎ মুসা ও তাঁর সম্প্রদায়কে <u>দেশ থেকে</u> অর্থাৎ মিসর ভূমি থেকে উচ্ছেদের বহিষ্কারের সংকল্প করন। তখন আমি ফেরাউন ও তার সঙ্গী সকলকে নিমজ্জিত করলাম।

.١٠٤ ٥٥٨. مِنْ بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَأَفِيلَ اسْكُنُوا এই দেশে বসবাস কর এবং যখন পরকালের প্রতিশ্রুতি অর্থাৎ কিয়ামতের প্রতিশ্রুতি বা<u>ন্তবায়িত হবে</u> তখ<u>ন</u> তোমাদের সকলকে অর্থাৎ তোমরা ও ডারা সকলকে আমি একত্রিত করে উপস্থিত করব।

١٠١. وَلَقَدُ أَتَيْنَا مُوسَى تِسْعَ الْلَيِّ بَيَنْتِ وَاضِحَاتٍ وَهِيَ الْيَدُ وَالْعَصَا وَالطُوفَانُ وَالْجَرَادُ وَالْقُمُّ لُ وَالصَّفَادِعُ وَاللَّهُمُ وَالطَّمْسُ وَالسِّيِنِيْنُ وَنَفْضُ مِنَ الثُّمَرَاتِ فَسُنَلُ بَا مُحَمَّدُ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَنْهُ سُؤَالُ تَقْرِيرِ لِلْمُشْرِكِينَ عَلَى صِدْقِكِ أَوْ فَقُلْنَا لَهُ إِسَالًا وَفِيْ قِرَاءٍ بِلَفْظِ الْمَاضِي إِذْ جَاكُمُ فَقَالَ لَهُ فِيرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنُّكَ يُمُوسُهِ، مُسْحُورًا مَخْدُوعًا مَغْلُوبًا عَلَى عَقْلِكَ.

قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هُوُلَّاءِ الايات إِلَّا رَبُّ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ بَصَانِوَ ۽ عِبَرًا وَ لْكِنَّكَ تُعَانِدُ وَفِي قِرَاءَةٍ بِضَمَ التَّاءِ وَانِّنِي لَاَظُنُّكَ يَلْفِرْعَوْنَ مَثْبُورًا هَالِكًا أُو مُصُرُوفًا عَنِ الْخَيْرِ.

. فَأَرَادَ فِرْعَوْدُ أَنْ يُسْتَفِزُهُمْ يُخْرِجُ مُسُوسُى وَقَسُومُسَهُ مِسْنَ الْأَرْضِ اَرْضِ مِسِصْرَ فَأَغْرَقْنَهُ وَمَنْ مَّعُهُ جَمِيعًا.

الْأَرْضَ فَإِذَا جَاءَ وَعَدُ الْالْخِرَةِ إِي السَّاعَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا جَمِيعًا أَنْتُمْ وَهُمْ . ١. وَسِالْحَقِّ اَنْزَلَنَاهُ اي الْقُرْانُ وَسِالْحَقِّ الْمُشْرَانُ وَسِالْحَقِ الْمُشْتَصِلِ عَلَيْهِ نَزَلَ كَمَا النِّولُ لَمْ يَعَتَرِهُ تَبْدِينُلُ وَمَا لَرَسَلْنَكَ يَا مُحَمَّدُ إِلَّا مُبَشِّرًا مَن اَمْن كَفَر بِالنَّالِ.

١. وَقُوْالُنَا مَنْصُوبٌ بِفِعْلٍ يُغُسِّرُهُ فَرَقْنُكُ نَتُ لَلْمُ اللّهِ مُنْسُدُهُ وَنَّلُكُ نَتُولُنَاهُ مُنْفِرَقًا فِي عِشْرِينَ سَنَدَةً أَوْ وَثَلَاثٍ لِتَقَوَّرُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِ مَنْ النَّاسِ عَلَى مُكثِ مَنْسِ لِعَلْى مُكثِ مُنْ لِنَا فَي النَّاسِ عَلَى مُكثِ مَنْ النَّاسِ عَلَى مُكثِ مَنْسِ لِعَلْمَ مَنْفِي لَا مَصَالِح .

١٠. وَيَحِرُونَ لِللَّاذَقَانِ يَبْكُونَ عَطْفٌ بِزِيادَةِ
 صِفَةٍ وَيَزِيدُهُمُ الْقُزَانُ خَشْوعًا تَوَاضُعًا

১০৫. <u>আমি তা</u> অর্থাৎ আল-কুরআন <u>সত্য-সহই অবজীর্ণ</u>
করেছি এবং এর অন্তর্ভুক্ত সকল কিছু <u>সত্য-সহই</u>
অবজীর্ণ হয়েছে। কোনোরূপ পরিবর্তন ও বিকৃতি এটাকে
পর্শর্শ করেনি। হে মুহাম্মদ! <u>আমি তো তোমাকে</u> যারা
ঈমান গ্রহণ করেছে তাদের জন্য জান্নাতের সুসংবাদ
দাতা এবং যারা সত্য প্রত্যাখ্যান করেছে তাদের জন্য
জাহান্নাম সম্পর্কে সূতর্ককারী রূপে প্রেরণ করেছি।

১০৭ মন্ধার কাফেরদেরকে বুল, তোমরা এতে ঈমান আন অথবা ঈমান স্থাপন না কর, যাদেরকে এর পূর্বে অর্থাৎ এটা নাজিল করার পূর্বে জ্ঞান দেওয়া হয়েছে তাদের নিকট কিতাবীদের মধ্যে যারা ঈমান আনয়ন করেছে তাদের নিকট যথন তা পাঠ করা হয়় তখনই তারা সেজদার লুটিয়ে পড়ে।

১০৯. এবং তারা কাঁদতে কাঁদতে ভূমিতে লুটিয়ে পড়ে আর ত্র আল-কুরআন তাদের বিনয়় আল্লাহর প্রতি বিনয়ই বৃদ্ধি করে। (مَحْوَرُوُوْرُ আয়াতটিতে অতিরিক্ত একটি ৩৭ উল্লেখসহ এটাকে প্রোল্লিখিত আয়াতির সাথে عَطْنَه ব্য অয়া করা হয়েছে। এটা সেজদা.ই-তেলাওয়াতের আয়াত।

. ١١. وَكَانَ ﷺ يَقُولُ بَاللَّهُ يَا رَحْمُنُ فَقَالُوا إِنَّهُ يَنَهَانَا أَنْ نَعَبَدَ اللَّهَيْنِ وَهُوَ يَدْعُوا إِلْهًا أُخَرَ مَعَهُ فَنَزَلَ قُلِ لَهُمْ ادْعُوا اللَّهُ أو ادْعُوا الرَّحْمُنَ لا أَيْ سَمُوهُ بِأَيِّهِمَا أَوْ نَادُوٰهُ بِانَ تَقُولُوا يَا اللَّهُ يَا رَحْمُنُ أَيًّا شَرْطِبَّةُ مَّا زَائِدَةُ أَى أَى شَعْرُمِن هُذَيْنِ تَدْعُوا فَهُوَ حَسَنُ دُلُّ عَلْي هٰذَا فَلَهُ أَيُّ لِمُسَمَّاهُمَا الْأَسْمَاءِ الْحُسنلي ط وَهٰذَان مِنْهَا فَإِنَّهَا كُمَا فِي الْحَدِيْثِ ٱللَّهُ الَّذِي لاَ إِلْهُ إِلَّا هُوَ الرَّحْمُنُ الرَّحِيثُمُ الْتَمَلِكُ الْتُقُدُّوسُ السَّلَامُ الْمُوْمِينُ النَّهَ يَبِعِنُ الْعَيِزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَورُ الْغَفَّارُ الْقَهَارُ الْوَهَّابُ الرُّزَّاقُ الْفَتَّاحُ الْعَبِلِيمُ الْقَابِيضُ الْبَاسِطُ الْخَافِضُ الرَّافِعُ الْمُعِزُّ الْمُذِلُّ السَّمِيْعُ الْبَصِيرُ الْحَكُمُ الْعَدَلُ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ الْحَلِيْمُ الْعَظِيْمُ الْغَفُورُ الشُّكُورُ الْعَلِيُّ الكبيثر التحفينظ المكفينت التحسيث الْجَلِيْلُ الْكُرِيْمُ الرَّقِينِبُ الْمُجِيْبُ الْوَاسِعُ الْحَكِيمُ الْوَدُودُ الْمَجِيدُ الْبَاعِثُ الشُّهِيدُ الْحَقُّ الْوَكِيلُ الْقَوِيُ الْمَرْيِنُ.

১১০, রাসূলে কারীম 😅 বলতেন, "হে আল্লাহ! হে রাহমান!" এটা ওনে মুশরিকগণ বলত, "আমাদেরকে ইনি দুই মাবৃদের ইবাদত করতে নিষেধ করেন অথচ নিজেই আল্লাহর সাথে অপর এক মাবৃদ <u>রাহমান</u> -কে ডাকেন।" এ সম্পর্কে নাজিল হয় : তাদের বল, তোমরা "আল্লাহ" নামে আহ্বান কর বা "রাহ্মান" নামে আহ্বান কর অর্থাৎ এ দুই-এর যে নামেই তোমরা তাঁর নামকরণ কর, বা এর অর্থ হলো, এ দুই-নামের যে কোনো নামে তোমরা তাঁকে ডাক, যেমন বল, "হে আল্লাহ" বা "হে রাহমান", মোটকথা তোমরা যে নামেই আহ্বান কর তাই সুন্দর। এর প্রমাণ হলো তাঁর অর্থাৎ ঐ নামাঙ্কিত মহান সত্তার জন্য রয়েছে সুন্দরতম বহু নাম। আর উল্লিখিত দুটিও আল্লাহ ও রাহ্মান এগুলোরই অন্তর্ভুক্ত ৷ হাদীসে বর্ণিত হয়েছে তিনিই আল্লাহ–যিনি ব্যতীত আর কোনো ইলাহ নেই : তিনি আর রাহমান-অতি মেহেরবান, আর রাহীম-প্রম দয়ালু, আল মালিক-রাজাধিরাজ, আল-কুদ্দস-নিঞ্চলুষ, আস-সালাম-শান্তি বিধায়ক, আল-মু'মিন-নিরাপত্তা বিধায়ক, আল-মুহায়মিন-নিগাহবান, আল'আযীয-প্রবল আল-জাব্বার- পরাক্রমশালী, আল-মৃতাকাব্বির অহংকারের অধিকারী, আল খালিক-সৃষ্টিক্তা, আল বারী-উনোষকারী, আল মুসাওবীর-রূপদানকারী, আল গাফফার– মহাক্ষমাশীল, আল কাহ্হার–মহাপুরাক্রান্ত, আল ওয়াহ্হাব-মহাবদান্য, আর রায্যাক-রিজিকদাতা, আল ফাত্তাহ-মহা বিজয়ী, মহা উদঘাটক, আল আলীম-মহাজ্ঞানী, আল কাবিয-সংকোচনকারী, আল বাসিত-সম্প্রসারণকারী, আল খাফিয-আবনমনকারী, আর রাফী - উনুয়নকারী, আল মুইয্য-সমানদাতা, আল মু্যিল্ল-হতমানকারী, আস সামী-সর্বস্রোতা, আল বাসীর-সর্বদ্রষ্টা, আল হাকাম- মীমাংসাকারী, আল 'আদল-ন্যায়নিষ্ঠ, আল লাতীফ-সৃষ্ণু দক্ষতাসম্পন্ন, আল খাবীর-সর্বজ্ঞ, আল হালীম-অতিসহিষ্ণু, আল আজীম- মহিমামর, আল গাফুর-ক্ষমাশীল, আশ্ শাক্র- গুণ্থাহী, আল 'আলী-অত্যুচ্চ, আল কাবীর-বিরাট, মহান, আল হাফীজ-মহারক্ষক, আল মুকীত-আহার্যদাতা, আল হাসীব-মহা পরীক্ষক, আল জালীল-প্রতাপশালী, আল কারীম-মহামান্য, দয়ার্দ্র, আর রাকীব-নিরীক্ষণকারী, আল মুজীব-দোয়া কবুলকারী, আহ্বানের প্রতি উত্তরদানকারী, আল ওয়াসি– সর্বব্যাপী, আল হাকীম-হিকমত ওয়ালা, বিচক্ষণ, আল ওয়াদৃদ-প্রেমময়, আল মাজীদ- গৌরবময়, আল বা ইছ-পুনরুথানকারী, আশ্ শাহীদ- প্রত্যক্ষকারী, আল হাকক-মহাসত্য, আল ওয়াকীল- তত্ত্বাবধায়ক, আল কাবিয়্য-শক্তিশালী, আল মাতীন- দৃঢ়তাসম্পন্ন।

আল ওয়ালী– অভিভাবক, বন্ধু, আল হামীদ প্রশংসিত আল মুহসী- সংখ্যা নিরুপণকারী, আল মুবদি'-আদি স্রস্তা, আল মুঈদ্ – পুনঃসৃষ্টিকারী, আল মুহই – জীবন দাতা, আল মুমীত-মূর্ণদাতা, আল হায়্য-চিরঞ্জীব, আল কায়্যম–স্বয়ং স্থিতিশীল, আল ওয়াজিদ–অবধায়ক, প্রাপক, আল মাজিদ-মহান, আল ওয়াহিদ-একক, আস সামাদ্-অনুপেক্ষ, মুখাপেক্ষিতাহীন, আল কাদির-সাম্থাশালী, আল মুকতাদির-ক্ষুতাশালী, আল মুকাদ্দিম-অগ্রবর্তীকারী, আল-মুআখ্যির- পদাংবর্তীকারী আল আওওয়াল-সকল কিছুর প্রথম, অনাদি, আল আখির-সকল কিছুর শেষ, অনন্ত, আয্যাহির- প্রকাশ্য আল বাতিন-অভ্যন্তর, গুপ্ত, আল ওয়ালী-কার্য নির্বাহক আল মুতা আল-সমুনুত, আল-বারর-ন্যায়বান, আত্ তাউওয়াব-মহা ত্ওীবাকবুলকারী, আল মুন্তাকিমু-প্রতিশোধ গ্রহণকারী, আল 'আফুবু-ক্ষমা প্রদর্শনকারী আর রাউফ-কোমল, আল মালিকুল মুলক-রাজ্যের অধিকারী, যুল জালালী ওয়াল ইকরাম-মহিমানিত ও মাহাত্ম্পূর্ণ, আল মুকসিত-ন্যায়পরায়ণ, আল জামি - একত্রকারী, আলগানী-অভাবমুক, আল মুগনী-অভাবমোচনকারী, আল মানি'-প্রতিরোধকারী, আয় যারর-অকল্যাণকর্তা, আল নাফি'-উপকারকারী আনু নূর-জ্যোতি, আল হাদী-পথ প্রদর্শক, আল বাদী'-অভিনব সৃষ্টিকারী, আল বাকী-চিরস্থায়ী, আল ওয়ারিছ- উত্তরাধিকারী, আর রশিদ-কল্যাণ পথে পরিচালনাকারী, আস সাবৃর-ধৈর্যশীল তিরমিয়ী শরীফ]। তোমার সালাতে অর্থাৎ সালাতে কেরাত পাঠে স্বর উচ্চ করো না কেননা মুশরিকগণ তোমার নিকট থেকে এট ভনবে ও তোমাকে গালি দিবে এবং কুরআন ও যিনি এই কুরআন নাজিল করেছেন তাঁকে গালি-গালাজ করবে, আবার তোমার সাহাবীরাও যেন উপকত হতে পারে তাই অতিশয় ক্ষীণও করো না ৷ এই দুয়ের মধ্যে অর্থাৎ স্বর উচ্চ করা ও ক্ষীণ করার মধ্যে পথ তা'লাশ <u>কর</u> অর্থাৎ এতদুভয়ের মাঝামাঝি পথ অবলম্বন কর। বা শর্তবাচক, আর شُرْطِيهُ বা শর্তবাচক, আর রা অতিরিক্ত । অর্থ এতদুভয়ের যে कींग करता ना, ﴿ لَا نُخَانِتُ किंग करता ना, স্বর একেবারে নীচু করো না। তালাশ কর, গ্রহণ কর।

১১১. আর বল, সকল প্রশংসা আল্লাহ্রই যিনি কোনো সন্তান গ্রহণ করেননি, সার্বভৌমতে, মাবুদ হওয়ার ক্ষেত্রে তাঁর কোনো শরিক নেই। তাঁর কোনো অভিভাবক নেই যে তাঁকে সাহায্য করবে অবমাননার বিষয়ে ৷ অর্থাৎ তিনি কখনও লজ্জাকর পরিস্থিতির সম্মুখীন হন না যে, এটা থেকে আত্মরক্ষার জন্য তাঁর কোনো সাহায্যকারীর মুখাপেক্ষী তে হবে। সূতরাং তার মাহাত্ম্য ঘোষণা কর

الْسُولِيُّ الْسُحِمِيْدُ الْسُحْصِي السُّهِبُدُيُّ المُعِينُدُ الْمُحْيِي الْمُمِينَّ الْحَيِّ الْفَيْدَمُ الْوَاجِدُ الْمُعَاجِدُ الْوَاجِدُ الْأَحَدُ النَّصَعَدُ الْقَادِرُ الْمُفْتَدِرُ الْمُقَدَّمُ الْمُؤَخِّرِ أَلَاّولُ الْأُخِرُ الظَّاهِرُ الْبَاطِنُ الْوَالِي الْمُتَعَالَى الْبُرُ التَّوَّابُ المُرنتَقِيمُ الْعَفُو الرُّوُوفُ مَالِكُ الْمُلْكِ ذُوا الْجَلَالِ وَالْإِحْرَامِ الْمُقْسِطُ الْجَامِعُ الْغَنِيُّ الْمُغْنِي الْمَانِعُ النَّسَارُ النَّافِعُ النُّورُ الْهَادِي الْبَكْرِينِعُ الْبَاقِي الْوَارِثُ الرَّشِيدُ الصُّبُوْرِ (رُواهُ النَيْرمِيذِيُ) قَالَ تَعَالَى وَلاَ تَجْهُرُ بِصَلَاتِكَ بِقِرَاءَتَىٰ فِينِهَا فَيَسْمَعُكُ المُسْرِكُونَ فَيسَبُوكَ وَيُسَبُوا الْقُرَانِ وَمَنْ اَنْزَلَهُ وَلَا تُنْخَافِتُ تُسِرْبِهَا م لِينْتَفِعَ اصَحَابُكَ وَابْتَعِ إِفْصِدْ بَيْنَ ذَٰلِكَ الْجُهْرِ وَالْمَخَافَتَةِ سَبِيلًا طَرِيْقًا وَسُطًا.

١١١. وَقُلِ الْحَمْدُ لِللَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَّلُمْ يَكُنَّ لَّهُ شَرِيكُ فِي الْمَلْكِ رَ الْالْوَهِيَّةِ وَلَمْ يَكُنْ لُهُ وَلِيٌّ يَنْصُرُهُ مِنَ اجْلِ الذُّلُو اَى لَمْ يَكُلُّ فَيَحْتَاجُ إِلَى نَاصِرٍ وَكَبِرُهُ تَكْتُدًا .

عَظْمُهُ عَظْمَةً تَامَّةً عَنْ اتَّخَاذ الْوَلَدِ وَالسُّسِرِيْكِ وَالسُّذُلِّ وَكُلِّ مَالاً يَسلِبْقُ بِهِ وتَرْتِيْبُ الْحَمْدِ عَلَىٰ ذٰلِكَ لِلدَّلَالَةِ عَلَىٰ أنَّهُ الْمُسْتَحِقُّ لِجَمِيْعِ الْمَحَامِدِ لِكُمَالِ ذَاتِهِ وَتَفَرُّدِهِ فِي صِفَاتِهِ رَوَى الْاصَامُ أَحْسَدُ فِيْ مُسْنَده عَنْ مُعَاذِ الْجُهَنِيِّ عَنْهُ ﷺ انَّهُ كَانَ يَقُولُ أَيْهُ الْعِزِّ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا اللَّي الْخِرِ السُّورَةِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ قَالَ مُؤَلَّفُهُ هٰذَا أَخِرُ مَا كَمَّلْتُ بِهِ تَفْسِيْرَ ٱلْقُرَانِ الْعَظِيْمِ الَّذِي اَلَّفَهُ الْإِمَامُ الْعَلَّامَةُ ٱلمُحَقِّقُ جَلَالُ الدِّينَ الْمُحَلِّي الشَّافِعِيّ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ وَقَدْ أَفْرَغْتُ فِيْهِ جُهْدِيْ وَبَذَلْتُ فِيْهِ فِكُرِيْ فِيْ نَفَائِسَ أَرَاهَا إِنْ شَاءً اللُّهُ تُجِدَّىٰ \* وَاللَّفْتُهُ فِي مُدَّةِ قَدْر مِيْعَاد الْكُلِيْم وَجَعَلْتُهُ وَسِيْلَةً لِلْفَوْزِ بِجَنَّاتِ النَّعِيْم وَهُوَ فِي الْحَقِيْبَقَةِ مُسْتَفَادُ مِنَ الْكِتَابِ الْمُحَكَمَلِ \* وَعَلَيْهِ فِي الْاُئ ٱلمُتَشَابِهَةِ الْإِعْتِمَادُ وَالْمُعَتَولُ \* فَرَحِمَ اللُّهُ إَمْرَأُ نَظَرَ بِعَيْنِ الْإِنْصَافِ اِلنَيْهِ \* وَوَقَفَ فِينه عَلَىٰ خَطَا فَاطَّلَعَنِي عَلَيْه. \* وَقَدْ قَلْتُ شِعًا

\* حَمِدْتُ اللَّهُ رَبَّىٰ إِذْ هَدَانِيُّ

সন্তান গ্রহণ, শরিক গ্রহণ করা, অবমাননা ইত্যাদি যত ধরনের বিষয় তাঁর সন্তার যোগ্য নয় সেই সকল বিষয় থেকে তার সমৃচ্চ পবিত্রতা ও মর্যাদার পরিপূর্ণ ঘোষণা দাও। এই আয়াতটিতে আল্লাহর হামদ ও প্রশংসা করার বিষয়টিকে উল্লিখিত কয়েকটি বিষয়ের সাথে সংশ্লিষ্ট ও বিন্যস্ত করায় প্রমাণ হয় যে, তাঁর সন্তার পরিপূর্ণতা ও সকল গুণে তাঁর এককত্বের দরুনই তিনি সকল প্রশংসার অধিকারী। ইমাম আহমাদ তৎসংকলিত মুসনাদে মুআয় আল-জুহানী প্রমুখাৎ বর্ণনা করেন যে. রাসুল 🚟 বলতেন, আয়াতুল ইয়্য বা মর্যাদার আয়াত राता : الْحَمْدُ للله الَّذِي لَمْ يَتَّخَذُ وَلَدًا... : राता শেষ পর্যন্ত। اَللَّهُ أَعْلَمُ 'অাল্লাহ্ই সর্বাধিক ভালো জানেন : এ তাফসীর খানার সংকলয়িতা [জালালুদ্দীন সুয়তী] বলছি, বিশিষ্ট বিশেষজ্ঞ আল্লামা আল ইমাম জালালুদ্দীন মাহাল্লী আশ শাফিঈ (র.) আল করআনল কারীমের যে অসমাপ্ত তাফসীর খানা সংকলন করেছিলেন এটা সম্পূর্ণ ও সমাপ্তকরণ কর্মের এই হলো শেষ। এই কাজে আমি আমার শক্তি নিঃশেষে ব্যয় করেছি। আমার চিন্তা ভাবনা এমন কিছু সন্দর ও ভালো বিষয়ের মধ্যে লাগিয়েছি ইনশা আলাহ এগুলো সকলের উপকারে আসবে বলে আমি ধারণা করি ৷ কলীমল্লাহ হ্যরত মুসা (আ.) তুর পাহাড়ে তাওরাত লাভ করতে যে সময়টক ব্যয় করেছিলেন সে সময়ের মধ্যে অর্থাৎ চল্লিশ দিনে আমি তাফসীরের এ অংশটুকু সংকলন করতে সক্ষম হয়েছি। নিয়ামত ও সুখ-স্বচ্ছন্দময় জানাত লাভে কামিয়াব হওয়ার পথে বইটিকে আমি অন্যতম অসিলা বানালাম। এ তাফসীরখানা মলত: সমাপ্তকত তাফসীরটির অর্থাৎ ইমাম মাহাল্পীর তাফসীরকৃত অংশে অনুসৃত পদ্ধতি থেকে জ্ঞান আহরণ করে লিপিবদ্ধ করা হয়েছে ৷ মৃতাশাবিহ ও যে সমস্ত আয়াত দুর্থ বোধক সেই সমস্ত আয়াতের ব্যাখ্যা সম্পর্কেও তারই উপর নির্ভর করা হয়েছে। আল্লাহ তা'আলা তাদের উপর রহম করুন যারা এই তাফসীরটির প্রতি ইনসাফের দৃষ্টিতে তাকাবেন এবং কোনো ভুল পরিদৃষ্ট হলে সে সম্পর্কে আমাকে অবহিত করবেন : এ বিষয়ে আমি কয়েকটি চরণ রচনা

আল্লাহ আমার প্রভু– প্রশংসা যত সকলই তাঁহার। তিনিই আমাকে দেখিয়েছেন পথ উহার,

\* لَمُّنَا أَبْدَبُتُ مَعَ عِجْزَى وَضُعُفى \* فَمَنْ لَى بِالْخَطَاِ فَأَرُدُّ عَنْهُ \* وَمَنْ لَى بِالْقَبُولِ وَلَوْ بِحَرْفِ هٰذَا وَلَمْ يَكُنْ قَكَّطُ فِيْ خُلُدِي أَنْ أَتَعَرَّضَ لِذَٰلِكَ لِعِلْمِيْ بالْعِجْزِ عَن الْخَوْضِ فِيْ أُهِذِهِ الْمُسَالِكِ وَعَسَى اللَّهُ أَنْ تَتَنْفَعَ بِهِ نَفْعًا جَبًّا وَيَفْتَعَ بِهِ قُلُوْبًا غُلْفًا وَاعْيَانًا عُمْيًا وَاذَانًا صُمًّا وَكَأَنِتَى بِمَنْ اعْتَاهَ بِالْمُطَوَّلَاتِ وَقَدْ أُضْرِبَ عَنْ هٰذِهِ التَّكُملَةِ وَأَصْلِهَا حَسْمًا وَعَدْل إلى صَريْحِ الْعنكَادِ وَلَمْ يُوجِّهْ إلى دَقَائِقِهمَا فَهْمًا وَمَنْ كَانَ فِي هٰذِهِ أَعْمِلِي فَهُو فِي ٱلْأَخْرَة آعْمُى رَزَقَنَا اللَّهُ بِهِ هِدَايَةً إِلَى سَبِيْل الْحَقّ وَتَوْفيْقًا وَاطُّلَاعًا عَلَى دَقَائِق كَلَّمَاتِهِ وَتَحْقَيْقًا وَجَعَلْنَا بِهِ مَعَ الَّذِينَ أَنْعُمَ اللُّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النُّنبِيِّنَ وَالصِّدِّبْقِبْنَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَٰئُكَ رَفِيْقًا وَالْحَمْدُ لِللهِ وَحْدَهُ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَىٰ سَيِّدنَا مُحَمَّدٍ وَاللهِ وصَحْبِهِ وَسَلَّمَ تَسْلَيْمًا كَثَيرًا وَ حَسُبِنَا اللُّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ قَالُ مُؤَلُّفُهُ عَامَلُهُ اللُّهُ بِلُطُفِهُ فَرَغْتُ مِنْ تَالِينِفِهِ يَوْمَ ٱلأحَد عَاشِرَ شَهْرِ شَوَّال سَنَةَ سَبِعْيْنَ وَثُمَان مائية وَكَانَ الْآبِسْدَاءُ فَيْهِ يَوْمَ الْآرِبْعَاءِ مُسْتَهِلُّ رَمَضَانَ مِنَ السُّنَةِ الْمَذْكُورَةَ وَفَرَغَ مِن تَبِيبِينِهِ يَوْمَ الْأَرْبِعَاءِ سَادِس صَفْرَ سَنَةً احدى وسبعين وتمان مائة যাহা আমি করিয়াছি গুরু ।
সকল অক্ষমতা লইয়া আমার
কে আছেন এমন সুজন ।
যিনি দেখাইয়া দিবেন আমার ভূল
আর আমি আসিব ফিরে ।
সেই সব হতে, এমনও বা কে আছেন ।

যিনি একটি হরফ হলেও আমার, করিবেন কবুল। আমার অক্ষমতা সম্পর্কে আমার জ্ঞানের কারণে কোনো দিন এই দুরূহ পথে চলার ধারণাও আমার মনে উদিত হয়নি। যা হোক, হয়তো এর মাধ্যমে আল্লাহ তা'আলা অনেককে বিপুল ভাবে উপকৃত করবেন, বহু অবরুদ্ধ মনের দুয়ার খুলে দিবেন, বহু অন্ধ চক্ষ্ণ ও আবদ্ধ কর্ণকে উন্মিলীত করে দিবেন। আর যারা বিরাট ও বিপুল পরিসরের গ্রন্থতে অভ্যস্ত তাদের কথা ভিন্ন কিন্তু যারা এ গ্রন্থখানায় ও এর মূল তাফসীর গ্রন্থ থানা হতে নিজদেরকে সম্পূর্ণভাবে ফিরিয়ে রাখে ও একেবারে বিচ্ছিন্ন করে রাখে এবং সুস্পষ্ট বিদ্ধেষে যারা আবিষ্ট ও এতদুভয়ের তাৎপর্যপূর্ণ সৃক্ষাতিসৃক্ষ বিষয়সমূহের প্রতি যাদের দৃষ্টি নেই তাদের সম্পর্কে বক্তব্য হলো যে, এ পৃথিবীতে যারা সত্য সম্পর্কে অন্ধ তারা আখেরাতেও অন্ধরূপেই প্রতিভাত হবে। আল্লাহ আমাদেরকে এর মাধ্যমে সত্য-পথের হেদায়েত দান করুন। এর তাওফীক দিন এবং তাঁর কালামের সৃক্ষাতিসৃক্ষ রহস্য সম্পর্কে অবহিত লাভ ও এর তাহকীক ও গবেষণার শক্তি দিন ৷ আর নাবিয়্যীন, সিদ্দিকীন, শহীদগণ ও সালেহীন যাদেরকে তিনি তাঁর নিয়ামতে অভিসিক্ত করেছেন তাদের সাথে আমাদের হাশর করুন। সঙ্গী হিসাবে তাঁরা কতই না উত্তম! সকল প্রশংসা আল্লাহরই. তিনি এক অদ্বিতীয়, নাজিল করুন নবীজি এবং তাঁর পরিজন ও সাহাবীদের উপর অগণন ও অসংখ্য সালাত ও সালাম। আল্লাহই আমাদের জন্য যথেষ্ট আর তিনি কত উত্তম কর্মবিধায়ক। এই সংকলক, আল্লাহ তাঁর সাথে লুত্ফ ও মেহেরবানির ব্যবহার করুন, বলছি যে, আটশত সত্তর হিজরি সনের দশই শাওয়াল রবিবার আমার এ খসড়া লেখা সমাপ্ত হয়। উক্ত সনের পহেলা রমজান বুধবার এই কাজ গুরু করেছিলাম আর আটশত একাত্তর সনের ছয়ই সফর বুধবার এর পাণ্টুলিপি সাফ করার কাজ শেষ হয়।

## তাহকীক ও তারকীব

ন্দ্ৰারা উদ্দেশ্য : فَوْلِكُ فَعْنِلُ لَنُوْالِ : এখানে بُوَلِدٌ মুযাফ উহ্ত হিনে মুফাসসির (র.) ইঙ্গিত করে দিয়েছেন যে, المُؤْلِ الْمُوْلِ الْمُوْلِ الْمُوْلِ الْمُوْلِ الْمُوْلِ الْمُؤْلِ الْمُوْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقِي اللّهِ الللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

নুন্দু এই এটা একটা প্রশ্নের উত্তর যে, بُخُرُونَ لِلْاَدْتَانِ এর আতফ পূর্বের وَفُولُـهُ عَطْفُ بِرِيَادَة হুয়েছে । যার কারণে مَعْطُونُ عَلَيْهِ এবং مَعْطُونُ একই হয়ে গেছে, অথচ مَعْطُونُ عَلَيْهِ এবং مَعْطُونُ এব বিপরীত হওয়া জরুরি।

ু অবশিষ্ট থাকেনি يَبْكُونَ अवশिष्ठ থাকেনি يَبْكُونَ अवশिष्ठ थाक काরণে وَيَكَادُ

এর পরিবর্তে হয়েছে । وَيُدَا - مُطَانُ الِكِبُهُ أَنَّ مُثَيِّنِي वत মধ্য - يُوَلُمُ أَيُّ شَيْعَ : এর পরিবর্তে হয়েছে । وَيُدَا - এর পরিবর্তে হয়েছে । وَيُدَا - এর পরিবর্তে হয়েছে । وَيُدَا مُنَا عَبُي شَيْعَ

थ स्वातराज्य साधास वकि। وَ فَوْلُمُ تَرْقِيْبُ الْحَمْدِ عَلَىٰ ذَالِكَ لِللَّذَلَالَةِ عَلَىٰ أَنَّهُ الْمُسْتَحِقُّ النَّحَ وَالْعَلَى وَلَا الْمَسْتَحِقُّ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُّ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُّ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُّ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُّ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُ النَّعَ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى الْمُسْتَحِقُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّقُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّى الْمُعَلِّى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى

উত্তর, المُبِينَ المَهْرَ وَلِدَاتِهِ الْمَهْرَ وَلِدَاتِهِ الْمَهْرَ وَلِدَاتِهِ الْمُعْرَدِ لِلَهِ وَلِمَالِ وَالْمِهُ وَلِدَاتِهِ الْمُعْرَدِ لِلَاالِمِ وَلِمَالِهُ وَالْمِهْرِ لِلَاالِمِ وَلِمَالِمُ وَالْمِعْرِدِ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدِ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَاتِهِ وَلَمْرَاتِهُ وَلَمْرِدُ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدِ لِلَاالِمِ وَلَمْرَدِي وَلَمْرَاتِهُ وَلَمْرَاتِهُ وَلَمْرَاتِهُ وَلَمْرَاتِهُ وَلَمْرَاتِهُ وَلَالْمِ وَلَا اللّهُ وَلَالْمِ وَلَمْرَاتِهُ وَلَا لَمْرَاتِهُ وَلَالْمِ وَلَا اللّهُ وَلَالْمِ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلِي لِللْمُ وَلِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَّالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُ وَلِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُوالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُوالِمُولِ وَلَمْ وَالْمُولِّ وَلَمْ وَالْمُوالِمُ وَلَالْمُوالِمُولِ وَلَلْمُ وَلِمُولِمُولِ وَلِمُعِلَّالِمُ وَلِمُولِمُ وَلَالِمُ وَلَالْمُوالِمُ وَلِمُولِمُولِ وَلِمُعِلِمُ وَلِمُولِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُولِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُ وَلِمُولِمُولِمُ وَلِمُولِمُولِمُ وَل

اَيْنُ عِرَّنَ अहें आयाजक अर्थार तातृत व्यक्ति اَلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي كُمْ يَشَّخِذُ رَلَداً अर्थार اَ عَوْلَـهُ أَيْتُ الْعِيرُ (अयाज ) अर्थार तातृत والمُعْرَ وَاللهُ عَرَّنَ अर्थार तातृत विकास वितास विकास वित

खर्शा - مَا كُمَّنْتُ वित्र प्रभीतिष्ठ : قَوْلُهُ وَقَدْ ٱفْرَغْتُ فِيْهِ جُهْدِيِّ أَيْ فِي مَا كُمَّنْتَ بِه ( क्रिताइ : এमनिভाব مَا كُمَّنْتُ लर्शेख त्रकत यभीत رُزَنَنَا اللَّهُ بِهِ क्रिताइ : عَمَّا كَمَّنْتُ اللَّهُ

مَعَ পথেৰ بَدْيَهِ অৰ্থে হয়েছে অথব وَمْ نَفَائِسِ এর মধ্যে فَيْ وَلَمُ فِي نِفَائِسْ অথব بِدْيَهِ অৰ্থ হয়েছে অথিৎ আর শুর উদ্দেশ্য হলো ইনাট্ট কিংশ প্রকাত ১ وَفَائِقُ حَفَائِقُ अंता উদ্দেশ্য হলো نَفَائِسْ আর শুর্থ বাকা সকলের বুঝে আসে না।

আর তা হলো চল্লিশ দিন। রচনার স্চনা করা হয়েছে ১লা রমজান থেকে এবং ১০ই শাওয়াল এটা পূর্ণতা লাভ করেছে। আর তা হলো চল্লিশ দিন। রচনার স্চনা করা হয়েছে ১লা রমজান থেকে এবং ১০ই শাওয়াল এটা পূর্ণতা লাভ করেছে। মুফাসসির আল্লামা সুয়ুতী (র:) - এর ভিত্তিতে এই সময়ের প্রকাশ করেছেন। কেননা সাধারণত এত অল্প সময়ে এত বড় কাজ সম্পাদন করা অভ্যাস বিক্ষাই হয়ে থাকে। সে সময় আল্লামা সুয়ুতী (র:)-এর বয়স হয়েছিল মায় ২২ (বাইশ) বছরের চেয়ে কম। যেমনটি আল্লামা কারখী উল্লেখ করেছেন অর্থাৎ যে অংশ আল্লামা সুয়ুতী (র.) রচনা করেছেন। কর্তিটিক করিছিন। করিছিন। শিক্তাক ছয়টি মনে

: অর্থাৎ আল্লামা মহল্লী (র)-এর রচনা কৃত।

কবাব ভিত্তিতে বলেছেন।

نُكُمِلُهُ অব জ হলো উরিপিত لِأَجَلِ مِمَالِيَتِهِ لِلَّذِي لَبَدِيْتُهُ وَ اَظْهَرْتُهُ عَاهُ عَالِيْنِيَّةً و نُكُمِلُهُ عَاهُ عَالَى الْعَظْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

اَعْرَضَ إِعْرَاضًا অর্থাৎ : قَوْلَهُ اَضْرِبَ حَسْمًا

অর্থাৎ আর্থাৎ আর্থাৎ আর্থাৎ আর্থাৎ مَنْ كَانَ عَنْ هٰذِهِ أَعْمُى هٰذِهِ عَلَيْهِ مِنْ كَانَ فِيغَ هٰذِهِ وَعَ পূর্বের এবং সংযুক্ত উভয় অংশ থেকে বঞ্চিত ও অজ্ঞাত থাকবে সে অন্যান্য কিতাব থেকেও বঞ্জিত ও অজ্ঞাত থাকবে।

बातों كُورَ أَعْشَى अथ हाला এই यে, यে ব্যক্তি এই مُطَوَّلَاتٌ बातों أَخِرَةٌ इति أَخْرَةً أَعْشَى अथ हाला এই य अश्किल তाफमीत राज অख्या ও विकार थाकरव राम مُطَوِّلات अथ जो किमीरत व ए वर्ष कि जाव थाकरव विकार थाकरव ।

وَوَانَ अवंश नरक क्रांत्रह । এর পরের যমীরগুলোও وَوُلَّهُ وَوَالَّهُ اللَّلَهُ بِهِ -এর যমীর কুরআনের দিকে ফিরেছে। এর পরের যমীরগুলোও وَوَالَّمُ مِنْ اللَّلَهُ بِهِ - এর দিকে ফিরেছে। কিন্তু বাকোর ধারা অনুপাতে অধিক মুনাসিব হলো এই যমীর ও পরবর্তী যমীরগুলো المَّا كُسُلُ অর্থাৎ সংযুক্ত অংশের দিকে ফিরেরে।

ভারামা সৃয়ৃতী (র) বলেন যে, আমি প্রথম অর্ধেকের খসড়া কপি ৮৭০ হিজরির ১০ই শাওয়াল রবিবার দিন সমাপ্ত করেছি। আর এর রচনা শুরু করেছিলাম ৮৭০ হিজরির ১লা রমজান। এবং এটাকে পরিক্ষ্ম করে লেখা শেষ করেছি ৮৭১ হিজরির ৬ই সফর বুধবার।

## প্রাসঙ্গিক আলোচনা

# : قَوْلُهُ وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوْسَى تِسْعَ أَيَاتٍ الخ

–[তফসীরে মাআরেফূল কোরআন, কৃত-আল্লামা ইদরীস কান্ধলভী (রা.), খণ্ড-৪, পৃষ্ঠা-৩৭৪-৭৫]

-(তাফসীরে কাবীর, খণ্ড-২১, পৃষ্ঠা-৬৩-৬৪]

ভাতি ইন্ধি নির্দান দেওয়ার কথা উদ্ধেষ করা হয়েছে। এদা পদান দেওয়ার কথা উদ্ধেষ করা হয়েছে। এদান নির্দান দেওয়ার কথা উদ্ধেষ করা হয়েছে। এদান টি মোজেজা এবং কুরআনি আয়াতের অর্থাৎ আহকামে ইলাহীর অর্থে ব্যবহৃত হয়। এ হলে উডয় অর্থের সম্ভাবনা রয়েছে। একদল ভাফসীরবিদ এখানে নান এব অর্থ মোজেজা নিয়েছেন। নয় সংখ্যা উদ্ধেষ করায় নয়ের বেশি হওয়া জরুরি নয়। কিলু এখানে বিশেষ গুরুরত্বের কারণে নয় উল্লেখ করা হয়েছে। হয়রত আমুদ্রাহ ইবনে আব্বাস (রা.) নয়টি মোজেজা এভাবে গণনা করেছেন, ১. হয়রত মৃসা (আ.)-এর লাঠি, যা অজগর সাপ হয়ে যেতো। ২. তয় হাত, যা জামার নিচ থেকে বের করতেই চমকাতে থাকতো। ৩. মুখের তোৎলামি যা দূর করে দেওয়া হয়েছিল। ৪. বনী ইসরাঈলকে নদী পার করার জনা নদীকে দুভাগে বিভক্ত করে রাস্তা করে দেওয়া। ৫. অস্বাভাবিকভাবে পঙ্গপালের আজাব প্রেরণ করা। ৬. তুফান প্রেরণ করা। ৭. শরীরের কাপড়ে এত উকুন সৃষ্টি করা যা থেকে আত্মবন্ধার কোনো উপায় ছিল না। ৮. ব্যাঙের আজাব চাপিয়ে দেওয়া, ফলে প্রত্যেক পানাহারের বস্তুতে ব্যাঙ কিলবিল করতো এবং ৯. রজের আজাব প্রেরণ করা। ফলে প্রত্যেক পারে ও পানাহারের বস্তুতে ব্যাঙ কিলবিল করতো এবং ৯. রজের আজাব প্রেরণ করা। ফলে প্রত্যেক পারে ও পানাহারের বস্তুকে দেখা মেতো।

অপর একটি সহীহ হানীস থেকে জানা যায় যে, এখানে ্রান্ বিলে আল্লাহর বিধি বিধান বোঝানো হয়েছে। এই হানীসটি আবৃ দাউদ, নাসায়ী, তিরমিয়ী ও ইবনে মাজায় বিতদ্ধ সনদ সহকারে সাফওয়ান ইবনে আসসাল (রা.)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত হয়েছে। তিনি বলেন, নবী বলো না। সে যদি জানতে পারে যে, আমরাও তাকে নবী বলি, তবে তার চার চক্ষু গজাবে। অর্থাৎ সে গর্বিত ও আনন্দিত হওয়ার সুযোগ পেয়ে যাবে। অতঃপর তারা উভয়েই রাস্পুলুলাহ — এর কাছে উপস্থিত হয়ে বলদ, হয়রত মূসা (আ.) যে নয়টি প্রকাশ্য আয়াত প্রাপ্ত হয়েছিলেন, সেগুলো কি কিং রাস্পুলুলাহ বললেন - ১. আল্লাহ তা আলার সাথে কাউকে শরিক করো না, ২. চুরি করো না, ৩. জেনা করো না, ৪. যে প্রাণকে আল্লাহ তা আলা হারাম করেছেন তাকে অন্যায়ভাবে হত্যা করো না, ৫. কোনো নিরপরাধ ব্যক্তিকে মিথ্যা দোষারোপ করে হত্যা ও শান্তির জন্য পেশ করো না, ৬. জাদু করো না, ৭. সুদ থেয়ো না, ৮. সতীসাধ্মী নারীর প্রতি ব্যক্তিচারের অপবাদ আরোপ করো না, ৯. জিহাদের ময়দান থেকে প্রাণ বাঁচিয়ে পলায়ন করো না। যে ইভ্নি সম্প্রদায়, বিশেষ করে তোমাদের জন্য এ বিধানও আছে যে, শনিবার সম্পর্কে যেসব বিধান তোমাদেরকে দেওয়া হয়েছ, সেগুলো ভঙ্গ করো না।

এসব কথা খনে উভয় ইত্দি রাস্নুব্রাহ 🚎 -এর হস্তপদ চ্ছন করে বলল, আমরা সাক্ষ্য দেই যে, আপনি আল্লাহর রাস্ল। তিনি বললেন, তাহলে আমাকে অনুসরণ করতে তোমাদের বাধা কিঃ তারা হযরত দাউদ (আ.) স্বীয় পালনকর্তার কাছে দোয়া করেছিলেন যে, তার বংশধরের মধ্যে যেন সব সময় নবী জন্মগ্রহণ করে। আমাদের আশকা, যদি আমরা আপনাকে অনুসরণ করি তাহলে ইত্দিরা আমাদেরকে বধ করবে।

এই তাফসীরটি সহীহ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত। তাই অনেক তাফসীরবিদ একেই অগ্রগণ্যতা দান করেছেন।

় ভাফসীরে যাযহারীতে বলা হয়েছে কুরআন তেলাওয়াতের সময় ক্রন্দন করা নোভাহার। হয়রত আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে বর্ণিত আছে, রাসূলুল্লাহ ক্রাবলেন, যে ব্যক্তি আলার তা আলার তয়ে ক্রন্দন করে সে জাহান্নামে যাবে না, যে পর্যন্ত না দোহন করা দুধ পুনর্বার ন্তনে ফিরে আসে। অর্থাৎ দোহন করা দুধ ন্তনে ফিরে যাওয়া যেমন সঙ্গপর নয়, তেমনিভাবে আলাহ তা আলার ভয়ে ক্রন্দনকারী ব্যক্তির জাহান্নামে যাওয়াও অসন্তব। অন্য এক রেওয়ায়েতে রয়েছে আলাহ তা আলা দুটি চক্ষুর উপর জাহান্নামের অগ্নি হারাম করেছেন। এক. যে আলাহর ভয়ে ক্রন্দন করে। দুই. যে ইসলামি সীমান্তের হেছেজতে রাত্রিকালে জাগ্রত থাকে। –বিয়হাকী, হাকিম

হয়রত নজর ইবনে সা'দ বলেন যে, রাস্পুল্লাহ 🚌 বলেছেন, যে সম্পুদায়ে আল্লাহ তা'আলার ভয়ে ক্রন্সনকারী রয়েছে, আল্লাহ তা'আলা সেই সম্প্রদায়কে তার কারণে অগ্নি থেকে মুক্তি দেবেন। —[রহুল মা'আনী]

আজ মুদলমান জাতি যে মহাবিপদে পতিত আছে, এর কারণ এটাই যে, তাদের মধ্যে আল্লাহর ভয়ে ক্রন্দনকারীর সংখ্যা খুবই কম। রহল মা'আনী গ্রন্থকার এ স্থলে আল্লাহর ভয়ে ক্রন্দনের ফজিলত সম্পর্কিত অনেক হাদীস উদ্ধৃত করার পর বলেনوَا اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ يُكُونُونُ وَالِكُ مَالُ الْمُلْكَاءِ وَاللّهُ عَلَى الْمُلْكَاءِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُلْكَاءِ وَاللّهُ عَلَى الْمُلْكَاءِ وَاللّهُ عَلَى الْمُلْكَاءِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّ

এ সুরার বান ইন্দার নি ইন্রাইনের সর্বদেষ আয়াত। এ সুরার প্রারপ্ত আরার তা আলার পবিত্রতা ও তাওহাঁদের বর্ণনা ছিল এবং সর্বদেষ আয়াতগুলাতেও এ বিষয়বস্তুই বিধৃত হয়েছে। কয়েকটি ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতগুলা অবতীর্ণ হয়। এক. রস্লুল্লাহ 🚎 -একদিন দোয়ায় ইয়া আলাই ইয়া রহমান বলে আহ্বান করলে মুশরিকরা মনে করতে থাকে যে, তিনি দু' আলাইকে আহ্বান করেন। তারা বলাবলি করতে থাকে যে, আমাদেরকে তো একজন ব্যতীত অন্য কাউকে ডাকতে নিষেধ করেন অথচ নিজেই দু উপাস্যকে ডাকেন। আয়াতের প্রথম অংশে এর জওয়াব দেওয়া হয়েছে যে, আলাই তাআলার দু'টিই নয়, আরও অনেক সুন্দর সুন্দর নাম আছে। যে নামেই ডাকা হবে, উদ্দেশ্য একই সন্তা। কাজেই তোমাদের জল্পনা-কল্পনা আত্ত।

ছিতীয় ঘটনা এই যে, মঞ্জায় রাসূলুল্লাহ হাষ্ট্র যখন নামাজে উক্তৈঃস্বরে তেলাওয়াত করতেন, তখন মুশরিকরা ঠাট্টা-বিদ্রূপ করত এবং কোরআন, জিবরাঈল ও স্বয়ং আল্লাহ তা'আলাকে উদ্দেশ্য করে ধৃষ্টতাপূর্ণ কথাবার্তা বলত। এর জওয়াবে আয়াতের শেঘাংশ অবতীর্ণ হয়েছে। এতে রস্লুল্লাহ হাজে কে সম্পদ ও নিঃশব্দ উভয়ের মধ্যবর্তী পদ্ধা অবলম্বন করার শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। কেননা মধ্যবর্তী শব্দে পাঠ করলে মুশরিকরা নিপীড়নের যে সুযোগ পেত, তা থেকে মুক্তি পাওয়া যায়।

তৃতীয় ঘটনা এই যে, ইহুদি ও খ্রিস্টানরা আল্লাহ তা'আলার জন্য সন্তান সাব্যস্ত করত। আরবরা প্রতিমাদেরকে আল্লাহ্র শরিক বলত। সাবেয়ী ও অগ্নিপূজারিরা বলত যে, আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ নৈকট্যশীল কেউ না থাকলে তাঁর সম্মান ও মহস্ত লাঘব হয়। এ দলত্রয়ের জওয়াবে সর্বশেষ আয়াত নাজিল হয়েছে। এতে তিনটি বিষয়েরই খণ্ডন করা হয়েছে।

দুনিয়াতে সৃষ্টজীব যা দ্বারা শক্তিলাভ করে সে কোনো সময় নিজের চাইতে ছোট হয়- যেমন সন্তান; কোনো সময় নিজের সমতুলা হয়; যেমন অংশীদার এবং কোনো সময় নিজের চাইতে বড় হয়; যেমন সমর্থক ও সাহায্যকারী। এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা নিজের জন্য যথাক্রমে তিনটিই নাকচ করে দিয়েছেন।

মাস 'আলা: উল্লিখিত আয়াতে নামাজে কুরআন তেলাওয়াতের আদব বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, খুবই উচ্চৈঃস্বরে না হওয়া চাই এবং এমন নিঃশব্দেও না হওয়া চাই যে, মুক্তাদীরা তনতে পায় না। বলা বাহল্য এ বিধান বিশেষ করে 'জেহরী' (সশব্দে পঠিত) নামাজসমূহের জন্য। জোহর ও আসরের নামাজে সম্পূর্ণ নিঃশব্দে পাঠ করা মুতাওয়াতির হাদীস দ্বারা প্রমাণিত।

'জেহনী' নামাজ বলতে ফজর, মাগরিব ও এশার নামাজ বুঝায়। তাহাজ্জুদের নামাজও এর অন্তর্ভুক্ত; যেমন এক হাদীসে রয়েছে, একবার রাস্পুরাহ তাহাজ্জুদের সময় হযরত আবৃ বকর সিদ্দীক (রা.) ও হযরত ওমর ফারুস্ক (রা.)-এর কাছ দিয়ে গেলে হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে নিঃশন্দে এবং হযরত ওমর (রা.)-কে উচ্চৈঃস্বরে তেলাওয়াতরত দেখতে পান। রাস্পুরাহ হযরত আবৃ বকর (রা.)-কে বললেন, আপনি এত নিঃশন্দে তেলাওয়াত করেন কেনা তিনি আরক্ত করলেন, যাকে শোনানো উদ্দেশ্য তাঁকে তনিয়ে দিয়েছি। আল্লাহ্ তা আলা গোপনতম আওয়াজও শ্রবণ করেন। রাস্পুরাহ্ বললেন, সামান্য শব্দ সহকারে পাঠ করুন। অতঃপর হযরত ওমর (রা.)-কে বললেন, আপনি এত উচ্চেঃস্বরে তেলাওয়াত করেন কেনা তিনি আরক্ত করলেন: আমি নিদ্রা ও শয়তানকে বিতাড়িত করে দেওয়ার জন্য উচ্চেঃস্বরে পাঠ করি। রস্পুরাহ তাঁকেও আদেশ দিলেন যে, অনুক্ত শব্দে পাঠ করুন। —[তিরমিযী]

নামান্তে প্রিয়নবী . এর কুরআন তেলাওয়াতের অবস্থা : হযরত আবৃ হ্রায়রাহ (রা.) বর্ণনা করেন, প্রিয়নবী . কর্মনও উল্লেখ্যের কর্মনও উল্লেখ্যের ক্রমনও নিম্নয়রে তেলাওয়াত করতেন।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে আব্বাস (রা.) থেকে বর্ণিত হয়েছে, হজুর 🚎 যখন তাঁর স্বগৃহে থাকতেন তখন উচ্চৈঃস্বরে পবিত্র কুরআন তেলাওয়াত করতেন যেন গৃহের লোকেরা তেলাওয়াত শ্রুবণ করতে পারে। –[আবৃ দাউদ শরীফ]

প্রিয়নবী 🚃 কিভাবে পৰিত্র কুরআন পাঠ করতেন হযরত উদ্মে সালমা (রা.) তা আমাদেরকে পাঠ করে শুনিয়ে দেন এবং এক এক শব্দ অত্যন্ত সুস্পষ্টভাবে পাঠ করেন। 🕂আবৃ দাউদ, তিরমিয়ী, নাসায়ী]

হযরত উম্মে হানী (রা.) বর্ণনা করেন, আমি আমার বাড়িতে থেকে হুজুর 🚃 এর কেরাতের শব্দ শ্রবণ করতাম।

⊣তিরমিযী, নাসায়ী, ইবনে মাজাহ

আর হযরত উম্মে হানী (রা.)-এর ঘর হজুর 🛭 🚐 -এর বাড়ির সাথেই ছিল।

হযরত আব্দুল্লাহ ইবনে কায়েস (রা.) বর্ণনা করেন যে, আমি হযরত আয়েশা (রা.)-কে হজুর 🚃 -এর পবিত্র কুরআন পাঠের পত্তা সম্পর্কে জিজ্ঞাসা করি, তিনি বলেন, তিনি কখনও উচ্চৈঃস্বরে, কখনও নিম্নস্বরে তেলাওয়াত করতেন।

-[ভাফসীরে মাযহারী, খণ্ড-৭, পৃষ্ঠা-১৬৬]

নামাজের ভেতরে ও বাইরে সশব্দে ও নিঃশব্দে কুরআন তেলাওয়াত সম্পর্কিত মাস'আলা সূরা আ'রাফে বর্ণিত হয়েছে। সর্বশেষ আয়াত الله সম্পর্কে হাদীসে আছে যে, এটি ইজাজতের আয়াত। [আহমদ, তাবারানী] এ আয়াতে এরূপ নির্দেশও আছে যে, মানুষ যতই আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদত ও তাসবীহ পাঠ করুক, নিজের আমলকে কম মনে করা এবং ফ্রেটি স্বীকার করা তার জন্য অপরিহার্য। –[তাফসীরে মাযহারী]

হযরত আনাস (রা.) বলেন : আব্দুল মুন্তালিবের পরিবারে যখন কোনো শিও কথা বলার যোগ্য হয়ে যেড, তখন রস্লুরাই 🥌 তাকে এ আয়াত শিথিয়ে দিতেন :

ইয়রত আবৃ হরায়র। (রা.) বলেন, একদিন আমি রস্লুরাহ — এর সাথে বাইরে গেলাম। তথন আমার হাত তাঁর হাতে আবদ্ধ ছিল। তিনি জনৈক দুর্দশাগ্রন্থ ও উদ্বিগ্ন ব্যক্তির কাহে দিয়ে গমন করার সময় তাকে জিজ্ঞেস করলেন: তোমার এই দুর্দশা কেনং লোকটি আরজ করল। রোগব্যাধি ও দারিদ্রোর কারণে, রাস্লুরাহ কারণেন: আমি তোমাকে কয়েকটি বাক্য বলে কিনং লোকটি আরজ করল। রোগব্যাধি ও দারিদ্রোর কারণে, রাস্লুরাহ কারণেন: আমি তোমাকে কয়েকটি বাক্য বলে দিই। এগুলো পাঠ করলে তোমার রোগব্যাধি ও অভাব-অনটন দূর হয়ে যাবে। বাকাগুলো এই - মিন্টুর্টিটেই নির্দ্দিন এই কিছু দিন পর রাস্লুরাহ আবার সেদিকে গমন করলে লোকটিকে সুখী দেখতে পেয়ে আনম প্রকাশ করেন। সে আরজ করল, যেদিন আপনি আমাকে বাকাগুলো বলে দেন, সেদিন থেকে নির্যামিতই সেগুলো পাঠ করি। বাভাগ্নী।

# সমাপ্ত www.eelm.weebly.com